28

الجممورية الجزائرية الديمهراطية الشعبية



وزارة التّعليم العالي والبدث العلمي جامعة أبي بكر بلقايد تلمسان

كُلِّية الأداب و اللغابة

مّسم اللّغة العربيـة و آدابـما

أطروحة لنيل شماحة دكتوراه في الأحب

الموضوع

أحب الصحافة الإصلاحية الجزائرية من عمد التأسيس إلى عمد التعددية.

أغضاء لجنة المناقشة:

إشرافه.

إعداد الطالبة:

أ.د.محمّد عباس

差 حياة عمارة

أ/د.محمّد مرتاض

أ/د.محمّد عميراس

أ/د.زين الدّين منتاري

أ/د.قاحة عمد الأح

أ/د. كرومي لعسن

أستاذ التعليم العالبي جامعة تلمسان رئيسا أستاذ التعليم العالبي جامعة تلمسان مشرها أستاذ التعليم العالبي جامعة بلعباس غضوا أستاذ التعليم العالبي جامعة بلعباس غضوا

ئــــد

ئـــخوا

أستاذ التعليم العالي جامعة بشار أستاذ مداخر أ جامعة مستغانم

د. <u>ه چهٔ د سعی</u> دی

السنة الجامعية:1435ه-1434ه/2013م-2014م

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

# إمحاء

إلى قرة عين، والدي الغالية، أمد الله في عمرها السورة السورة والدي الطاهرة السورة الله وأبالي، إلى إخروسي و أخرواسي



الحمد للله ربّ العالمين و الصّلاة و السلام على رسوله الأمين، أمّا بعد

فتجمع الدّراسات اللغوية و المعجمية بمختلف اتّجاهاتها على أنّ تأويل مصطلح الإصلاح معناه تقويم الشيء و إزالة الفساد عنه، و مادّة إصلاح مشتقة من الفعل أصْلُحَ و صَلُحَ، و تدلّ على تغيير حالة الفساد إلى الحالة الضدّية و هي الإصلاح.

و الإصلاح. عمفهومه الواسع هو ما يقع في تغيير الأوضاع السياسية أو الاحتماعية أو الدينية أو الفكرية و الثقافية أو تغييرها جميعها في آن واحد. و قد تبنّت الحركة الإصلاحية الجزائرية هذا المنهج مذ نشأها مطلع القرن العشرين حيث عملت على نقد الأوضاع السّائدة في المحتمع الجزائري القابع تحت نير الاستعمار بعد مدّة فاقت قرنا من الزمن، و بحثت عن الحلول النّاجعة لها بغية تحرير الشّعب الجزائري سياسيا و احتماعيا و دينيا و فكريا. و لاشك أنّ الحركة الإصلاحية - و هي تضطلع بهذا العمل الجبار - كانت بحاجة إلى معين يعينها و يشدّ أزرها من وسائل المواجهة، و قد وجدت في الصّحافة هذا المعين لاسيما و قد تنبّه روّادها إلى الدّور الخطير الذي تؤدّيه هذه الأخيرة في نشر الدّعوة الإصلاحية، و التّعريف بـآراء الحركة و منهجها و أهدافها.

و قد كان للصّحافة -الّتي تعدّ من أبرز عناصر النّهضـة العربيـة الحديثـة في الجزائـر-كبير الأثر في النّهضة الأدبية، فقـد و حـد الأدب علـي صـفحاها متنفّسـا لتجديـد روحه، و إضفاء الحيوية على معالمه السيتي درستها يـــد الزمــــان في عصـــر الضّــعف و أقبرها المستعمر في أثناء حملاته العشـــواء علـــى كـــلّ مـــا يمثّـــل الهويّـــة الجزائريـــة و مقوّماتها.

و الحديث عن الحركة الإصلاحية يوجب علينا الوقوف عند جمعية مثّلت الحركة أحسن تمثيل، و نالت ذكرا موفورا في التاريخ الحديث و المعاصر، تلكم هي جمعية العلماء المسلمين الجزائريين الَّتي ولجت عالم الصّحافة و هـي تشـعر بعظمـة المسـؤولية الملقاة على عاتقها. و قد سخّرت لأجل تحقيق أهدافها عديد المحللّت و الجرائد، و ما ذلك الكمّ الهائل و المتميّز من الصّحف الـــى أصــدرها علمــاء الجمعيــة قبــل تأسيسها و بعده كالمنتقد، و الصّراط و السّـنّة و الإصـلاح و الشّـهاب و البصـائر... إلاّ دليل على النّشاط الفكري الذي كان يمتاز به العلماء، و دليل على أهمية الصّحافة في نظرهم، و قد اتخذوها وسيلة من أهم وسائل التّربية و التعليم و سبيلا لتصحيح عقائد النّاس، و نشر الفضيلة و محاربة الرذّيلة، و تبصير العقول، الاستثنائية لهم و تعرضهم للمضايقة و الاعتقال، ذلك لأنهم يعتبرونها السّبيل الأمثل في بعث الوعى الاجتماعي و السّياسي و العقــدي، و توجيــه الأمـــة في عودهــــا إلى طبيعة أصالتها و ربطها بدينها الصّحيح، و إيقاظ الهمم و تحفيز النّفوس على رفض المستعمر الفرنسي و محاربته.

و تعدّ البصائر من أهمّ الجرائد التي أصدرها الجمعية بعد حريدة الشهاب. و هي و إن كانت تأسّست لتكون لسان حال الجمعية و تـدافع عـن قضـايا الإسـلام و العروبة إلا أنها طرقت جميع القضايا التي تممّ الأمّـة الجزائريـة و العـالمين الإســـلامي و العربي، إن في سلسلتها الأولى، قبل الحرب العالمية الثَّانية، أو في سلسلتها الثَّانية، بعدها. و قد استطاعت البصائر أن تخطو خطوات عملاقة مكّنتها من تحقيق الإصلاح في شتيّ المحالات الاجتماعية و السّياسية و الفكريـة و حتّــى الأدبيـة. و مــن ثمّ كان اهتمام البحث بهذا الصّرح الإعلامي الكبير لاستجلاء آثاره في الميادين المذكورة و لاسيما المحال الأدبي لأنّه يعدّ بحقّ مـن أبـرز عوامــل النّهضــة الأدبيــة في الجزائر. و قد حاولت أن أقف على جنبات هذه الجريدة و أرصد أعمدها بالقراءة لأستطلع نصوصها و موضوعاتها ثمّ أجمع عصارتها في دراسة واحدة سميتها "أدب الصّحافة الإصلاحية الجزائرية من عهد التأسيس إلى عهد التعدّدية." و تسعى هذه الدراسة في المقام الأوّل إلى إبراز الـدّور الخطير الله في اضطلعت به الصّحافة الإصلاحية في توعية الشّعب و تحفيزه على الذود عن حقوقه. ثمّ إنّنا نروم في المقام الثَّاني مناقشة إشكالية تصنيف مقالات الجريدة في ســؤال محــدد و هــو: هــل لنــا أن ندرج هذه المقالات في حقول المقال الصّحفي أو المقال الأدبي؟ و عليه بادرنا بدراسة نماذج أدبية وردت في البصائر و استطاعت أن تمثّــل بحــق مرحلــة النضــج في استكمال أدوات الكتابة و سموها الفني.

و قد خصّصنا دراستنا لأدب الصّحافة الإصلاحية، و جعلنا منه مدار رسالتنا، لاعتبارات عدّة، لعلّ أوّلها و أهمّها أنّ بداية النهضة الأدبيــة في الجزائــر كانــت علــي صفحات تلك الصّحف، ثمّ إنّ أدباءنا و نقّادنا كثيرا ما اهتمّوا بالنّصوص الأدبية من ناحية، و الصّحافة الجزائرية من ناحيـة ثانيـة، لكـنّهم قلّمـا جمعـوا بـين الأدب و الصّحافة في دراسة واحدة من شاها أن تبرز العلاقة الوطيدة بين الصّحافة و النّهضة الأدبية الجزائرية، و مدى إسهام الأولى في انتشار الثانية. و تظلُّ المؤلَّفات الَّتي تجمع بينهما قليلة، و مع ذلك لا ننكر أنّنا وجدنا في بعض منها ما انتفعنا به و ذلَّل لنا الصَّعاب، كمؤلَّفي الدكتور عبد الملــك مرتــاض: "فنــون النثــر في ا الجزائــر. 1931-1945." و "نهضــة الأدب العــربي المعاصــر في الجزائــر. 1925-1945." و قد أكّد في كليهما على دور الصّحافة في النهضـة الأدبيـة، كمـا أشـار إلى المراحل الَّتي مرّ عبرها الأدب الجزائري، و الأشواط الَّـــتي قطعهـــا، مــبرزا الأنــواع الأدبية الَّتي شاعت- القديمة منها و المستحدثة- و الَّتي كان للصَّحافة الوطنيـة الفضل الكبير في شيوعها. ذلك لأنّ غالبية أدباء تلك الفترة كانوا من رجال الإصلاح، كما أنَّ جلُّهم كانوا يعملون في ميدان الصَّحافة و يمارسولها.

كما تناول الدكتور عبد الله ركيبي الموضوع ذاته في كتابه "تطور النشر الجزائري"، إذ تحدّث عن المراحل الأدبية الّتي عاشتها الساحة الأدبية في الجزائر، و أشار إلى العلاقة بين مختلف الأنواع الأدبية و الصحافة الإصلاحية .هذه الأحيرة الّـتي سخّرت

صفحالها لخدمة المحتمع الجزائري موظفة الأدب وسيلة اتصال بينها و بين الجماهير الجرائرية لتحقيق غايالها.

و قد وجدنا في كتاب أستاذنا الدكتور محمّد عبّاس "البشير الإبراهيمي أديب" حير معين، ذلك لأنّه ركّز على الناحية الأدبية من حياة الشّيخ الإبراهيمي، و بيّن كيف استطاعت الكلمة الأدبية أن تخدم المجتمع الجزائري، و كيف نجح المفكّر و المصلح و الأديب، و هو الشيخ الإبراهيمي أن يجمع بين الإيقاع الجمالي و القيمة النّفعية من منظور المقال الصحفي.

و كان اعتمادنا بشكل كبير على حريدة "البصائر" الله كانست بمثابة المادة الخام لهذه الرسالة، فمنها استقينا الأنواع الأدبية، و عليها عوّلنا. و كذا "عيون البصائر" فده الرسالة، فمنها استقينا الأنواع الأدبية، و عليها عوّلنا. و كذا "عيون البصائر" و هو كتاب جمعت فيه افتتاحيات حريدة "البصائر" بقلم الشّيخ الإبراهيمي و "آثار الشيخ الإبراهيمي" للشيخ الإبراهيمي باعتباره أبرز الكتّاب و أغزرهم إنتاجا في تلك الحقبة الزمنية.

أمّا المنهج الّذي اخترناه لمعالجة الموضوع، فهو المنهج الوصفي التّاريخي، نظرا للاءمته في جمع النصوص و تتبّع تطوّر مضامينها، كما استعنّا بالمنهج الفنّي للكشف عن الظواهر الفنّية فيها.

و قد ارتأینا تقسیم بحثنا علی مدخل و أربعة فصول بعد هذه المقدّمة، تتبعها خاتمة و قائمة للمصادر و المراجع و أحرى للموضوعات.

أمّا المدخل فقد كان بمثابة العرض التّاريخي لنشاة الصّحافة في العالم العربي و علاقة الصحافة بالإصلاح و زعمائه الّذين اتّخذوا منها فضاء للتّعبير عن آرائهم و الإفصاح عن أهدافهم. و كان الفصل الأوّل، في شقّه الأوّل، عبارة عن إطلالة تاريخية على الحركة الإصلاحية في الجزائر و بداياها الأولى و أبرز روّادها و كذا أهدافها و منهجها و وسائل التّعبير لديها قبل ظهـور جمعيــة العلمــاء المســلمين الجزائريين سنة 1931م. أمّا الشقّ التّاني منه، فخصّص ناه لنشاة الجمعية، إذ تحدّثنا عن نشأتها و أشرنا إلى أعلامها و زعمائها، و ما كان لهم من فضل و يد السبق في ميدان الإصلاح. و اختص الفصل الثّاني بدراسة الأبعاد الموضوعية لأدب الصّـحافة الإصلاحية ، مركّزا على أهداف الجمعية الّي كانت تعمل على تلافي خطر الاستلاب للشّخصية الجزائرية و القضاء على الرّوح الوطنية، و بعـث الـرّوح الوطنيـة لدى أبناء الجزائر، فهي عندما تستنهضهم فبصفتهم أبناء الضاد و عندما تستنفرهم فلأنَّ الإسلام يأبي الذلَّ و الضِّيم، و عندما تدعوهم للتَّورة فلتحرير العقيدة... و هكذا تتجلَّى موضوعات هذا النُّوع من الصِّحافة الَّـــــــــــــــــــ لم تتـــــرك شـــــــاردة و لا واردة إلاّ و أشارت إليها و بادرت إلى تحليلها و العمل على تقويمها بغية تحرير الشّعب الجزائري دينيا و اجتماعيا و سياسيا و فكريا. مقال بأنواعه لدى الشّيخ البشير الإبراهيمي، و شعر محمد العيد آل حليفة، و مقال قصصى لدى أحمد رضا حوحو. و قد حاولنا استجلاء مختلف الموضوعات الَّتي طرقتها هذه الأنواع بدايــة بالنَّاحيــة السَّياســية و مــرورا بالنَّاحيــة الاجتماعيــة و وصولا إلى النّاحية الفكرية. و كان لابدّ و نحن نتحدّت عن أدب الصّحافة الإصلاحية أن نفرد فصلا رابعا للحديث عن الخصائص الفنّية لتلك النّماذج لنستشفّ ميزاها، لاسيما و أنّ الغالبية القصوى من أصحاها هم علماء في الدّين و أئمّة و خطباء و لذلك ظلّ طابع الوعظ و الإرشاد يغلب على أسلوبهم أحيانا. و قد امتازت لغتهم بالجزالة و الفصاحة بالنَّظر لما نملوه من الموروث الأدبي القديم إيمانا منهم أنّ رقى الأدب الحديث لا يستم إلا بمحاكاة الأساليب العربية البليغة. و ذيّلنا البحث بخاتمة نشير فيها إلى الإصلاح الَّــذي يمثّــل نقطــة انطــلاق الحركــة الإصلاحية و فاتحة أعمالها و إلى منهجها الُّــذي لا يكتفــي بإنتـــاج الأفكـــار و إنّمـــا يرصدها بالتوجيه المنظم.

و إذا كان من العادة أن يذكر الباحثون الصّعوبات الّتي تعترض طريقهم أثناء عملية البحث، فإنّه لا يكاد يخلو بحث أو إنجاز من متاعب و مصاعب، و إنّما متعة البحث تكمن في محاولة تحدّي هذه الصّعوبات و تجاوزها. و لعل أبرز تلك الصعوبات يتمثّل في جمع المادّة المتناثرة في الصحف الوطنية، و بعض الكتب الّي لم

يكن من السهل الحصول عليها. و بفضل من الله تجاوزت هذه الصّعوبات الّي يكن من السهل الحصول عليها. و بفضل من الله تحسل الما قدّمه لي من نصح و توجيه و قراءة و تصحيح منذ رعايته لي في رسالة الماجستير: "الاتّجاه الإصلاحي في شعر محمد العيد آل خليفة." إلى هذه الرسالة و ما أفادي به من تجربته و خبرته و سعة صدره و قد علّمين أنّ " القراءة فهم و إدراك و وعي. " فله منّي كلّ الشكر و التقدير و أسأل الله له بالخير دوما، كما لا يفوتني أن أتقدّم بالشكر الجزيل إلى أساتذي الأفاضل، أعضاء اللجنة المناقشة، الذين تجشّموا عناء قراءة هذا البحث و تقويمه. و على الله قصد السبيل.

تلمسان في: 18 رجب 1435هـ/ 18 ماي 2014 م

حياة عمارة. جامعة تلمسان.

مدخــل

تاريخ الصّحافة

العربية

تعدّ الصّحافة السّلطة الرّابعة كما ترد على ألسنة رجال الصحافة من أبرز على عوامل النّهضة العربية الحديثة، فقد كان ظهورها في القرن التّاسع عشر مؤشّرا على غاء الوعي لدى رجال الفكر الّدين سعوا إلى الدّفاع عن قضاياهم و المطالبة بعقوقهم. وهي أحد الرّوافد الأساسية في تزويد الجماهير العربية و المسلمة بالثّقافة و المعرفة الّي عن طريقها يستطيع القارئ أن يتعرّف على أحبار و أحوال العالم.

- - قال الجوهري $^{(1)}$ : الصّحيفة هي الكتاب.

و في قاموس "محيط المحيط "(<sup>2)</sup>: الصّحيفة قرطاس مكتوب جمعه صحائف وصحف و تطلق أيضا في العرف على وجه أو ورقة من الكتاب.

- و جاء في متن اللغة<sup>(3)</sup> الصّحافة: حرفة نشر الصّحف و عملها.
- و عرّف المعجم الوسيط الصّحافة (بكسر الصّاد) بأنّها مهنة من يجمع الأخبار و الآراء و ينشرها في صحيفة و قد استعملت الصّحيفة قديما في معنى كلّ ما فيه خبر أو إعلان أو معلومات...مثال ذلك الصّحيفة الّي

<sup>1-</sup> أبو نصر الجوهري- تاج اللغة وصحاح العربية-باب الفاء-فصل الصاد-بيروت-دار العلم للملايين-1979م-ط2-ج4-ص1384.

<sup>2-</sup> بطرس البستاني- قاموس محيط المحيط - مكتبة لبنان. 3.

<sup>3-</sup> أحمد رضا- متن اللغة- بيروت- دار مكتبة الحياة- 1959-المحلّد الثالث-ص224 .

علّقت على جدار الكعبة تنصّ على مقاطعة الرّسول - صلّى الله عليه و سلّم - و من اتّبعه.

و في القرآن الكريم وردت دالة على ما كان ينزل على الأنبياء و المرسلين من أحبار الأمم و من الشّرائع السّماوية: " إنَّ هَذَا لَفِي الصُّحُف الأُولَى صُحُفِ إبراهِيمَ وَ موسَى. "(1)

### "رَسُولٌ مِنَ اللهَ يَتلُو صُحُفًا مُطَهَّرَةً."(2)

قال الأزهري(3): و المصحف، الجامع للصّحف المكتوبة بين الدفّتين، كأنّه أصحف.

و الكلام المصحّف: هو الكلام المحرّف و المختلف عن الحقيقة. و قد ورد في "قاموس محيط المحيط" أنّ التّصحيف: قراءة الشّيء على خلاف ما أراد كاتبه أو على غير ما اصطلحوا عليه.

و في "المصباح المنير" (<sup>4)</sup>: التصحيف تغيّر اللّفظ حتّى يتغيّر المعـــني المــراد مــن الموضــع و أصله الخطأ. يقال صحّفه فتصحّف أي غيّره فتغيّر حتّى التبس.

و قد ذهب فيليب دي طرازي (5) إلى أنّ أوّل من استعمل كلمة الصّحافة بمعناها الحالي هو الشّيخ نجيب الحدّاد منشئ حريدة "لسان العرب" بالإسكندرية. و قد

<sup>1 -</sup> سورة الأعلى-آية 18-19.

<sup>2</sup>سورة البينة – آية -

<sup>3-</sup> أبو منصور الأزهري- تمذيب اللغة- باب الصاد- ص499.

<sup>4-</sup> أحمد بن محمد الفيومي-المصباح المنير- مكتبة لبنان-1990-ص332.

 $<sup>^{5}</sup>$  – فيليب دي طرازي-تأريخ الصحافة-بيروت-المطبعة الأدبية- $^{1913}$ -ج $^{1}$ 

عرّف الصّحافة بأنّها صناعة الصّحف. و الصّحف: جمع صحيفة و هي قرطاس مكتوب. و الصحافيين: القوم الّذين ينتسبون إليها و يعملون فيها.

أما اصطلاحا: فالصّحافة وسيلة نقل الأحبار و المعلومات و الحقائق و عرضها على النّاس وفق ضوابط و قواعد أحلاقية و وظائف إنسانية شريفة... (1) فالصّحافة في معناها المبسّط هي رواية الأحبار و عرضها عليي القـرّاء. و الصّـحيفة مجموعـة أوراق مطبوعة يوميا أو أسبوعيا أو شهريا، تحمل الدّين أو الأحبار أو الأدب أو العلم أو الاقتصاد... و هي ملخّص الأمّة الّي تصدر فيها. (<sup>2)</sup> و "الصّـحافة جـزء مـن الحيـاة اليومية للقارئ العادي في عصرنا، و هي في الوقت نفسه جـزء مـن الاهتمـام اليـومي لقادة الشُّعوب و حكَّامها. فمن خلالها يـرى النّـاس صـورة للعمـل الـوطني بصـفة عامّة، و من خلالها يرى القادة و الحكّام صـورة الأمـاني الوطنيـة و اتّجاهـان الـرّأي طبقات النّاس، فيمكننا القول إنّ العرب و منذ العصر الجاهلي قد عرفوا هذا الفنّ بجميع عناصره، و كان تـــاريخهم حـــافلا بتســجيل الوقـــائع التّاريخيـــة مـــن غـــزوات و حروب و رحلات و أخبار الحكّام، فقد كانت قصائدهم تسجّل أخبارهم

<sup>1 -</sup> ينظر فؤاد توفيق العاني-الصحافة الإسلامية ودورها في الدعوة-الرياض-مؤسسة الرسالة- 1993-ص55.

 $<sup>^{2}</sup>$ - ينظر المرجع نفسه-ص $^{50}$ .

و تنقلاهم و حروبهم، وكان الشّاعر يقوم مقام الصّحيفة في عصرنا الحالي، فهو النّاطق بلسان القبيلة و المعبّر عن مشاعرها و أهدافها و هو المنافح عنها في أيّام الحروب، و المصوّر لأخلاقها و مكانتها بين القبائل الأخرى. و ما أسواق "عكاظ" و "المجاز" و "محنة" و "دومة"...إلاّ لون من ألوان العمل الصّحفي في العصور القديمة. (1)

و إلى جانب الشّاعر، عرف العرب قبل الإسلام و بعده ما يسمّى ب"الرّاوي" الّذي يتولّى مهمّة نقل أخبار الأوّلين و روايتها، وكان الرواة في بداية الأمر بحرّد رسل يرسلهم رئيس القبيلة لتبليغ أمره إلى أفراد القبيلة أو نقل أخبار من قبيلت للأخرى أو إبلاغ أمر خطير إمّا شفويّا أو كتابيا، ثمّ تطوّرت مهنة هؤلاء الرّسل فأصبحوا يسمّون "رواة" يجوبون الأقطار و يروون الأخبار والأحاديث و الأشعار إلى جانب نقل البلاغات و الحوادث. (2) و بذا يمكننا اعتبار الرّواة صحافيين استطاعوا نقل صورة تقريبية عن الماضي.

<sup>1-</sup> بلغ عدد الأسواق الموسمية قبل الإسلام أكثر من عشرين سوقاً، أهمها: عكاظُ، و ذو الجاز، و محنة و دومة الجندان، و عدن، و حضرموت، وصنعاء، و مكة، و هجر، و أذرعات، و بصرى. إلا أنّ أعظمها سوق عكاظ. و موقعها في واد بين مكة والطّائف، إذ كانت المعرض العربيَّ العام قبل الإسلام، و المجمع الأدبيّ اللّغوي الرسميَّ، لها محكمون تضرب لهم القباب، فيعرض شعراء كلّ قبيلة عليهم شعرهم و أدهم فما استجادوه فهو الجيّد، و ما استهجنوه فهو الزّائف. عشمان حافظ - تطوّر الصّحافة في المملكة العربية السّعودية - حدّة - شركة المدينة للطّباعة و النّشر -1398 - ص8.

 $<sup>^{2}</sup>$  ينظر عبد اللطيف حمزة – الإعلام في صدر الإسلام – القاهرة – دار الفكر العربي – 1978 – d

و لعل المؤلفات الأدبية التي شاعت في العصور الذهبية السي أعقبت ظهور الإسلام و التي كانت تحمل في طيّاتها الأخبار و التراجم تعد نوعا من الصّحف، فقد أكّد الدكتور عبد اللّطيف حمزة أنّ الجاحظ يعد "صحفي القرن الثالث الهجري و أنّه صحفي ناجح و لم ينقصه غير اسمه الصحفي ...و أنّ أدب الجاحظ كان صحافة كاملة لذلك العصر."(1)

و إذا كانت الصّحافة قديمـة قـدم التّاريخ - كوهَا تـرتبط بالصّفات الإنسانية و الاحتماعية، و تمسّ غريزة حبّ الاستطلاع عند البشر منـذ وحـدوا- فهـي بمعناها الحديث لا ترجع إلى أكثر من قرنين، و تعدّ جريدة "التّنبيـه" الّـيّ أصـدرها نـابليون بونابرت في مصر سنة 1800م أوّل صـحيفة عربيـة ظهـرت في العصـر الحـديث، تليها "الوقائع المصرية" الّي صدرت سنة 1827م على يد الوالي التركـي محمّـد علـي تليها "الوقائع المصرية" الّي صدرت الله على أعمـال الحكومـة و أن يقـف علـي الكبير الّذي رأى أنّ الشّعب يجب أن يطلع على أعمـال الحكومـة و أن يقـف علـي إصلاحات الوالي. أمّا ثالث الصّحف العربية فهـي جريـدة "المبشّـر" الجزائريـة الّـي أصدرها المستعمر الفرنسي عام 1847م بأمر مـن الملـك لـوي فيليـب. (2) علـي أنّ البلاد الإسلامية كانت قد عرفت بعض الصّحف بلغات غير اللّغـة العربيـة كجريـدي المخـوريـدي المخـوريـ

<sup>2 -</sup> ينظر عبد اللطيف حمزة- قصة الصحافة العربية في مصر منذ نشأتها إلى منتصف القرن العشرين- القاهرة-دار الفكر العربي- 1985-ط2-ص43.

وي المرابط المرابط المرابط الفرنسية على مصر، وكانت الأولى تحمل أحبار مصر الدّاخلية إلى حانب بعض الشّعر و الأدب، أمّا الثّانية فقد تخصّصت في نشر بحوث أعضاء المجمع العلمي المصري. (1) كما أصدر محمّد على "حورنال الخديوي " سنة 1821م و الّذي كان أوّل الأمر بمثابة التّقرير الشّهري لشؤون الدّولة: المالية و الاحتماعية و الاقتصادية، و التّعليمية...و قد ظلّ ينسخ بخطّ اليد ظلّ ينسخ بخط اليد إلى أن أنشأ محمّد على مطبعة القلعة سنة 1821م فأصبح التّقرير يطبع بحالاً باللّغتين العربية و التركية. (2) و بقي الجورنال يصدر حتى بعدد إنشاء حريدة الوقائع المصرية، و إلى حانب هاتي الصّحيفتين أصدرت حكومة الباشا في مصر الجريدة العسكرية لشؤون الجيش سنة 1833م، و الجريدة التّحارية الزراعية سنة العسكرية لشؤون الجيش سنة 1833م، و الجريدة التّحارية الزراعية سنة 1848م. (3)

أمّا في العراق فأوّل جريدة صدرت هي "جريدة الزوراء" و قد تكفّل بإنشائها الوالي مدحت باشا سنة 1869م. و يذهب بعض المؤرّخين إلى أنّ أوّل صحيفة ظهرت في بغداد إنّما هي "جورنال العراق " و كان ذلك سنة 1816م، ما يعني

- ... - ... الما عام الما الما عام الما

<sup>1-</sup> ينظر إبراهيم عبده-أعلام الصحافة العربية-القاهرة-مكتبة الآداب للطباعة والنشر-1998م-ص7.

<sup>2-</sup> ينظر محمّد حسن عبد العزيز -لغة الصحافة المعاصرة -القاهرة -دار المعارف-1978م- ص29.

<sup>.8</sup> ينظر محمّد حسن عبد العزيز -لغة الصحافة المعاصرة-مرجع سابق-ص $^3$ 

أنّ العراق يكون قد سبق مصر في تاريخ الإصدار الصّحفي. (1) على أنّ جريدة الحكومة العراقية الرسمية لم تظهر إلاّ سنة 1922م و هي "جريدة الوقائع العراقية" التي كانت تنشر القوانين و المراسيم و الإرادات و سائر القرارات الحكومية. (2)

و في سوريا صدرت سنة 1858م محلّة "محموع فوائد"على أيدي المرسلين الأمريكيين ببيروت، كما أصدر رزق الله حسون الحلبي جريدة "مرآة الأحوال" في السطنبول سنة 1858م أمّا في لبنان فأوّل جريدة كانت في سنة 1858م باسم "حديقة الأحبار " و قد أصدرها حليل الخوري و في القدس صدرت جريدة "القدس" سنة 1876م. أمّا في المغرب العربي فإلى جانب المبشّر الجزائرية - الّي تعدّ من أوائل الصحف في البلاد العربية - صدرت في تونس جريدة "الرّائد الفرنسي"سنة 1861م، و في ليبيا صدرت جريدة "طرابلس المغرب" سنة المفرنسي "سنة 1868م، و في سنة 1889م صدرت جريدة "المغرب" بالمغرب الأقصى. (3)

وقد ظلّت هذه الصحف - في معظمها - تصدر في كنف الحكومات ردحا من الزّمن، و لا يملك محرّرها مهما يكن قدره في عالم الأدب و المعرفة حقّ نشر موضوع من الموضوعات إلاّ إذا أذن له الوالي أو الأمير (4)، فاقتصر العمل الصّحفي على الصّحافة الرّسمية الّتي عملت على نشر أحبار الحكومة و الدّعوة لها

 $<sup>^{-1}</sup>$  ينظر توفيق فؤاد العاني-الصحافة الإسلامية و دورها في الدعوة- مرجع سابق  $^{-0}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه-ص32.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- ينظر توفيق فؤاد العاني-الصحافة الإسلامية ودورها في الدعوة- مرجع سابق-ص33.

<sup>4-</sup> ينظر إبراهيم عبده-أعلام الصحافة العربية-مرجع سابق-ص9.

مع الحرص على تمجيدها و إعلاء شأها، و قد يخصّص حانب منها لبعض الآثار من الأدب العربي القديم الّتي تنقل بحذافيرها بما لا يضيف جديدا إلى العلم أو يحمل على النقد و التّحليل. و قد ظلّ الأمر كذلك إلى أن تمكّنت ثلّة من الصحافيين أن تخطو بالصّحافة خطوة جعلتها تتخلّص من ذلك الدّور التقليدي في النّصف الثّابي من القرن التّاسع عشر لتعيش مرحلة جديدة هي مرحلة الصحافة الشّعبية الّي "سجّلت القرن التّاسع عشر لتعيش مرحلة جديدة هي مرحلة الصحافة الشّعبية الّي "سجّلت بوجودها تاريخها الأصيل، و أشاعت بلفتاها و مجادلاتها تيارات فكرية نقلت الشّرق من حال إلى حال..."(1)

على أنّ الصّلة بين الصّحافة و الأدب كانت وثيقة في تلك الحقبة بحيث كان النّاس لا يفرّقون بين الأديب و الصّحافي. و كان معظم الصّحافيين في مصر و لبنان من كبار أدباء العصر من أمثال أحمد فارس الشدياق، و بطرس البستاني و ابنه سليم البستاني، و عبد الله النّديم، و إبراهيم المويلحي و الشّيخ إبراهيم اليازجي، و أديب اسحاق، و لويس صابونجي، و بشارة تقلا، و نجيب الحدد، و حرجي زيدان، و علي يوسف و معروف الرصافي... و كان اسماعيل الخشاب أوّل محرر صحفي - شاعرا فحلا و أديبا بالغا وكاتبا بارعا. (2) و قد أصبحت الصحافة

1- المرجع السابق-ص9.

<sup>2 -</sup> أديب مروة-الصحافة العربية-مرجع سابق-ص157.

تضطلع بدور هام و تؤدّي رسالة كبيرة احتماعيّا و ثقافيّا. (1) و عموما يمكننا أن نحصر المراحل الّي مرّت عبرها الصّحافة العربية منذ نشأتها إلى ثلاثة أطوار:

- الطّور الأوّل: أو المدرسة الصّحفية الأولى و تمتدّ من نشأة الصّحافة العربية حتى الثّورة العرابية. و يمثّلها كتّاب الصحف الرّسميون على رأسهم رفاعة الطهطاوي. و لم تكن هذه المدرسة قويّة الأسلوب، متينة العبارة، عذبة الألفاظ، بل كان أسلوها فجّ بدائي، قريب من عصر الانحطاط، يزهو بالسبّع و المحسّنات البديعية المتكلّفة. (2)
- الطّور الثّاني: معه بدأت مرحلة جديدة امتازت بالجنوح إلى التخلّص من السّجع و التّقليل منه من ناحية، و خدمة الجمهور و نقل انشغالاته من ناحية ثانية. و قد تأثّرت هذه المدرسة بدعوة جمال اللّين الأفغاني. و من كتّاها أديب اسحاق، و محمّد عبده، و إبراهيم المويلحي...(3)
- الطّور النّالث: تأثّر بالنّزعات الوطنية و الإصلاحية... وكان يديره أحزاب سياسية مناهضة للاحتلال...و برز فيه الجانب السّياسي و نال الحظوة فيه.

<sup>1 -</sup> عبد الله قاسم الوشلي-الإعلام الإسلامي في مواجهة الإعلام المعاصر بوسائله المعاصرة - صنعاء-دار النشر للثقافة و العلوم الإسلامية-1994م-ط2- ص25.

<sup>2 -</sup> محمد يوسف نجم-فن المقالة-بيروت-دار الثقافة-1966م-ط2-ص65.

<sup>3-</sup> محمد يوسف نجم-فن المقالة-مرجع سابق-ص66.

و قد ظهرت فيه طلائع المدرسة الحديثة من أمثال لطفي السيّد و طه حسين و إبراهيم المازي و عبّاس محمود العقّاد. (1)

و قد طغى عليها الشّأن السّياسي. (2) إذ ما لبثـت الـبلاد العربيـة أن تـتخلّص من الحكم العثماني حتّى وجدت نفسها تعيش احتلالا أجنبيا -فرنسيا و بريطانيا- يسعى لنشر ثقافتـه و حضارته و لغتـه، فطُبعـت تبعـا لـذلك الصّحافة العربية -لاسيما تلك الّي كانت تحت الاستعمار الفرنسي مثل سوريا و لبنان و شمال إفريقيا- بالطّابع الثّقافي الفرنسيي، فيما كان تأثير الثقافة البريطانية محدودا لأنّ هذه الأحيرة لم تحدو حدو فرنسا الّــــي حاولـــت فرض لغتها و ثقافتها و طريقة معيشتها... "وكان من جراء ذلك أن ظلّت صحافة مصر و العراق و غيرها طليقة غير متاتّرة بأسلوب معيّن في النهج الصّحافي. بينما سلكت صحافة سوريا و لبنان بصورة خاصّة طريقة الصّحف الفرنسية وعمدت إلى تقليدها و اتّباع أساليبها و مدرستها في كانت تلحق الصّحف العربية من قبل الاحتلال الفرنسي و البريطاني. لكنّ ا

<sup>1-</sup> المرجع السابق-ص67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه-ص68.

<sup>3 -</sup> أديب مروة-الصحافة العربية-مرجع سابق-ص252.

هذه الأخيرة – و إن كبّلت بقيود قاسية – فقد استطاعت أن تحقّق أشواطا كبيرة، و تطرق أبوابا جديدة، مكّنتها من مسايرة النّهضة الصّحافية في العالم، و الارتقاء بالمستوى المهني إلى درجة خلّصته من الإسفاف و الركاكة اللّذين سيطرا عليه قبل الحرب الحرب العالمية الأولى. و قد تصدّرت مصر البلدان العربية في هذا المضمار. (1)

### الصّحافة المصرية بعد الحرب العالمية الأولى:

كانت أوّل صحيفة مصرية صدرت مباشرة عقب إعلان الهدنة سنة 1918م هي جريدة "المنبر" لعبد الحميد حمدي، ثمّ تلتها "الأفكار" لأبي العينين بدر سنة 1919م. و تبقى صحيفة "الأخبار" الّتي أصدرها أمين الرّافعي سنة 1920م من أهمّ وأخطر صحف تلك الفترة ذلك لأنّها حملت لواء الفكرة الوطنية المصرية. (2) و سارت "الأهرام"على نهجها بعد أن خرجت عن تحفظها و أصبحت تعبّر عن تطلّعات المصرين. و في عام 1921م أصدر حمود عزمي جريدة "الاستقلال"، و أصدر حزب الدستوريين الأحرار سنة 1922م جريدة "السيّاسة". و في السّنة نفسها أعاد محمد فريد وجدي إصدار جريدة "الدستور" الّتي كان قد أسسها سنة نفسها أعاد محمد فريد وجدي إصدار جريدة "الدستور" الّتي كان قد أسسها سنة 1907م طينة و في سنة 1923م صدرت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع نفسه-ص254.

 $<sup>^{2}</sup>$  - إبراهيم عبده-تطوّر الصحافة المصرية-مرجع سابق-ص $^{30}$ .

"البلاغ" لعبد القادر حمزة ثمّ "الشورى" في 1931م. (1) و قد توالت الصّحف تلو الأخرى غير آبمة بالاضطهاد و المصادرة اللّذين لقيتهما. و تنوّعت تلك الصّحف بين وطنية و سياسية و دينية، و بين يومية و أسبوعية. لكن معظمها توقّف عن الصّدور خلال الحرب العالمية الثّانية بسبب الرّقابة من ناحية و الظّروف الاقتصادية الصّعبة من ناحية ثانية. (2)

1- فؤاد توفيق العاني-الصحافة الإسلامية و دورها في الدعوة-مرجع سابق-ص42.

<sup>2-</sup> محمد سيد محمد-الصحافة سلطة رابعة كيف؟-القاهرة- دار الشعب-1979م-ص11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>- محمد يوسف نجم-فن المقالة-مرجع سابق-ص72.

### الصّحف اللّبنانية:

ما إن انتهت الحرب حتّى عادت الصّحف الّاتي كانت قد احتجبت للصّدور، فاستأنفت "البشير" و "لسان الحال" و "الأحوال" و "الإخاء" و "الإقبال" و "الرّأي العام" و "أبابيل" صدورها في بيروت. لكنّ الاحتلال الفرنسي كان لها بالمرصاد.

و على الرّغم من تلك الظّروف العصيبة الّتي عاشتها السدّول المضطهدة، استطاعت الصّحف اللبنانية أن تحرز تقدّما ملحوظا بعدما اتّجهت عناية أصحاها إلى معالجة أوضاع البلاد و المطالبة بالإصلاح. و أبرز تلك الصّحف "الأحرار" (1924م) و "النّهار" (1933م) و "العهد الجديد" (1925م) و "النّداء" (1930م) و "بيروت" (1936م) و "السيّاسة" (1956م). و قد عرفت الصّحف (1936 عبد الانقلاب الأبيض"سنة 1952م، حيث فق عددها الخمسين ريادة كبيرة بعد "الانقلاب الأبيض"سنة 1952م، حيث فق عددها الخمسين صحيفة بين سياسية و دينية و ثقافية، يومية و أسبوعية و شهرية. على أنّ كثرة الصّحف بلبنان لم تقف أمام ازدهارها و رقيّها بل على التقييض من ذلك فقد عرفت تقدّما كبيرا و خطت خطوات عملاقة بالنّظر للتّطور الجذري في أساليب عرفت تقدّما كبيرا و خطت خطوات عملاقة بالنّظر للتّطور الجذري في أساليب الخراجها الفنّي و تقنياها و خدماها الوطنية. (1)

<sup>1-</sup> أديب مروة -الصحافة العربية-مرجع سابق -ص281.

#### الصّحف السّورية:

لم تبلغ صحافة سوريا الشّأن الّذي بلغته مثيلاتها في مصر و لبنان. ذلك لأنّ الانتداب الفرنسي حاربها و عمل على تثبيط كلّ رغبة في التطوّر و الوقوف بوجه رقيّها و أخذها بأسباب النّهضة، بل لم تساير الصّحافة السّورية الصّحافة العربية حتى قبل الانتداب بالنّظر للأوضاع السّياسية غير المستقرّة. و بقي الحال على حاله إلى هاية الحرب العالمية الثّانية حيث حاولت الصّحافة -بعد الاستقلال- أن تشق طريقها نحو التقدّم و الرقيّ لتساير ركب صحف مصر و لبنان. (1)

و من أهم الصّحف الّـــي صدرت في دمشــق علــى عهــد الملــك فيصــل جريــدة "الاستقلال العــربي" الّـــي أنشــاها معــروف الأرنــاؤوط و رشــدي الصــالح ســنة 1918م، و في السّنة نفسها أصدر خير الــدّين الزركلــي و إبــراهيم العمــر جريــدة "العقاب" و"العاصمة"...و في عهد الانتداب نشطت الحركــة الصّــحافية بــالرّغم ممّــا لقيته من تعطيل و اضطهاد. و كانت أولى الصّحف الّـي صـــدرت "فــــي العــرب" عــام لقيته من تعطيل و اضطهاد. و كانت أولى الصّحف الّـي صـــدرت "فــــــ العــرب" عــام و "الإنشــاء" و "الخيــل الجديــد" و "الإنشــاء" و "الإنشــاء" و "الخيــار" و "دمشـــق المســاء" و "الإنشــاء" و "المتحف الّـي كانـــت تصـــدر، ثمّ مــا تلبــث أن تحجــب، و "الشّعب" و "الشّعب" و "الشّعب" و "الشّعب" و "الشّعب" و "الشّعب أن تحجـب،

<sup>1-</sup> أديب مروة —الصحافة العربية-مرجع سابق-ص 307.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص310.

بسبب تعنّت المستعمر و اضطهاده لها، أو بسبب عدم استقرار الأوضاع السّياسية و الانقلاب.

### الصّحافة في المغرب العربي:

بعد الحرب العالمية الأولى دخلت الصّحافة التونسية و الجزائرية مرحلة جديدة سواء منها الصّادرة باللّغة الفرنسية أم تلك الّتي صـدرت باللّغـة العربيـة، أمّـا صحافة المغرب الأقصى فلم تواكب الأحداث و لم تسر على النّهج نفسه بعد أن كبّلتها سلطات المحتلّ بقيود تعسّفية حالت دون نشأة صحف تعبّر عن الرّأي العام عدا بعض الصّحف الضّعيفة النّاطقة بلسان السّلطات الفرنسية. (1) و من أهم مّ الصّحف الجزائرية جريدة "الصديق" الّتي أصدرها عمر بن قدور و محمّد بن بكير سنة 1920م إلى جانب "الفاروق" الّتي أصدرها عمر بن قدور و "الإقدام" للأمير خالد الجزائري. و في سنة 1923م أصدر مصطفى حفيد "لسان الدين"، و أنشأ أبو اليقظان سنة 1926م جريدة "وادي ميزاب" و جريدة "البلاغ الجزائري" و جريدة "البشائر" و "المرشد"و غيرها من الصّحف الّيي سنعود إليها في حينها. و قد وقف الفرنسيون منها الموقف نفسه إذ عملوا جاهدين لطمسها و إضعافها

<sup>1-</sup> أديب مروة-الصحافة العربية-مرجع سابق-ص390.

القضاء عليها، فلم تندلع ثورة التّحرير المظفّرة إلاّ و قد قضى الاستعمار على معظم الصّحف العربية. (1)

و قد عاشت الصّحف الوطنية في تونس الظّروف نفسها الّسيّ عاشتها مثيلتها في الجزائر. و كانت تدعو — شألها في ذلك شأن الصّحف الجزائرية – إلى الإصلاح. و يأتي في مقدّمة هذه الصّحف "العصر الجديد" الّسيّ أسّسها أحمد حسين المهيري سنة 1920م. و"المنبر العربي" لصالح بن محمود و "الوزير" للطيب بن عيسى. و في السّنة نفسها صدرت مجموعة من الصّحف لم يكتب لها أن تعمّر طويلا نظرا لتعنّت المستعمر و تعقّبه لها. و في عام 1921م صدرت حريدة "النّديم" لحسين الجزايري و "المستعمر و تعقبه لها. و في عام 1921م صدرت حريدة "النّديم" لحسين الجزايري النهضة" و "الزمان " و "الإرادة" و "الحرية"... و قد تشددت السّلطات الفرنسية في اضطهادها حتى أصبحت بعض الصّحف تصدر سرّا، و ظلل الحال كذلك إلى سنة الضطهادها حتى أصبحت بعض الصّحف تصدر سرّا، و ظلل الحال كذلك إلى سنة الصّحافة. (2)

أمّا إذا تتبّعنا مسار الصّحافة في المغرب الأقصى فلن نظفر على شيء ذي بال حتّى المّا إذا تتبّعنا مسار الصّحافة في المغرب الأقصى فلن نظفر على الصّحاد ورسنة 1935م<sup>(3)</sup>، ذلك أنّ الاحتلال قد أحكم قبضته عليها و لم يسمح بالصّدور

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص396.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أديب مروة-الصحافة العربية-مرجع سابق-ص395.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - فؤاد توفيق العاني-الصحافة الإسلامية و دورها في الدعوة-ص103.

إلا للصحف الموالية له النّاطقة بلسانه. و تعدّ حريدة "المغرب" الّي أصدرها سعيد حجّي سنة 1936م من أوائل الصّحف الّي ظهرت بعد الحملة الإصلاحية الّي أمّا إذا تتبّعنا مسار الصّحافة في المغرب الأقصى فلن نظفر على شيء ذي بال حتّى سنة 1935م ذلك أنّ الاحتلال قد أحكم قبضته عليها و لم يسمح بالصّدور إلاّ للصّحف الموالية له النّاطقة بلسانه. و تعدّ حريدة "المغرب" الّي أصدرها سعيد حجّي سنة 1936م، من أوائل الصّحف الّي ظهرت بعد الحملة الإصلاحية الّي قامت كما كتلة العمل الوطني، لتليها "الأطلس" و "التقدّم" و "العلم" و "الرأي العام" و "السلام" و "السلام" و "السلام" و "السلام" و "السلام" و "السائل "...(1)

و تجدر الإشارة في هذا المقام إلى علاقة الصّحافة بالحركات الإصلاحية في العالم العربي لاسيما بعد أن ظهرت دعوة حادة تهدف إلى وحدة العالم الإسلامي لمواجهة الخطر الأوروبي. (2) هذه الدّعوة إلى جانب مناداتها بالوحدة الإسلامية، دعت في الوقت نفسه إلى الإصلاح السياسي و الإحتماعي لأجل إيقاظ العالم الإسلامي من سباته العميق لكي يواجه الخطر المحدق به، خطر التّخلف و الاحتلال الغربي. فكان على العلماء و المصلحين المواجهة على حبهتين في وقت واحد، تتمثل الأولى في إلهاء الموقف النّاتج عن عصور الجمود، و الّدي خلق حصومة بين المسلمين والعلوم، فيما تمثل الثانية محاولة لدفع المسلمين للاستفادة من العلوم الغربية

<sup>2 -</sup> فؤاد توفيق العاني-الصحافة الإسلامية ودورها في الدعوة-ص63.

و اللّحاق بركب الدول الغربية المتقدّمة (1). و نظرا لطبيعة التحدّي المتنوّع الّديك فرضه الغرب على العالم الإسلامي، ما بين احتلال و ترسيخ للتّحلف و تفكيك للعالم الإسلامي و إعادة نشر القيم الغربية فيه، تعددّت مداخل الروى الإصلاحية و التّحديدية الإسلامية ما بين التّحديد الحدّيني و الفقهي و التّشريعي، و الإصلاح للواقع السيّاسي و التّعليمي و الاحتماعي و الاقتصادي. و يعد جمال الدين الأفغاني واضع اللبنات الأولى لفكرة مقاومة الاستعمار، أما الإمام محمد عبده فهو واضع التموذج الفكري لما يمكن تسميته مقاومة القابلية للاستعمار، (2) و يبقى لهذين الرائدين الأثر الكبير في سائر الأعمال و الرواد و المدارس و الأفكار والمصلحين الذين ظهروا بعد ذلك، و الذين كانوا تجليات لهاتين المدرستين الكبيرتين. (3)

و كانت الصّحافة من أهم الأدوات التي لجأ إليها المصلحون في تلك الفترة سواء كوسيلة لمقاومة الاستعمار أو وسيلة لبعث روح اليقظة و النّهوض و التّحديد في نفوس المسلمين، وكان من أهم تلك الصّحف و أبرزها صحيفة «العروة الوثقى» التي أصدرها النتيخ جمال الدين الأفغاني و الإمام الشّيخ محمد عبده (4). و قد أزعجت تلك الصّحيفة الإنجليز، و أثارت مخاوفهم كما أثارت هواجس الفرنسيين، إذ كانت تدعو إلى مناهضة الاستعمار و التّحرر الوطني، لذا سعى الإنجليز إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنور الجندي-تاريخ الصحافة الإسلامية-مصر دار عطوة للطباعة $^{-1}$ م-ج $^{-1}$ -ص

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه -ص35.

<sup>3-</sup> المرجع نفسه-ص38.

<sup>4 -</sup> إبراهيم عبده-أعلام الصحافة العربية-مرجع سابق-ص68.

إخماد صوقا، فاحتجبت بعد أن صدر منها ثمانية عشر عددا في ثمانية أشهر. و إدراكا من الإمام محمد عبده لأهمية الصّحافة في إطار المشروع الإصلاحي كان يغتنم كلّ الفرص للتفاعل معها، فعندما أسند إليه تحرير صحيفة «الوقائع المصرية» التي كانت تنشر القوانين المصرية، خصص جزءا منها لينطق بالمبادئ الإصلاحية التي كان يدعو إليها، و استمر على هذا الحال قرابة العام و النّصف. (1)

و من المصلحين الذين لعبت الصحافة دورا في حياةم الشّيخ عبد العزيز حاويش (1876-1929م) الذي تولّى رئاسة تحرير حريدة «اللواء» الوطنية في مصر، و التي كانت تناهض الاستعمار الإنجليزي، و ظلّت الصّحافة وسيلة مهمة عند الشّيخ حاويش في تبليغ رسالته الإصلاحية، فعندما اضطر إلى مغادرة مصر تحت ضغط الاحتلال الإنجليزي، أنشأ في تركيا صحيفة «الهلال العثماني»، و جعل هدفها الدّفاع عن حقوق مصر في الحرية و الاستقلال و مناهضة الإنجليز في كل مكان، و بعدها أصدر حريدة "الحق يعلو"(2).

و تعدّ مجلة «المنار» الّي أنشأها الشّيخ رشيد رضا من أهم المحللات الإصلاحية (3)، و هي مجلّة تعبّر عن تيار إصلاحي كان له أكبر الأثر في حياة المسلمين، فلم يكد يمضي شهر على نزول الشّيخ رشيد رضا القاهرة قادما من الشام، حتى صارح

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - إبراهيم عبده-أعلام الصحافة العربية-مرجع سابق-ص70.

<sup>2 -</sup> أنور الجندي-تاريخ الصحافة الإسلامية -مرجع سابق-ص9.

<sup>3 -</sup> فؤاد توفيق العاني-الصحافة الإسلامية و دورها في الدعوة-مرجع سابق-ص35.

شيخه محمد عبده بأنه ينوي أن يجعل من الصّحافة ميدانًا للعمل الإصلاحي، و دارت مناقشات طويلة بين الإمامين الجليلين حول سياسة الصّحف و أثرها في المحتمع. و كان الهدف من إنشاء الصّحيفة هو التّربية و التّعليم و نقل الأفكار الصّحيحة لمقاومة الجهل و الخرافات و البدع<sup>(1)</sup>. و صدر العدد الأوّل من مجلة المنار في (شوال 1315هـ مارس 1898م)، و حرص الشّيخ رشيد على تأكيد أن هدفه من المنار هو الإصلاح الدّيني و الاجتماعي للأمّة، و بيان أن الإسلام يتّفق مع العقل و العلم و إبطال الشّبهات الواردة حول الإسلام، و تفنيد ما يعزى إليه من خرافات.

و أفردت «المنار» إلى جانب المقالات التي تعالج الإصلاح في ميادينه المختلفة بابًا لنشر تفسير الشّيخ محمد عبده، و أفردت أقسامًا لأخبار الأمم الإسلامية، و التّعريف بأعلام الفكر و الحكم والسّياسة في العالمين العربي و الإسلامي، و تناول قضايا الحرية في المغرب و الجزائر و الشام و الهند. و لم تمض خمس سنوات على صدور المنار حتى أقبل عليها النّاس و انتشرت انتشارًا واسعًا، و استمرّت من سنة صدور المنار حتى أقبل عليها النّاس و انتشرت انتشارًا واسعًا، و استمرّت من سنة (1316ه - 1899م) إلى سنة (1354ه ـ 1935م)...

 $<sup>^{-1}</sup>$  أنور الجندي-تاريخ الصحافة الإسلامية-مرجع سابق-ص $^{-2}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه-ص29.

المقتبس الشهرية الّي كان قد أصدرها بالقاهرة، لتكون لسان حال الثقافة الرّفيعة. وكانت الجريدة اليومية "المقتبس" صوت حرية وسوط عذاب على الظّلم والاستبداد. وكانت مقالاته تحارب الجهل و الجهلاء، و تدعو إلى التّحرر من الخرافات، و تنادي بالإصلاح و التّحديد، و الأخذ بوسائل المدنية الحديثة، و إحياء التّراث النّافع، و معرفة التّاريخ الجيد للأمة، حتى تستلهم منه روح البعث و التّهوض. (1)

أما العلامة عبد الحميد بن باديس في الجزائر فقرّر أن يقاوم الاستعمار بأساليب عددة من بينها الصّحافة. وكانت الصّحف الّتي يصدرها أو يشارك في الكتابة ها، من أهم وسائله في نشر أفكاره الإصلاحية، فأصدر جريدة "المنتقد" سنة(1345هـ هـ – 1926م) و تولّى رئاستها بنفسه، لكن الاحتلال عطّلها، فأصدر جريدة "الشهاب" و استمرّت في الصّدور حتى سنة (1358هـ –1939م) و اشترك في تحرير الصّحف التي كانت تصدرها جمعية العلماء المسلمين الجزائرين، مثل "السنة" و"الصراط" و"البصائر". (2) و قد عملت هذه الصحف بأجمعها، على كشف الترييف و التّحريف الصادر من داخل العالم الإسلامي و خارجه. و هو يؤمن كلّ الإيمان برسالته و يلتزم بدعوته إلى ضرورة الإصلاح و التّحديد في إطار مبادئ و تعاليم الإسلام الصّحيحة. كما انتهجت أسلوب مقاومة الاستعمار و محاربته في

1 - أديب مروة -الصحافة العربية-مرجع سابق-ص410.

 $<sup>^{2}</sup>$  – فؤاد توفيق العاني –الصحافة الإصلاحية ودورها في الدعوة –مرجع سابق –ص $^{40}$ 

كافة مظاهره الاجتماعية و السياسية و الاقتصادية و دعت إلى الجمع بين الأصالة الإبداع في غير تعارض، أي الأصالة و التّجديد في إطار مبادئ الإسلام. (1)

\_\_\_\_\_\_

<sup>1-</sup> عبــــد الملـــك مرتــــاض-نهضــــة الأدب العــــربي المعاصـــر في الجزائـــر(1925-1954)-الجزائـــر- الشركة الوطنية للنشر والتوزيع-ط2-1983م-ص97.

# الفحل الأول

المركة الإحلامية

في البزائر

عاشت الجزائر ما يربو عن القرن تحت نير الاستعمار الغاشم، يـذيقها أشـنع أنواع التّعذيب و التّنكيل و الظّلم و التّقتيل و أبشعها ، فقد تفنّن المستدمر في تحطيم البني التحتية للجزائر، و عمد إلى القضاء على مقوّماتها، فلم يسلم من بطشه أي منحى من مناحى الحياة و لا مجال من مجالاتها، إذ لا يختلف اثنان حول الأوضاع المزرية الَّتي عاشها الشُّعب الجزائري تحت وطـــأة الاســـتعمار، هــــذا المســـتعمر الغاشم الّذي سعى بكلّ ما أوتي من جبروت إلى تفقير الشّعب و تجويعــه، بــل ســعى إلى ما هو أدهى و أخطر، حين حاول القضاء على الإسلام - ركيزة الأمّـة -ليتسنّى له بذلك القضاء على الكيان الجزائري (<sup>1)</sup>، فقد " ابتلي الله بلادنا بأحبث نوع من أنواع الاستعمار و هو الاستعمار الاستيطاني الَّــذي فــرض علينــا غــزاة مقيمين يعملون لتحقيق غايات الحركة الاستعماريّة الصّليبيّة العالميّة. و من هنا أحذ يعمل جاهدا على تثبيت حذوره و تأصيلها، و رأى أنَّ هـذا الأمـر لـن يتحقّـق إلا بالقضاء على الشّخصيّة الجزائريّة و محـو أصـالتها، و اتّجـه إلى مسـخ و تشـويه و تذويب مقوماها الأساسية فحارب الإسلام و لغته وشكك النساس في أوطاهم و انتمائهم إليها، و هكذا أصبحت أهداف تدور حول: التّنصير - الفرنسة -و محو الوطنيّة الجزائريّة. "(<sup>2)</sup> فالحملة الفرنسيّة كانــت صــليبية الأهــداف و الــدّوافع عمدت إلى تشويه العقيدة و استبدالها"بعقيدة جديدة تبارك محتلَّها و غاصبها وتمكُّنه

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الشّيخ محمد حير الدّين-مذكّرات- الجزائر- المؤسّسة الوطنية للكتاب-ج2-ص68.

من رقاب الشّعب باسم الدين و من حريّته باسم الأمن و تسنخّر أقلامها للدّعاية له، و التّنويه به و الدّعوة لطاعته. "(<sup>1)</sup> و لئن ركّز المحتلّ على الجانب الدّيني و جعله هدفا له فذلك وعيا منه أنّه لن يتمكّن من تحقيق استقرار سياسي في الجزائر ما لم يهدم أهمّ و أبرز مقوّمات شخصيتها، ذلك هوا لدّين الإسلامي و من ثمّ عمل على تحويله إن لم يكن إلى المسيحيّة، فليكن إلى الانحلال و التّمييع (2). و هـذان الأخـيران لن يتمّا إلا إذا استعان المستدمر بطرفين يأخذان بيده و يعملان على تثبيت العقيدة المغلوطة: الأوّل محلّى و تتزّعمه طائفة من الطّرقيين، و الثّان أجنبي تتزعّمه طائفة المبشّرين الّذين اتخذهم فرنسا روّادا و دعاة لها(3) "تستهدي تصريحاهم الحاقدة على الإسلام، و تقتحم بصلبالهم المساجد تحوّلها إلى كنائس، و دور العلم و العبادة تسخّرها تكنات لجيش الاحتلال."(4) و لعلّ قول الجنرال بيجـو يوضّـح حليّـا حقيقـة الاحتلال الفرنسي ومراميه حين يصـرّح أنّ "آخـر أيّـام الإسـلام قـد دنـت، و في خلال عشرين عاما لن يكون للجزائر إله غير المسيح، و أمّا العرب لـن يكونـوا ملكـا لفرنسا إلا إذا أصبحوا مسيحيّن جميعا. و نحن إذا أمكننا الشك في أنّ هذه الأرض

1984م-ص 12.

<sup>2 -</sup> أحمـــد الخطيـــب - جمعيّـــة العلمـــاء المســـلمين الجزائـــريين و أثرهـــا الإصـــلاحي في الجزائـــر-المؤسّسة الوطنيّة للكتاب- الجزائر -1985م -ص48.

<sup>3-</sup> محمد عبّاس -البشير الإبراهيمي أديبا -ديوان المطبوعات الجامعيّة- المطبعة الجهويّة بوهران الجزائر-1984م- ص19.

<sup>4 -</sup> صالح خرفي -الشّعر الجزائري الحديث - مرجع سابق -ص11.

تملكها فرنسا فإنّنا لا نشك في أنّها قد ضاعت من الإسلام إلى الأبد." (1) و هكذا مضت فرنسا في خطّتها، تبذل كلّ ما في وسعها لأجل تحقيقها حتّى أحذ الإسلام يتقوقع شيئا فشيئا إلى أن انحصر في الزّوايا و الكتاتيب، و أصبح يدور في فلك الصّوفيّة و ما تخدّر به الشّعب من أضاليل و طقوس.

إذا كان هذا هو حال الشّعب الجزائري في دينه فإن وضعيّته السّياسية لم تكن أفضل حالا. و قد اتّخذ المحتلّ طابع المواجهة المباشرة في تشتيت شمل الشعب بالقوّة و القضاء على كلّ نشاط سياسي و فرض قانون التّجنيد الإحباري... و عموما يمكننا أن نلمس حقيقة الحملة الفرنسيّة في مقولة الجنرال بيجو "احتلال الجزائر بالسيف و الحراث، السّيف في رقاب العرب و الحراث في يد المستعمر الفرنسي. "(2) و قد سنّ المستعمر الفرنسي قوانين و أنظمة غاية في الجور و الظّلم و التعسّف و هي قوانين "الأندجينا" الّي ضيّقت الجناق على الشّعب و أخمدت أنفاسه. (3)

و إذا انتقلنا إلى النّاحية الاجتماعية سنجدها أكثر انتكاسا من سابقتيها، فقد سنّ الحتل بحموع قوانين لا تخدم سوى مصالحه الخاصّة "و أشدّ هذه القوانين أثرا في النّفوس، و أكثرها تجاوبا مع أهداف المستعمر تلك الّيتي ترمي إلى إغراق المواطن في

27

 $<sup>^{1}</sup>$  -محمد عباس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - صالح خرفي- المدخل إلى الأدب الجزائري الحديث- الجزائر- الشركة الوطنية للنشر و التوزيع-1983م-ص15.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه-ص15.

بؤس دائم و شقاء حاثم بالضّرائب القاصمة و التّغريم المشترك و انتزاع الأراضي، فإذا المجتمع في فقر و بؤس و أمراض و أوبئة و انحرافات خلقية و اجتماعيّة. (1)

بحرّع الشّعب الجزائري في ظلّ تلك القوانين كـؤوس الـذلّ و الهـوان و عـانى الفقـر و الحرمان، و قد عبّر الزاهري عن حالة الجزائر بقولـه " أرى الجزائر في أنياب بـؤس يمضغها مضغا و أراها في فقر يأكلها أكلا و أراها بعد ذلك تتخـبط في جهالـة عمياء و تعمه في ضلال مبين."(2)

و لم يتوقّف الأمر عند هذا الحدّ بل تعدّاه إلى تشريد الشّعب و تفرقته بتزكية النّظام القبلي و تنمية روح العنصريّة كخطوة أولى تتبعها إقامة حدود حصينة بين الجزائر و شقيقاتها كخطوة ثانية ليحرم الشعب من أدنى بصيص أمل. (3)

و لم تسلم النّاحية الثّقافية هي الأخرى من بطش المستعمر الّدي غيزا مراكز الثقافية القوميّة بدعوى أنّها جامدة متحجّرة لا تساير العصر، و من ثمّ وجب الإقتداء بالغزاة و تحصيل ثقافتهم "و إذا كانت وسائل العيش ممّا يزيد في إقبال النّاس على هذه الثّقافة الدّخيلة فلتكن شروط العيش نفسه و الحصول على وظيفة أو مكانة هي الكفاءة الشّخصيّة من ثقافة الاحتلال. "(4) و لأجل إخماد الحياة الفكريّة و شلّ

28

<sup>1 -</sup> ناصر الدين سعيدون - الجزائر. منطلقات و آفاق الجزائر - بيروت - دار الغرب الإسلامي - 2000 - ص 22.

<sup>2 -</sup> الزاهري نقلا عن الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص17.

<sup>3 -</sup> ينظر أبو القاسم سعد الله-شاعر الجزائر محمّد العيد آل خليفة- الدار العربيّة للكتاب- المؤسسة الوطنية للكتاب-ط3-1984-ص75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - المرجع السابق-ص75.

النّشاط الثّقافي، ضمّ المحتل المساجد إلى أملاك الدولة باعتبارها مراكز للعلم و المعرفة. و بالمقابل سعى لفتح الحانات وتشــجيع العربــدة. يقــول الشّــيخ البشــير الإبراهيمي "جاء الاستعمار الفرنسي إلى هذا الــوطن كمـــا تجـــيء الأمـــراض الوافـــدة تحمل الموت و أسباب الموت، و الاستعمار سمّ يحارب أسباب المناعـة في الجسم الصّحيح، و هو في هذا الوطن قد أدار قوانينه على نسخ الأحكام الإسلامية و عبث بحرمة المعابد و حارب الإيمان بالإلحاد و الفضائل بحمايــة الرَّذائــل، و التَّعلــيم بإفشاء الأمّية و البيان العربي بهذه البلبلة الّي لا يستقيم معها تعبير و لا تفكير."(1) و حسبنا إن نحن أردنا أن نطلَ على أحوال الشّعب الجزائري و مــا آلــت إليــه تحــت وطأة الاستعمار قول أبي اليقظان شاهدا" لقد تسلّط عليي الأمّـة عوامــل ثلاثــة لــو تسلُّط عامل واحد منها على أمَّة كبيرة لزعزع ركنها و هــــدّ بناءهـــا ألا و هـــى : الجهل و الفقر و الفرقة. فالجهل أفقــدها شــعورها بوجودهــا وكيــف تــذبّ عنــه و الفقر أقعدها عن العمل و شــل أعضـاءها عـن الحركـة، و الافتــراق أذاب قوّةـــا و ذهب بريحها فبقيت و الحال هذه عرضة للتّلف و الاضمحلال و الهلك و هي نتيجة طبيعية لتلك الحالة المخزية الّتي حرّ إليها الظّلم و الاستبداد. "(2)

1 - القــول للشــيخ الإبراهيمــي نقــلا عــن صــالح خــرفي-المــدخل إلى الأدب الجزائــري- مرجــع سابق-ص20.

<sup>20</sup> القول لأبي اليقظان نقلا عن محمّد عبّاس -البشير الإبراهيمي مرجع سابق - مركب

لكنّ تلك الأوضاع المزرية الّتي عرفتها جميع المحالات الحياتية في الجزائر لم تكن لتثبّط عزيمة المواطن الجزائري و لا لتثنيه عن المطالبة بحقّه في الانعتاق. فهو لم يخنع أبدا للعدو الغاشم و لم يخضع له، و ما تلاحق الثّورات و تتابعها إلاّ دليل على الرّفض القاطع للمستعمر. فليس لأحد أن ينسى المقاومة الصّارمة الّيّي وقعت بواحة الزعاطشة سنة 1853م، و لا واقعة الأغواط المشهورة، و لا مقاومة أولاد سيدي الشّيخ سنة 1864م، و لا ثورة حبال حرحرة الأبيّة سنة 1871<sup>(1)</sup>. "كل هذه الثّورات المتتالية تثبت أنّ الجزائريين لم يسلّموا أعناقهم طوعا للجلاّدين بال كانت مقاومتهم للاستعمار مستمرّة و كانت الحرب بينهم و بين فرنسا سجالا و كانت الوقائع متوالية، فما انتصر الفرنسيّون مرّة إلاّ أعاد الجزائريون الأحرار الثّورة مرّة الوقائع متوالية، فما انتصر الفرنسيّون مرّة إلاّ أعاد الجزائريون الأحرار الثّورة مرّة ألى أن كانت الثّورة المقدّسة الكبرى سنة 1954."(2)

و إذا كانت تلك المقاومات قد فشلت في صدّ العدوّ عن طريق المواجهة المباشرة فإنّها بالمقابل نجحت في إذكاء روح التّضحية من أجل الوطن بعد أن بدأت "... جذوة الحسّ الوطني تتقد أكثر من ذي قبل ثمّا أشعل فتيل صراع فكري بين

<sup>1 -</sup> مفدي زكريا-تاريخ الصحافة العربيّة في الجزائــر-جمع و تحقيــق أحمــد حمــدي-مؤسســة مفدي زكريا-الجزائر-2003-ص50.

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمد عباس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

الفكر الوطني القائم على العربية و الإسلام و الجزائر من جهة و بين سياسة الاستعمار و الفكر الموالي له و كذا الفكر الطرقي من جهة أخرى."(1)

في ظلّ تلك الظّروف الحالكة الّـــي كادت أن تجعل "النّفوس يائسة و العزائم مضعضعة، و الشك يساور النّفوس فيأتيه من بين يديها و من حلفها و عن يمينها و شمالها فينال منها، و يدفعها إمّا إلى الفشل و الخور و إمّا إلى الإعراض و التنكّر و إمّا إلى الاستسلام و التّقهقر. "(2) ظهرت إرهاصات تبشّر بوجهة حديدة للحياة الدّينية و الفكريّة و دعوة أصيلة إلى المنبع، و اتّصال مباشر بالكتاب و السنّة و تطلّع نافذ إلى المستقبل. فكان ميلاد الحركة الإصلاحية بعد أن تفطّن العقالاء و الرّاشدون من أبناء الأمّة أنّ قمذيب الشّعب و إصلاح عيوبه هو الخطوة الأولى في طريق الانعتاق الذي لن يتأتّ إلاّ بالإصلاح الدّيني و العلمي. (3)

# I. الحركة الإصلاحية الجزائرية قبل تأسيس جمعية العلماء 1.I. نشأة الحركة الإصلاحية

ساهمت عوامل متعدّدة و مختلفة في بلورة فكرة الإصلاح بالجزائر منذ مطلع القرن العشرين لتصبح حركة لها مبادؤها و منهجها في أعقاب الحرب العالمية

<sup>1 -</sup> عمر بن قيّنة - في الأدب الجزائري الحديث. تأريخا و أنواعا و قضايا و أعلاما - ديوان المطبوعات الجامعية - الجزائر - 1995 - ص 60.

 $<sup>^{2}</sup>$  –الشيخ خير الدّين –مذكّرات –مصدر سابق –ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> صالح خرفي-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص47.

الأولى، لعل أوّل هذه العوامل هـي تـأثّر الحركـة الإصلاحية الجزائريـة بمثيلتـها في المشرق العربي و لاسيما رائدها الشّيخ العلاّمة جمال الـدّين الأفغاني و الإمام محمّد عبده، و قد كان لما تناقلته الأحاديث عن هـذا الأحـير مـن قبـل مؤيّديـه و كـذا معارضيه الأثر الكبير في نشوء الحركة إذ "كانـت تلـك الأحاديـث تفعـل فعلـها في التّفوس المتبرّمة من الحاضر، و المستشرفة إلى تبدّله بمـا هـو حـير و تكيّفها تكييفا حديدا و تغريها بالبحث عن منشأ هذه الخصومة العنيفة لهـذا الرّحـل. فإذا علمـت أنّ منشأ ذلك دعوته إلى القرآن...فأحبّنـه و لحـت في الانتصار لـه- و إن لم تتبـيّن مشربه كلّ التبيّن و يضاف إلى هذا العامل قراءة المنار على قلّـة قرّائـه في ذلـك العهـد و اطّلاع بعض النّاس على كتب المصلحين القيّمة ككتـب ابـن تيميـة و ابـن القـيّم و الشوكاني."(1)

فهذا عامل كان له أثره في التّمهيد للدّعوة الإصلاحية، بالإضافة إلى البعثات العلميّة إلى الحجاز الّي لعبت هي أيضا دورا هامّا في إذكاء فكرة الإصلاح في الجزائر بعد أن عادت طائفة من الطّلبة بالهدي المحمّدي الكامل و قد تأثّرت بالإصلاح تأثّرا خاصًا. (2) ينضاف إلى العاملين السّابقين، الحرب العالمية الأولى و ما كان لها من تداعيات و آثار على زعماء الطرقيّة، بعدما انكشفت حباياهم و انفضحت

<sup>1 -</sup> محمد البشير الإبراهيمي-سجل مؤتمر جمعية العلماء المسلمين الجزائريين-قسنطينة- 1935م-ص40.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه –  $^{2}$ 

مزاعمهم و تبينت اتجاهاتهم الحقيقية، فانحطّت بدلك قيمة المقدّسات الوهميّة في نظر كثير من النّاس. "و ممّا أعان على نمو هذا الأثر في النّفوس، تطوّر زعماء التّخريف و أساطين التّدجيل والانكباب على المال و التّكالب في جمعه و الانهماك في الملذّات و مزاحمة العامّة في الوظائف و النّياشين بعد أن كانوا و كان سلفهم القريب يتظاهرون بالبعد عن هذه المواقف..."(1)

فالاستعداد الفطري للشّعب الجزائري -إضافة إلى هاته العوامل متضافرة - مهد لظهور الحركة الإصلاحية بالجزائر في النّصف النّاني من القرن التّاسع عشر حيث برز عدد من المصلحين من الجيل الأوّل و كانوا سلفيّين منهم الشّيخ صالح بن مهنّدة (2) و الشّيخ عبد القادر الجاوي (3) و الشّيخ عبد الحليم بن سماية (4) و الشّيخ محمد بن حوجة (5). هؤلاء و غيرهم من "الرّحال الّدين ظهروا بفكرة إصلاحية محدودة و لكنّها على كلّ حال محمودة...و ذلك قبل أن يظهر

1 - المصدر السابق-ص41.

<sup>3 - 1848-1913</sup>م. كان يؤمن بــأنّ الإصـــلاح يكــون عــن طريــق العلــم و التّعلــيم و لــه في ذلــك مؤلّفات عديد. المرجع نفسه-ص509.

<sup>4 - 1866-1933</sup>م. من أهم مؤسسي الحركة الإصلاحية في الجزائر، له مؤلّف "فلسفة الإسلام"يعرض فيه النّظرة الإصلاحية السّلفية. المرجع نفسه- ص564.

<sup>5 - 1915-1917</sup>م. كان من المقرّبين للشيخ محمد عبده و اهتمّ بالحياة الاحتماعية و الأخلاقية، يدعو لمنح المرأة حقوقها في كتاب"الاكتراث في حقوق الإناث".المرجع نفسه-ص513.

الإصلاح التّعاوي و يزخر عبابه و تتّسق أسبابه فقاوموا البدع من دوائر ضيقة وكان لهم في القضاء على بعضها مساع موفقة..." (1) كان تأثير هؤلاء العلماء محدودا لأنّ الظّروف لم تكن مواتية. فبعضهم كان يعمل مدرّسا في مدارس الإدارة الحكومية ممّا اضطرّهم إلى تخفي نشاطهم، و كان البعض الآخر يحتفظ لنفسه بأفكاره لأنّهم يؤمنون أنّ الوقت لم يحن بعد لنشرها.

و ثمّة عامل آخر لا يمكننا تغافله و نحن نعرض لبدايات الحركة الإصلاحية في الجزائر، يتمثّل في الثّورة التّعليمية الّتي أحدثها الشّيخ عبد الحميد بن باديس "بدروسه الحيّة و التّربية الصّحيحة الّتي كان يأخذ بها تلاميـذه و التّعـاليم الحقّـة الّـــتي كان يبثّها في نفوسهم الطّاهرة النقيّة و الإعداد البعيد المدى الّدي كان يغذّي أرواحهم الوثَّابة الفتيّة، فما كادت تنقضي مدّة حتّى كان الفوج الأوّل من تلاميذ ابن باديس مستكمل الأدوات من فكر صحيحة و عقول نيّرة و نفوس طامحة و عزائم صادقة، و ألسن صقيلة و أقلام كاتبة..."(2) و لقد أملة تلك الثّورة التّعليمية و عزّزها البعثات العلمية الّتي استفاد منها أبناء الجزائــر حــين "زحفــت مــن أولئك التّلاميذ في ذلك العهد كتيبة جـرّارة سـلاحها الفكـرة الحيّـة الصّـحيحة إلى جامع الزيتونة لتكمل معلوماتها و لتبنى على تلك الفكرة الحيّه و ذلك الأساس العلمي الصّحيح بناء علميّا محكما و رجعت تلك الطّائفة إلى الجزائر فكان من

 $<sup>^{1}</sup>$  سجل جمعية العلماء المسلمين الجزائريين  $^{-0}$ 

<sup>42</sup> - المصدر نفسه -2

مجموعها و ممّا تخرّج بعدها من تلاميذ الأستاذ و من تلاميذ جامع الزّيتونة جنود الإصلاح و قادته و ألويته المرفرفة و أسلحته النّافذة."(1)

و تمّا يجدر بنا ذكره في هذا المقام أنّ الحركة الإصلاحية منذ نشأها و بروغ فجرها لقيت نوعين من المعارضة، كانت الأولى معارضة سياسية تتمثّل في السّلطة الاستعمارية الّتي احتهدت بكلّ ما أوتيت من جبروت على تعطيل مسار الحركة بدءا باضطهاد أصحابها و ملاحقتهم و توقيفهم لينتهي بهم الأمر إلى السّجون و الإبادة. أمّا النّانية فكانت معارضة دينية و هي ذات جانبين: جانب أجنبي يمثّله المستعمر و آخر محى يمثّله رجال الصّوفية و الطرقيّون. (2)

# 2.I. روّاد الحركة الإصلاحية

احتضن العلماء الفكرة الإصلاحية و عملوا على نشرها مستعينين في ذلك بالمقالات الصّحفية و الأبيات الشّعرية و المؤسّسات التّعليمية، و كانت فكرة الإصلاح قد سبقت الحركة كما أشرنا آنفا، فقد سعت ثلّة من المصلحين على إرساء المبادئ الإصلاحية الدّينية و الاجتماعية منهم الشّيخ صالح بن مهنّا، و الشّيخ عبد الحليم بن سماية، و الشّيخ محمّد بن الخوجة...

<sup>1 -</sup> المصدر السابق-ص42.

<sup>2-</sup> ينظر محمّد عبّاس -البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص19.

على أنّه يصعب حصر أسماء روّاد الحركة الإصلاحية الّتي سبقت نشأة الجمعية ذلك لأنّ زعماء الإصلاح من أبناء الجمعية الّذين حملوا فكرة الإصلاح منذ بدايتها، هذا من ناحية، و من ناحية ثانية نجد حلّ شعراء تلك الفترة دعاة إصلاح أمثال عمر بن قدّور (1)، و المولود بن الموهـوب (2)، و اللّقاني السّائح (3). و هكـذا امتـزج الأدب بالإصلاح و أصبح الواحد منهم أديبا صحافيًّا مصلحاً (4). و قد الترم المصلحون تلك الوجهة تلقائيا استنكارا للحالــة المتعفّنــة الّــــي آلـــت إليهـــا الجزائـــر- متـــأثّرين بالحركات الإصلاحية في الشّرق العربي و الإسلامي. يقول الشّيخ البشير الإبراهيمي: "لا نزاع في أنّ أوّل صيحة ارتفعت في العالم الإسلامي بلزوم الإصلاح الدّيني و العلمي في الجيل السّابق لجيلنا هي صيحة إمام المصلحين الأستاذ الإمام الشّيخ محمّد عبده رضي الله عنه و أنّه أندى الأئمّة المصلحين صوتا و أبعدهم صيتا في عالم الإصلاح. و حمل لواء الإصلاح بعــد مــوت الإمــام تلميـــذه الأكــبر و وارث

ا - 1886-1932 مفكّر وصحفي و شاعر،أسّس مجلّه الفاروق،كان كاتبا بليغا وشاعرا وشاعرا وشاعرا وشاعرا الكتّاب- إحيائيا.عمر بن قينة-أعلام وأعمال في الفكر و الثقافة و الأدب-منشورات اتّحاد الكتّاب دمشق-2000-ص35.

<sup>2 - 1866-1939.</sup> عمل مدرّسا و أستاذا للفقه، و أسندت له وظيفة الإفتاء. مؤلّف و أديب و عالم. له:مقدّمة ابن آجروم و مختصر الكافي في العروض و القوافي و شرح منظومة التوحيد و آداب الطريق. محمد بن رمضان و الغوثي بن حمدان و إرشاد الحائر غلى أدباء الجزائر-مرجع سابق-ص565.

<sup>3 -</sup> شاعر جزائري، ولد بالجزائر في 1895 و تربّي بتونس. بعد عودته إلى الوطن أسّس مدرستين بتماسين وقمار. له قصائد نشرها بجريدة "صدى الصحراء" و"الشهاب"-المرجع نفسه- ص 595.

<sup>4 -</sup> صالح خرفي-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص33.

علومه السّيد محمد رشيد رضا. و قد كان في حياة الإمام ترجمان أفكاره باعتراف الإمام...و اضطلع بعد موته بحمل أعباء الإصلاح حين نكل عن حملها أقوام، و ضعف عن حملها أقوام. "(1) فتصريح الشّيخ الإبراهيمي يـبرز درجـة تـأثّر الحركـة الإصلاحية في الجزائر بأختها في الشّرق العربي. فقد كان لمحمّد عبده و جمال الدّين الأفغاني قبله و رشيد رضا بعدهما الأثر البيّن في النّهضة الوطنيــة ببلادنـــا- بـــالرّغم مـــن الطُّوق الحديدي الَّذي طوَّق به المحتلِّ الشُّعب الجزائري لعزلــه عــن إحوانــه بالمشــرق العربي- فالحركة الإصلاحية بالجزائر تعدّ امتدادا لأختها في المشرق العربي و روّادها في بلادنا أشقّاء زعمائها بالمشرق، و ما ابن باديس و البشير الإبراهيمي إلاّ الكفّية الَّتي لا يستقيم ميزان الإصلاح في العصر الحــديث إلاَّ بوجودهــا، و قــد ســاعدهما في مسيرةما الإصلاحية ثلّة من الأوّلين و ثلّة من الآخرين من العلماء المصلحين (<sup>2)</sup> من أمثال الشّيخ الطيّب العقبي، و الشّيخ محمّد حير الله ين و العربي التبسي، و محمّد مبارك الميلي، و إبراهيم بيّوض، و أحمد بوشمال، و أحمد توفيق المدين، و الفضيل الورتلاني، و محمّد الهادي السّنوسي، و أحمـد حمّـاني، و حمـزة بوكوشـة، و أبو اليقظان، و عبد اللّطيف سلطاني، و السّعيد الصّالحي، و علي المغربي، و محمّد العيد آل خليفة، و أحمد رضا حوحو، و أحمد سـحنون... فهـؤلاء جميعـا و غيرهـم

 $^{1}$  – السجل – مصدر سابق –  $^{36}$ .

<sup>2 -</sup> ينظر محمد بن سمينة في الأدب الجزائري الحديث النهضة الأدبية الحديثة في الجزائر - 2003 مؤثّر اتحا. مدايتها. مراحلها -مطبعة الكاهنة -الجزائر -2003 -ص53.

من المصلحين أمثال المولود بن الموهوب، حمدان الو نيس، و ابن براهيمات، جعلوا حياهم كلّها وقفا على الإصلاح الدّيني سعيا منهم لتحرير العقول من الأوهام والخرافات و الرّجوع إلى العقيدة الصّافية، و نشر العلم و نبذ الجهل، و طالبوا بتحرير الدّين من السيطرة الفرنسيّة<sup>(1)</sup>، كما طالبوا بتكوين مدارس حرّة و تدريس علوم العربيّة في المساحد، و اعتبار اللّغة العربيّة لغة رسمية و اعتبار الجزائر حزءا من الأمّة العربيّة الإسلامية لا امتدادا لفرنسا.

# 3.I. أهداف الحركة الإصلاحية و وسائلها

عمدت الحركة الإصلاحيّة منذ نشأها بل حتّى قبل ذلك -حين كانت مجرد أفكار تراود النّخبة من العلماء و المثقّفين - إلى تحقيق هدفين رئيسين يتمثّل الأوّل في الحفاظ على مقوّمات الأمّة من لغة و دين و تاريخ و حضارة و يكمن النّاني في محاربة الجهل و كلّ مظاهر التّخلّف، فكان شعار الفكر الإصلاحي يتلخّص في نقطتين اثنتين:

- الرّجوع إلى الماضي العريق فكرا و ثقافة و تراثا مع صياغته على وجه يساير العصر و هو ما عرف بعمليّة " الإحياء".

<sup>1 -</sup> ينظر عبد الرحمان بن إبراهيم العقون-الكفاح القومي والسياسي من حملال مذكرات معاصر .1984-1936.1920 الجزائر المؤسسة الوطنية للنشر و التوزيع-1984-ص24.

<sup>2 -</sup> ينظر عبد الله ركبيي-الشعر الدّيني الجزائري الحديث-الشركة الوطنية للنشر والتّوزيع-الجزائر-1981م-ط1-ص560.

- نقد الواقع للخروج من التخلّف المادي و الأدبي و الفكري. (1)

و قد اعتمدت الحركة في عملها اتجاهين: أوهما السدّعوة و النّساني الصّسراع، السدّعوة إلى التّاريخ الجيد و الاستفادة منه، و الصّسراع ضدّ الطّسرق الصّوفية و أسساليبهم و فهمهم الخاطئ للإسلام، هذا الأحير الّذي نشأ بسين الفريقين إنّما حدث بعد الدّعوة الجديدة إلى الإصلاح ثمّا فجر بينهما معركة حادّة دامت حتّسي سنة 1954 تاريخ اندلاع ثورة نوفمبر المظفّرة. (2)

و لم يقتصر الصراع على رحال الزوايا و المرابطين الذين نصبوا أنفسهم حماة للفكر الصوفي، بل تعدّاه إلى المستعمر الذي كان سببا مباشرا في مظاهر الجهل و التّخلّف و كلّ ما تعانيه الأمّة الجزائرية من مآسي و آلام. إلاّ أنّ المعركة الفكرية كانت موجّهة بصورة خاصة إلى أصحاب الطّرق الصوفية المتشبّئين بالنّصوص القديمة من الفقه أو الدّين، دون أن يحاولوا التّحديد فيها بما يناسب العصر ويساهم في الفهم الصّحيح للإسلام. حاءت الحركة الإصلاحية إذن "لترفع شعار الإسلام دينا و دولة و عقيدة و علاقات اجتماعية فكرا و فعلا، نظرا و عملا قواعد و نصوصا "(3) وهي في هذا كلّه تغرف من منبع واحد لا يشوبه تغيير و لا تبديل ذلك هو القرآن

 $<sup>^{-1}</sup>$  – البشير الإبراهيمي – آثار الإبراهيمي – الشركة الوطنية للنشر و التوزيع – الجزائر – ط $^{-1}$  – و البشير الإبراهيمي – 1 من الإبراهيم – 1 من ال

<sup>.15 -</sup> محمد عباس-الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^2$ 

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي-الشعر الديّني الجزائري-مرجع سابق-ص583.

الكريم و السنّة النّبويّة الشّريفة. لأنّ الاعتماد على سواهما من النّصوص أوقع النّاس في البلبلة و الاضطراب و أدّى إلى تمزّق المسلمين و إلى ظهـور شـيع و فـرق أضّـرت بالوحدة الإسلامية، لاسيما تلك الفرق المتصوّفة المتزمّتة الَّتِي لا تعتقد إلاّ في النّصوص ذا ت الصّلة بالتّصوّف و معانيه، و هو ما تعتــبره الحركــة الإصــلاحية عائقــا لا عاملا مساعدا لتطوّر المجتمع الإسلامي. و من ثمة عملت على "تحرير العقول من والرَّجال."(1) و هكذا وجّه رجــال الإصــلاح عنايتــهم لمراجعــة التّـــراث و غربلتـــه ليستردّوا للّغة العربيّة الّتي اعتراها الجمود عصورها الزّاهــرة، و يســتعيدوا لهـــا حيويتـــها الَّتي مكَّنتها في العصور الماضية أن تستوعب ثقافات الشُّعوب و الأمم. <sup>(2)</sup> كما سعوا لتنقية الدّين من الأوهام و الخرافات التي طغت عليــه و أدخلــت فيــه مــا لــيس من جوهره و مبادئه، و عملوا على استرداد مكانته في النّفوس ليصبح -كما في الماضي – قوّة روحية و مبادئ اجتماعية تمكن من خلق حضارة عربية إسلامية تضيئ العقل الإنساني، و تكشف له أسرار النّفس و الرّوح، و توسّع مداركه، و تفتح له آفاقا واسعة في العلم. لذلك كان لا بدّ من المطالبة بتحرير الدّين من السّيطرة الفرنسية و نشر التّعليم العربي بتكوين مــدارس خاصّـة، و تــدريس علــوم العربيّــة في

- البصائر - سل 2-عدد2-1366هـ -1947م-ص 2.

 $<sup>^{2}</sup>$  عبد الله ركيبي-الشعر الديني الجزائري-مرجع سابق-ص560.

المساجد، و اعتبار اللّغة العربية لغة رسمية. "(1) و هي شعارات رفعتها الحركة منذ بدايتها و ألحّت عليها طوال مسيرتها الإصلاحية و عملت على تحقيقها فكان أن شيّدت المساجد و المدارس الحرّة و أنشأت النّوادي و الجمعيات و أصدرت الصّحف لتجعل منها وسائل مسخّرة لخدمة الإصلاح و المصلحين و بالتّالي المجتمع الجزائري. (2)

# أ- النّوادي و الجمعيات

منذ تعالت النّداءات الوطنية و الإصلاحية مطلع القرن الماضي داعية إلى التخلص من الرّواسب و التراكمات العفنة الّي خلّفها الاستعمار الفرنسي في جميع مناحي الحياة، حاولت تسخير كافّة الوسائل المتاحة للاستعانة بها بدءا بالنّوادي والجمعيات مرورا بالمدارس و المعاهد وصولا إلى الصّحف و الجالات "و لا شك أنّ وسائل التّوعية قد اختلفت حسب درجة التّطور و الشّعور بالحاجة ... فكان الفضل الأوّل للمدرسة و المحاضرة والخطبة تلقى هنا و هناك في موضوعات من صميم السّياسة أو الثّقافة. "(3) ثمّ ما فتئت أن عزّزها النّوادي و الجمعيات الّيق صميم السّياسة الوعى القومى الثّقافي و السّياسي لدى أبناء الشّعب الجزائري.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص.561.

<sup>2 -</sup> ينظر أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري الحديث-الدّار التونسية للنشر. المؤسّسة الوطنية للكتاب-الجزائر-1985م-ص114.

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي-الشعر الديني الجزائري-مرجع سابق-ص 114.

لقد ساهمت النّوادي و الجمعيات الثّقافيــة و المؤسّســـات الخيريــة و الدّينيــة في نشـــر مبادئ الحركة الإصلاحية من جهة، كما ساعدت على انتشار الثّقافة و العنايـة بالأدب و الشّعر من جهة ثانية. ففي جنبالها كانت تلقي المحاضرات و النّدوات تناقش قضايا التّعليم والأدب و المحتمع (1) و لعللّ أبرز هاته الجمعيات و النّوادي: الجمعية التّوفيقية و الرّشيدية و نادي الشّـبيبة الجزائريـة بتلمسـان<sup>(2)</sup>، و نـادي الآداب العربية، إلى حانب نادي الترقّي و نادي صالح باي اللّذين لعبا دورا حيويّا في الحياة الأدبية و الثّقافية، و في الدّعوة إلى إحياء اللّغـة العربيـة و الثّقافـة القوميـة. (3) و لــئن كان لنادي الترقي الله تأسّس سنة 1926 الأثر الكبير في نشر الإشعاع الإصلاحي –باعتباره المنبر العام للإصلاح– فإنّ باقي النّــوادي و الجمعيـــات غالبـــا مــــا كان تأسيسها بإيعاز من الإدارة الفرنسية العامّـة "لــذلك فهــي تــدور في فلــك مــن النّشاط لا يتجاوز رضا الحاكم. و ربّمــا ســخّرت منابرهــا للدّعايــة لــه، و التّنويــه برسالته الحضارية و قد غلب عليها طابع التّقريــر العلمــي. وكــان نشــاطها الفكــري أشبه بالنّشاط الدّيني الرّسمي، و قد تكون أقرب إلى سياســـة المســتعمر و أهوائـــه. فــــإنّ

<sup>1</sup> - المرجع السابق-ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – تأسّس سنة 1910.

<sup>3 -</sup> ينظر عبد الله ركيبي-الشعر الديني الجزائري-مرجع سابق-ص40.

الأعضاء المؤسسين لهذه النّوادي و المساهمين فيها جلّهم من الفرنسيين أو من ذوي الثّقافة الفرنسية من أبناء الجزائر."(1)

و شتّان بين هذه النّوادي و بين نادي الترقّـي -منـبر الحركـة الإصـلاحية- الّـذي تجاوز قانونه الأساسي القاضي بتحريم الخوض في المسائل السّياسية إلى مسائل تقع في صميم السّياسة بشهادة أحد مؤسّسيه "لم يكن الجزائريون يعرفون الاجتماعات منذ الاحتلال و كانت قوانين الأندجينا تحرّم الاجتماعات ، فكانت كلّ الحركات الجزائرية تتّسم بقلّة النّظام إلى أن وفّقنا الله لوضع معقــل بعاصـــمة الجزائــر كـــان لـــه تأثيره العظيم على الحياتين السياسية و الاجتماعية و ذلك هو نادي الترقي الله الله الله على الحياتين السياسية تمكّنا من تأسيسه بعد جهود عظيمة، في أحسن موقع من العاصمة. فكانت قاعاته الفسيحة تجمع النّخبة المفكّرة كلّها سواء بالعاصمة أم بداخل البلاد. و كانت المحاضرات و الحفلات الكبرى تتوالى فيه و يقبل النّاس عليها إقبالا عظيما. و كنّا نسير بنادي الترقّي -رغم القوانين الصّارمة- في طريـق الـدعوة المليـة الوطنيـة مـن جهة و في طريق الدّعوة الإسلامية و العروبة الشّاملة من جهة أخرى. و قاوم النّادي نزعات الاندماج كما قاوم طلب الجنسية الفرنسية قصد الإحراز على الحقوق السّياسية، و في هذا النّادي المبارك تمكنّا من تحقيق الحلم الَّـذي كـان يـراود دعاة الحركة العربية الإسلامية ألا و هو تأسيس هيئة إسلامية عربية تنهض بالبلاد

43

 $<sup>^{1}</sup>$  -صالح خرفي - الشعر الجزائري الحديث -مرجع سابق - $^{1}$ 

نهضة حبّارة داخل عروبتها و قوميتها و إسلامها فكانت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين."(1)

هي جمعيات و نوادي كثيرة ظهرت إذن منذ منتصف القرن التاسع عشر، و اتسع الشاطها العملي مطلع القرن العشرين لتنتشر عبر كافّة ربوع الوطن مغذّية النّشاط الفكري بالمحاضرات الّي تلقى فيها، و المواسم الثّقافية الّي تنظّمها. (2) على أنّ الجمعيات و النّوادي الّي ظهرت في تلك الحقبة الزمنية تنقسم حسب توجّهاها و مراميها إلى ثلاثة أنواع:

— جمعيات و نوادي من تأسيس المستعمر و إشرافه: سواء التقافية منها أم الاجتماعية. و يأتي في مقدّمة الجمعيات ذات الطّابع التّقافي: الجمعية التوفيقية الرشيدية و جمعية الهلال و نادي التقارم و نادي الشّباب، و كلّها بالجزائر العاصمة. و نادي صالح باي بقسنطينة. و هي جمعيات و نوادي يشرف عليها ويديرها المحتلّ إمّا مباشرة أو عن طريق أتباعه و مؤيّديه من الجزائريين أنفسهم لذلك كان أثرها على الحركة الثقافية والأدبية ضعيفا<sup>(3)</sup> أمّا الجمعيات الاجتماعية أو ذات الاهتمامات المختلفة، فيرأسها بعض الجزائريين منها الجمعيات الدّينية الرّسمية، كجمعية الميعاد الخيري و جمعية اتّحاد الزوايا، و هي جمعيات مماثلة

<sup>· -</sup> القول لأحمد توفيق المدني تقلا عن صالح خرفي - الشعر الجزائري الحديث - مرجع سابق - ص 141.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر صالح حرفي -المدخل إلى الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص17.

<sup>3 -</sup>أحمـــد صـــاري-شخصــيات وقضـــايا مـــن تـــاريخ الجزائــر المعاصــر-المطبعــة العربيـــة-الجزائــر-2004-ص2004.

لسابقاتها من حيث خضوعها للمحتل و ضعف تأثيرها في الجالين الأدبي و الثّقافي. (1)

- جمعيات و نوادي وطنية: و هي تابعة للحركة الوطنية الجزائرية أيّا كانت مشاربها. (2) و نابعة من جهود الجزائريين و أهمّها: الجمعية الخيرية بالعاصمة التي ترأُّسها في أواسط العشرينيات الشَّيخ الـدامرجي، ثمَّ أعقبه الشَّيخ الطيب العقبي و الجمعية الخيرية بقسنطينة، أستسها و ترأُّسها الشّـيخ ابـن بـاديس. و تولّـد عـن هاتين الجمعيتين نوادي و مؤسسات تعليمية تنضوي تحتها، تتقددهها جمعية العلماء المسلمين الجزائريين " و هي أهمّ الجمعيات الوطنية و خير جمعيــة أحرجــت للجزائــر في تاريخها الحديث، و عملت على إحراجها من الظّلمات إلى النّـور، و مـن الجهـل إلى العلم، و من التّقليد إلى التّحديد و من العبوديـة إلى الحرّيـة..."(3) و قـد سـاعد على انتشار الثقافة و العناية بالأدب و الشّعر بعض النّـوادي الّـتي أنشـئت أوّل مـا أنشئت لأغراض أبعد ما تكون عن الأدب. فقد أسست لتكون متنفسا للوطنيين، و منبرا لاجتماعاتهم و منتدياتهم، و مركزا لانطلاق الأعمال لخيرية، كمساعدة الفقراء و الأيتام. و الثّقافية، كإنشاء المدارس و إحياء العادات. (<sup>4)</sup> و قد سبقت

<sup>1 -</sup> ينظر محمد بن سمينة - في الأدب الجزائري الحديث - مرجع سابق - ص52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أبـــو القاســـم ســعد الله-الحركــة الوطنيــة الجزائريــة-دار الغـــرب الإســــلامي-بـــيروت-ج2-ص162.

 $<sup>^{5}</sup>$  - أبو القاسم سعد الله - دراسات في الأدب الجزائري الحديث - مرجع سابق -  $^{3}$ 

<sup>4 -</sup>ينظر أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري الحديث -مرجع سابق -ص116.

تلكم التوادي أو واكبتها نواد أحرى منها: نادي الشبيبة الجزائرية بتلمسان، و النّادي الإسلامي، اللّذان يعدّان منبرا للدّعوة. و نادي صالح باي بقسنطينة، النّذي كان يؤمّه الشّيوخ من الجيل الماضي، أمثال عبد القادر مجاوي و أبو القاسم الحفناوي. (1) و نادي الإرشاد تأسّس بسطيف سنة 1936 برئاسة فرحات عبّاس و كان يخدم السّياسة و الإصلاح معا. و نادي الأحوّة في شرشال و نادي الشبيبة و النادي الإسلامي في العاصمة و نادي ابن باديس و نادي المسدى في قسنطينة و نادي الإصلاح ببحاية و نادي الإخاء ببسكرة و غيرها من النّوادي الي انتشرت في كلّ مدينة و قرية وكان أغلبها تابعا للكشّافة الجزائرية. و قلد كان لهذه النوادي ما كان للجمعيات النّابعة للحركة الإصلاحية من الأثر الكبير في نشر الوعي الدّيني و الشّعور الوطني و النّكوين المعرفي (2).

و إلى جانب تلك الجمعيات، تأسست أخرى تحمل طابعا أدبيّا محضا، في محاولة للنّهوض بالحركة الأدبية - بالرّغم من قلّه المتذوّقين لللأدب و الفنون - منها جمعية إخوان الأدب الّي أنشئت بوهران سنة 1936 و كان يترأّسها الشّاعر محمّد سعيد الزاهري، و في السّنة ذاها تأسّست جمعية السّعادة لإحياء فن التّمثيل العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية محبّع الفن و جمعية السّعادة و جمعية السّعية عبّع الفن و جمعية السّعية عبّع الفن و جمعية السّعية السّعية عبّع الفن و جمعية السّعية عبّع الفن و جمعية السّعية السّعية عبّا الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية محبّع الفن و جمعية السّعية الفن و جمعية السّعية المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّست جمعية المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّس المستربة المستربة المستربة الفن العربي، كان مقرها بسطيف، كما تأسّس المستربة المستربة

<sup>1 -</sup> عبد الله ركيبي-الشعر الديني الجزائري-مرجع سابق-ص116.

 $<sup>^{2}</sup>$  -ينظر أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

المزهر للموسيقى بمدينة قسنطينة. بالإضافة إلى فرق وجمعيات أحرى، كفرقة على المربي. محيى الدّين باش تارزي و فرقة الطاهر فضلاء للتّمثيل العربي.

إنَّ المقام لا يتَّسع لحصر جميع النُّوادي و الجمعيات -فليس هذا القصد من البحث- لذا نكتفي بما أوردناه عن بعضها، و يبقي أن نشير إلى الله و الحيوي الَّذي لعبته هذه الهيئات في النَّهوض بالأمَّة في جميع الجحالات السّياسية و الاحتماعية و الثّقافية و من هنا كان الاحتفاء بالنّادي احتفاء بمنبر جديد للإصلاح، منبر متنفَّسا جديدا للذود عن اللَّغـة و العروبـة و الإســلام. فرســالة النّــادي تكمــن في تشخيص الأدواء الاجتماعية و الانحرافات الخلقية و تقصّيها لفضحها و القضاء عليها من ناحية و الالتفات إلى الماضي لاستقراء الأمحاد الغابرة و الاعتبار بها من ناحية ثانية و بمذا كان النّادي بمثابة المصحّة و هو أبعد ما يكون عن التّسلية و قتل الفراغ و كانت جمعية العلماء " ترى أنّ النوادي الّــــي أسّســــتها أو تؤسّســها هـــي في حكم مدارس التعليم و مكملة لوظائفها لأنّ طبقات الأمّـة ثـلاث: صغار تضمّهم المدارس الابتدائية وكبار تجمعهم المساجد وشبّان تـتخطّفهم الأزقـة و أمـاكن الخمـر و الفجور، فإذا أرادت الجمعية أن تقوم بواجبها الـدّيني معهم لم تحدهم لا في المساجد و لا في المدارس. فمن واجب الجمعيّة أن تنشّط النوادي لتقوم بمهمّتها التّهذيبية فيها..."(1)

القول للشيخ البشير الإبراهيمي نقلا عن الشيخ محمد حير الدّين-مذكّرات-مصدر سابق-0.137.

# ب- المدارس و المعاهد

يقول الشّيخ البشير الإبراهيمي:"... حياة الأمم في هذا العصر بالمدارس، ما في هذا شكّ، إلاّ أنّ قلوبا ران عليها الجهل، و غان عليها الفساد، و نفوس ختم عليها الضّلال و ضرب على مشاعرها المسخ، و طال عليها الأمد في الرقّ، فصدأت منها البصائر، و عميت الأبصار، فتغيّر نظرها في الحياة و وسائلها، فرضيت بالدّون و لاذت بالسّكون.

الحياة بالعلم، و المدرسة منبع العلم، و مشرع العرفان، و طريق الهداية إلى الحياة الشريفة، فمن طلب هذا التوع من الحياة من غير طريق العلم زلّ، و من التمسا لهذاية إليه من غيرها ضلّ، و حياة الأمم التي نراها و نعاشرها شاهد صدق على ذلك. "(1) و لأنّ المحتلّ كان يدرك تمام الإدراك ما للمؤسسات الدّينية التعليمية من دور في نشر الوعي بين الجزائريين و تعريفهم بكنوز حضارهم، عمد إلى إغلاق تلك المؤسسات و الاستيلاء على الأوقاف الّي كانت تموها، و ملاحقة القائمين عليها. و بالمقابل فتح مدارس تابعة له تخدم أغراضه الاستعمارية و مراميه الاستيطانية فكان أن افتتحت سنة 1850م"...درّا للرّماد في العيون من نحو، و حدمة لأغراضهم من نحو ثان، ثلاث مدارس تتمركز كلّ منها في واحدة من

\_

<sup>· -</sup> البشير الإبراهيمي - آثار الشيخ البشير الإبراهيمي - الجزائر - الشركة الوطنية والتوزيع - ج 1 - ط 1 - 1978م ص 283.

العمالات الثلاث بالجزائر يومئذ، و قد أطلق عليها اسم المدارس الفرنسية العمالات الثلاث بالجزائر يومئذ، و قد أطلق عليها اسم المدارس الفرنسية الإسلامية...(1)

و اعتبرت اللّغة العربية في تلك المدارس<sup>(2)</sup> لغة ثانية بعد اللّغة الفرنسية. و كانت النّتيجة الحتمية لتلك الخطة الاستعمارية أن انحسر العلم في ربوع الوطن و تفشّي الجهل و عمّت الأمّية و بقي الحال على حاله إلى قيام النّهضة الوطنية الّي كانت الغلاقة رائدة للنّهضة التّعليمية الحرّة. على أثنا لا نعدم وحود بعض الجهود الفردية في تأسيس المدارس الحرّة الّي فتحت موازاة مع المدارس الّي فتحتها جمعية العلماء المسلمين الجزائريين منها: المدرسة العربية الصديقية الحررة الّي أسسها السيد ابن حمانة و الأخوين عمر و بكير العنق<sup>(3)</sup>. بمدينة تبسّة سنة 1913م، و مدرسة السلام في حيّ القصبة (<sup>4)</sup> و مدرسة الشّبيبة الإسلامية الجزائرية بالعاصمة (<sup>5)</sup> و معهد الحياة بالقرارة (<sup>6)</sup> و مدرسة التّربية و التّعليم بقسنطينة (<sup>7)</sup>. و قد كان لجمعية العلماء المسلمين الأثر البيّن في نشر العلم و تربية النّشء وفق تعاليم الديّن الحنيف و ربطه

<sup>1 -</sup> محمد بن سمينة - في الأدب الجزائري الحديث - مرجع سابق - ص 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أولى تلك المدارس كانت بمدينة المديّنة ثمّ انتقلت إلى العاصمة سنة 1859، و الثّانية بمدينة قسنطينة شرق الجزائر، أمّا الثّالثة فبتلمسان بالغرب الجزائري. محمد بن سمينة -في الأدب الجزائري الحديث -مرجع سابق -ص37.

<sup>3-</sup> المدرسة لم تعمّر طويلا إذ أغلقها المستعمر بعد فترة وجيزة. المرجع نفسه-ص38.

 $<sup>^{4}</sup>$  - تأسّست في العشرينيات من القرن الماضي.

<sup>5 -</sup> سنة 1924م. المرجع نفسه-ص39.

<sup>6 -</sup> سنة 1925. المرجع نفسه-ص40.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>-سنة 1930. المرجع نفسه-ص40.

بحضارته العريقة من خلال ما أنشأته من مدارس حرة عبر الوطن سخرتها لبعث أمجاد الأمّة و إحياء اللّغة العربية ، و بت الثّقافة القومية و تطوير الأدب العربي. و المدارس الجزائرية أكثر من أن تعدّها في هذا البحث لذا نكتفي بما أورده الدّكتور عمد بن سمينة في مؤلّفه "النهضة الأدبية الحديثة في الجزائر" مصنّفا إيّاها حسب الثلاث الّي كانت موجودة في البلاد آنذاك و هي على التّوالي(1):

#### 1- عمالة قسنطينة:

- مدرسة الإحاء للتّربية ببسكرة 1931.
  - مدرسة الحياة بجيجل 1933.
  - مدرسة التهذيب بالميلة 1934.
- مدرسة التربية و التعليم بباتنة 1937.
- معهد ابن باديس بقسنطينة 1947. و هـ و المدرسـة الثّانويـة العربيـة الوحيدة في الجزائر يومئذ و كان له الفضـل الكـبير في حدمـة الفكـر الإسلامي و المحافظة على اللّغة العربية و نشر العلـم و مقاومـة الجهـل و تحصين الجيل مـن أخطـار المخطّـط التّغـريي و إعـداده للتّـورة و التّحرير...

50

<sup>.40-</sup> عمد بن سمينة-النهضة الأدبية الحديثة-مرجع سابق-ص $^{-1}$ 

## 2 عمالة الجزائر:

- مدرسة شريفة الأعمال بالقصبة في العاصمة 1934.
  - المدرسة الصديقية بسلام باي بالعاصمة 1941.
    - مدرسة الشّباب بالعاصمة 1944.
    - المدرسة التهذيبية ببولوغين بالعاصمة 1949.
      - مدرسة التهذيب بالبليدة 1952.

### -3

- المدرسة الإصلاحية بوهران.1935.
- مدرسة دار الحديث بتلمسان 1937.
- مدرسة التربية و التعليم بمستغانم 1944.
- مدرسة التربية و التعليم بسيدي بلعبّاس 1945.
  - مدرسة التربية و التعليم بالبيض.

و هكذا توالت المدارس و تعاقبت رغم تعنّت المستعمر و تعقبها و مطاردة معلّميها و القائمين عليها، لتنتشر في الثّلاثينيات و الأربعينيات بصورة أذنت بوثبة عملاقة في تاريخ النّهضة الوطنية، خاصة و أنّها لقيت "التفافا قوميا حولها، و إقبالا من النّاشئة عليها..."(1) و في تلك الحقبة الزمنية اكتست المدارس أبعادا قومية

51

<sup>.41</sup> محمد بن سمينة-النهضة الأدبية الحديثة-مرجع سابق-ص $^{-1}$ 

و سياسية بعدما كانت أوّل الأمر تعمل على رفع الأمّية و تصحيح العقيدة دون الخوض في السّياسة.

و كأنّا بالتسلسل التّاريخي الّذي سار عليه رجال الإصلاح تتضح معالمه في حنبات تلك المدارس الحرّة. إذ بدأت أوّل ما بدأت بإصلاح الذّات من خلال توعية النّاشئة و العمل على تشخيص أمراض الأمّة، و مطالبتها بالرّجوع إلى أصولها الحضارية و الدّينية لتجد فيها الدّواء الشّافي و المورد الكافي، لتنتقل إلى الخطوة الموالية السيّ كانت قد حرّمت على نفسها الخوض فيها قبلا، و المتمثّلة في إذكاء الحس الوطني و القومي، و في أعقاب الحرب العالمية الثّانية تسفر عن وجهها الحقيقي لتصبح مدارس حربية تحمل رسالة الجهاد و التّحرير و تعمل على تخريج دعاة الثورة و حملة السّلاح.

# ج- الصّحافة الوطنية:

لا شك أن تأخر ظهور الصحافة الوطنية بالجزائر يعود إلى أسباب و عوامل عدّة، لعل أوها انعدام الحرّية تحت نير الاحتلال. فمصادرة الحريات السياسية و التّعبير و النّشر كان ديدن المحتل، ينضاف إلى ذلك مشكل الطباعة و النشر "فإحياء التّراث و نشر الصحف وخلق أدب جديد يواكب التطور في المجتمع لم يتم سوى في القرن الحالي (1) لظروف كثيرة. "(2)

 $<sup>^{1}</sup>$  - يقصد به القرن العشرين.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أديب مروة-الصحافة العربية.نشأتها و تطوّرها-بيروت-منشورات دار مكتبةالحياة-ط1-1961-س223.

لقد عمد المحتلّ إلى إخماد كلّ جذوة يمكنها أن توقظ الحـسّ الـوطني و تذكّيـه. فـإلى جانب مطاردة العلماء و المثقّفين، و إغلاق المدارس و المعاهد التّعليمية، و تشريد القائمين عليها، عمل على رصد حركة الصّحافة و مراقبتها - في حال السّماح بإصدارها- و بالمقابل شجّع الصحف الّتي كانت أبواقا لــه تزكّيــه و تباركــه. و كــان بعض تلك الصّحف يصدر باللغة الفرنسية كصحيفة الأخبار الّي صدرت سنة 1839م، ثمّ المبشــر ســنة 1847م. و بعضــها يصــدر باللّغــة العربيــة، إلاّ أنّ توجّهها استعماري، مثل صحيفة المغرب الّي صدرت بالعاصمة سنة 1903م، و كوكب إفريقيا الّتي ظهرت بالعاصمة أيضا سنة 1907م، و كان يشرف عليها الاحتلال و تحرّرها أقلام حزائرية على رأسها الشيخ محمود كحول. و إلى جانب هذه الصّحف ظهرت أخرى لا تختلف عنها وجهة و غاية، سواء أصدرها مستشرقون فرنسيون أم أتباعهم من علماء الدّين الرّسميين، من ذلك جريدة النصيحة الَّتي صدرت سنة 1904م، وكوكب إفريقيا الصادرة سنة 1907م و أصدرها محمود كحول المفتى الرّسمي. <sup>(1)</sup> و أخبار العرب الصّادرة سنة 1912م. و كانت تلك الجرائد الرسمية سقيمة اللغة، ركيكة الأسلوب، ذلك لأنّ المحتلّ لم يكن يجد من يحرّر له الصحف من الكتّاب الجيدين للّغة العربيـة، هــذا مــن ناحيــة، ثمّ

1 - عبد الملك مرتاض- أدب المقاومة الوطنية في الجزائر (1830-1962)رصد لصور المقاومة في الجزائر (1830-1962)رصد لصور المقاومة في النشر الفيني-الجزائر- منشورات المركز الوطني للدراسات و البحث في الحركة الوطنية و ثورة أوّل نوفمبر1954-2003.ص67.

إنّه لم يكن يكترث بأسلوب تلك الجرائد ولا بلغتها، فخدمة اللغة العربية لم تكن هدفه أبدا. (1)

و أمّا الصحافة الوطنية، و على الرّغم من الحصار الشّـديد المفروض على الأمّـة، فقد استطاعت أن تشقّ طريقها إلى الوجود و تبلّغ الرّسالة، و تـؤدّي الأمانـة. و لـئن كانت توأد و هي لا تزال فتية، فقد كانت تعوّض بأحرى تحمل المشعل، و تواصل المسيرة الإصلاحية و النّضالية، بفضل عزيمة الوطنيين و صمودهم أمام التيّار الدّعائي للمستعمر والأقلام التي تخدمه. و كان بعض تلك الصّحف إن لم نقل أغلبيتها- يسفر عن وجهه الإصلاحي، مثلما هو شأن جريدة الجزائر لعمر راسم الصادرة سنة 1908م الَّتي لم تعمّر طويلا إذ كانت الرّقابــة لهـــا بالمرصـــاد. و حريـــدة الحقّ الوهراني الصّادرة سنة 1911 (2) و جريدة ذو الفقار الّيي أصدرها عمر راسم سنة 1913م باسم مستعار هو ابن منصور الصنهاجي. كما صدرت قبل الحرب العالمية الأولى جريدة الفـــاروق لعمـــر بــن قـــدّور العـــربي و الإســــلامي."<sup>(3)</sup> أمّا الإقدام فقد أصدرها الأمير خالد بعد الحرب و كانت فرنسية اللّسان في أوّل عهدها ثم أضفي عليها وجها عربيا إبتداءا من العدد السّادس و الــثَلاثين. و صدى الصّحراء أصدرها ابن العابد 1925م، و هي أوّل جريدة عربية أثارت المواضيع

<sup>1 -</sup> المرجع السابق-ص.66.

 $<sup>^{2}</sup>$  صالح خرفي – المدخل إلى الأدب الجزائري الحديث – مرجع سابق –  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> محمد بن صالح ناصر-الصحف العربية الجزائرية من 1847 إلى 1954-دار آلفا للنشر-الجزائر-ط2-2006-ص68.

السياسية (1) و المنتقد التي أصدرها ابن باديس بقسنطينة سنة 1925" فكانت الفاتحة الميمونة في سجل حركة الإعلام الوطني و الانطلاقة الرّشيدة على درب النّهضة العامّة الفكرية و الأدبية و الاجتماعية. فقد فتحت صدرها للأدباء واحتضنت أعمالهم فعرفت البلاد على صفحالها ميلاد النّهضة الأدبية." (2) وقد استوحت المنتقد اسمها من شعار الطرقيين السّائد في تلك الفترة "اعتقد و لا تنتقد." و على صفحالها برز الإنتاج الفكري و الصّراع العقائدي بين الحركة وخصومها. و لم يختلف مصيرها عن مصير مثيلاتها، إذ أوقفها المستعمر بعد صدور أعداد قليلة منها. ثمّ أعقبتها مجلة الشّهاب الأسبوعية الّي عمّرت من سنة أعداد قليلة منها. ثمّ أعقبتها مجلة الشّهاب الأسبوعية الّي عمّرت من سنة المحود الله 1926. (3)

و في تحدّ صارخ للعدوّ، تحوّل الشّهاب الأسبوعي إلى محلّة شهرية فرضت أفكارها و مبادئها لمدّة عشر سنوات. و كانت بذلك، المدرسة الفكرية و الأدبية الّيق استقطبت رواد النّهضة الأدبية الجزائرية الجديثة. (4)

و في السّنة الّبي أعقبت ظهور الشّهاب الأسبوعي أصدر الشّيخ الطيب العقبي حريدة الإصلاح في بسكرة. (5) و إلى جانب هذه الجرائد و المحللّت ظهرت

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص 69.

<sup>2 -</sup> محمد بن سمينة-في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص44.

<sup>3 -</sup> ينظر صالح خرفي-المدخل إلى الأدب الجزائري-مرجع السابق-ص65.

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه- ص66.

<sup>5-</sup> ينظر محمد ناصر -الصحف العربية الجزائرية-مرجع سابق-ص93.

سلسلة صحفية من إمضاء أبي اليقظان، كان أوها جريدة وادي ميزاب سنة 1926م، و ميزاب، و الغرب، و النور، و البستان، و النبراس، و الأمّة، و الفرقان. و هي سلسلة ناضلت على مختلف الجبهات: السّياسية و الإصلاحية و الفكرية و الأدبية.

و في سنة 1938 صدرت آخر حرائد الفرقان (1). و موازاة مع تلكم الجرائد برزت إلى الوجود صحف ذات نزعة صوفية منها: لسان الدين (2) السيّ أصدرها سنة 1923 مصطفى حافظ، والبلاغ الجزائري (3) أصدرها الشيخ أحمد بن مصطفى بن عليوة سنة 1926 و الإخلاص (4) لمولود الحافظي أصدرها سنة مصطفى بن عليوة سنة 1926 و الإخلاص (4). و كان بين هاته الصّحف والصّحف الإصلاحية خلاف في الفكر و وجهات النّظر و هو ما أثمر عن ظهور مناظرات و نقائض كان لها الأثر الكبير في تنشيط الحركة الفكرية و الأدبية (6). كما صدرت صحف ذات نزعة سياسية – و إن كانت محدودة الوجود و التّاثير منها الأمّة 1930 و المغرب العربي أصدرها محمد السعيد الزاهري بالعاصمة

<sup>1 -</sup> صالح خرفي-المدخل إلى الأدب الجزائري-مرجع سابق-ص67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>- المرجع نفسه -ص56.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه -ص87.

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه -ص139.

<sup>5 -</sup> المرجع نفسه -ص248.

<sup>6 -</sup> ينظر محمد بن سمينة-في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص46.

1947 و الشّباب المسلم الّسيّ أصدرها جمعية العلماء باللّسان الفرنسي سنة 1947 و الشّباب المسلم الّسيّ أصدرها محمود بوزوزو سنة1951. (1)

و لمّا بزغ فجر جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في الثّلاثينيات، أصدرت سلسلة من الصّحف تنضاف إلى مجموع الصّحف الّي أصدرها بعض أعضائها من قبل، و غيرهم من رجال الإصلاح و المفكّرين، فكانت السنّة، و الشّريعة، و الصّراط، و البصائر. وكان على رأس هذه الأحيرة في سلسلتها الأولى من 1936إلى 1939 العقبي ثمّ أعقبه الميلي، أمّا السّلسلة الثّانية فترأسها الشّيخ الإبراهيمي من 1947 إلى 1956.(2)

إنّ مجموع تلك الصّحف، و غيرها ممّالا يتّسع صدر البحث لـذكره، كان لـه عظيم الأثر في بعث الحركة الأدبية بـل النهضة الوطنية في جميع مجالاقها الفكرية و الاجتماعية و السّياسية. فعلى النّقيض ممّا كان يصبو إليه المحتل راحت الصّحافة و الاحتماعية و السّياسية منها - تبتّ روح الإصلاح و الوطنية و الجهاد في نفوس أبناء هذا الوطن العربي الإسلامي، و تتبّع خطواقها و تواكب أحداثها. فكانت بذلك السّجل الأمين للمسيرة النّضالية و التحرّرية للشّعب الجزائري. (3)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق- ص181 - 263-37-266.

<sup>. 268-212-200-166-145</sup> ما بق مرجع سابق ما بخرائرية مرجع سابق ما بق سابق ما بقط ما بقط

<sup>3 –</sup> صالح حرفي– صفحات من تاريخ الجزائر دراسات و مقالات من 62 إلى 72- الشركة الوطنية للنّشر و التّوزيع–الجزائر–ص101.

# II. جمعية العلماء المسلمين الجزائريين

تعد النّالاثينيات أزهى فترات الفكر الإصلاحي بالجزائر، إلا أنّ المتتبع لمساره التّاريخي يجد أن بوادره قد بدت قبل هذا التّاريخ و أحذت تتبلور شيئا فشيئا حتى قامت الحرب العالمية الأولى(1) فبدأت تبرز بشكل منظم إلى أن اتضحت معالمها سنة 1925 بظهور حريدة المتقد(2)، و هي أول حريدة رفعت شعار الفكر الإصلاحي بكل حرأة و وضوح: "الحق فوق كلّ أحد، و الوطن قبل كلّ شيء."(3) و كانت الجريدة وثبة في النّهضة الجزائرية مكّنت من تأسيس جمعيّة "تجمع شمل العلماء و الطلبة و توحد جهودهم، و تقارب بين مناحيهم في التّعليم و التّفكير و تكون صلة تعارف بينهم..."(4) و يجمعوا أشتاقم حتّى يكوّنوا من محموعهم حبهة دفاع قوية تقف في وجه ذوي العقائد الزّائفة لتردّ إفك الأقياكين و تدحض حجج الدّحالين المضلّلين."(5)

غير أنّ أوّل من بادر إلى تحقيق الحلم المنشود و تحويله إلى واقع ملموس هو الشّيخ عبر أنّ أوّل من بادر إلى تحقيق الحلم المنشود و تحويله إلى واقع ملموس هو الشّيخ عبد الحميد بن باديس. إذ كانت اللّبنة الأولى لتأسيس الجمعيّة على يديه

مبد الله ركيبي-الشعر الدّيني الجزائري الحديث-مرجع سابق ص559.  $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المنتقد: حريدة أسبوعية أصدرها ابن باديس، صدر أوّل عدد منها يوم الخميس 2 حويلية 1925م- و لم نعمّر إلاّ ثمانية عشر أسبوعا. محمد بن صالح ناصر-الصحف العربية الجزائرية- مرجع سابق-ص58.

<sup>3 -</sup> عمّار الطالبي-ابن باديس حياته و آثاره-مرجع سابق. ج1-ص82.

 $<sup>^{4}</sup>$  – البشير الإبراهيمي – آثار الشّيخ محمّد البشير الإبراهيمي –مصدر سابق ج $^{1}$  –  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> – عبد الله ركيبي —الشّعر الدّيني —مرجع سابق–ص 562.

سنة1913م، حين كان الإمام مقيما بالمدينة المنوّرة مع رفيقه البشير الإبراهيمي، وكان الاتفاق المبدئي، و الخطّة الأولى لمشروع تأسيس جمعية إسلاميّة (1). يقول الشّيخ الإبراهيمي: "و أشهد الله على أنّ تلك اللّيالي من عام 1913 هي التّي وضعت فيها الأسس الأولى لجمعيّة العلماء المسلمين و التّــى لم تــبرز للوجـود إلاّ عــام 1931م (2)بعد عشر سنوات من رجوع الإمام ابن باديس من الحجاز، بدأ تفكيره يتَّجه إلى توسيع الخطَّة الإصلاحيَّة التَّى شرع في تنفيـــذها بتعلـــيم النّـــاس و إرشـــادهم و تصحيح أمور دينهم و استنهاض همم العلماء، و تأكّد لديه أنّ معركة الـدّفاع عـن الجزائر و عن مقوماتها لا يمكن أن يقوم بها شخص واحد أو مجموعة محدودة العدد، لذلك أحذ منذ سنة 1924م يتطلّع إلى الــدّخول في مرحلــة جديــدة تتكامــل فيهــا وسائل العمل النّضالي، و يوجّه فيها جهـد المخلصـين مـن أبنـاء الـوطن للتّصـدي للمستعمر و إفشال سياسته، فباشر في عقد اللّقاءات مع الشّيخ محمد البشير الإبراهيمي، تـــارة في ســطيف و أحـــري في قســنطينة لدراســـة الوضــع في الجزائـــر و البحث عن السبل الكفيلة بمعالجته. يقول الشيخ البشير الإبراهيمي : "زاري الأخ الأستاذ عبد الحميد بن باديس و أنا بمدينة سطيف، أقوم بعمل علمي في زيارة مستعجلة سنة 1924م - فيمـــا أذكــر- أخــبرني بموجـــب الزّيـــارة في أوّل جلســـة، هو أنّه عقد على تأسيس جمعية باسم "الإخاء العلمي" يكون مركزها العام بمدينة

<sup>1</sup> -عبد الله ركيبي -الشّعر الدّيني -مرجع سابق-ص 562.

<sup>2 -</sup> البشير الإبراهيمي-سجل مؤتمر جمعيّة العلماء المسلمين الجزائريين ص 430.

قسنطينة العاصمة العلمية ... تجمع شمل العلماء و الطّلبة و توحّد جهودهم و تقارب بين مناحيهم في التّعليم و التّفكير، و تكون صلة تعارف بينهم، و مزيلة لأسباب التّناكر و الجفاء... "(1) و عهد ابن باديس إلى الإبراهيمي بأن يضع قانونا أساسيًّا لهذه الجمعيّة فوضعه في ليلة و قرأه في صباحها(2). و كانت هذه العمليّة أوّل بادرة تنظيميّـة، و إن لم يكتـب للجمعيّـة أن تؤسّـس في تلـك السّـنة لكنّـه تمخّضت عنها جمعيّة أخرى أخذت رسميتها و شهرتها تحـت اسـم "جمعيـة العلمـاء المسلمين الجزائريين" سنة 1931م. (3) يقول الشّيخ البشير الإبراهيمي: "من الأعمال ما يكون الفشل فيه أحدى من النّجاح و هذا هـو مـا شـاهدناه في تأسـيس جمعيّة الإخاء العلمي، فقد فشلنا في تأسيسها ظاهرا و فيما يبدو للنّاس، و لكنّ المحاولات لم تذهب بلا أثر في المحتمعات العلميّة الجزائريّـة حتّــي كــان مــن نتائجهــا بعد أعوام جمعيّة العلماء المسلمين. "(4)

بعد تلك اللّقاءات الممهدة التّي كانت تتّم بين الشّيخين ابن باديس و الإبراهيمي، فكّر الشّيخ عبد الحميد بن باديس أن يخطو خطوة عمليّة تكون تمهيدا مباشرا للشّروع في تأسيس الجمعيّة. و يذكر الشّيخ حير الدّين في مذكّراته أنّه في عام 1928م، دعا الشّيخ عبد الحميد الطّلاب العائدين من جامع الزّيتونة و المشرق

<sup>1 -</sup> البشير الإبراهيمي-آثار الشيّخ محمّد البشير الإبراهيمي-مصدر سابق-ج1-ص119.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه ص120.

<sup>3 -</sup> ينظر محمّد عبّاس-البشير الإبراهيمي أديبا- مرجع سابق ص 43.

 $<sup>^{4}</sup>$  – البشير الإبراهيمي – آثار الشيّخ محمّد البشير الإبراهيمي – مصدر سابق – ج1 – 0

العربيّ لندوة يدرسون فيها أوضاع الجزائر. و قد سطّر في الاجتماع برنامج محدد يهدف إلى النّهوض بالجمعيّة المزمع إنشاؤها و كان ذلك هو ميلادها. (1)

و في الفترة الممتدة ما بين عام 1926م و 1930م برز نادي الترقي فكان ملتقى النّخبة المفكّرة، تلقى فيه المحاضرات، و تقام الحفلات. و داوم الشيخ ابن باديس كلّما قدم إلى الجزائر العاصمة - على المحاضرة فيه و الاحتماع بالشّباب النّاهض المتوثّب من طلبة العلم و المفكّرين. فكان النّادي بندرة صالحة للنّهضة الجزائريّة عنها الجمعيّة كان بمقرّ النّادي<sup>(2)</sup>.

## 1.II. تأسيس الجمعيّة

تأسست جمعية العلماء المسلمين الجزائريين عقب الاحتفال بمضي قرن على الحتفال الجزائر. (3) فكان ذلك ردّا عمليّا على المحتفلين الّانين كانت أصواهم تردّد "الجزائر فرنسيّة." وكان شعار العلماء المصلحين "الإسلام ديننا، العربيّة لغتنا، الجزائر وطننا". في الخامس من ماي1931 م احتمعت بنادي الترقّي الهيئة المؤسّسة للجمعيّة و المؤلّفة من أشخاص حياديين ينتمون إلى نادي الترقي غير معروفين بالتّطرّف، لا يثير ذكرهم حساسية أو شكوكا لدى الحكومة الفرنسيّة

<sup>1 -</sup> ينظر الشّيخ محمّد حير الدّين - مذكّر ات - مصدر سابق - ج 1 - ص 103.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أبو القاسم سعد الله -الحركة الوطنيّة الجزائريّة-مرجع سابق-ج $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> عمر بن قيّنة -في الأدب الجزائسري الحسديث- ديسوان المطبوعسات الجزائريّسة-الجزائسر- 3 1995م-ص60.

و لا عند الطرقيين، أعلنوا أنّ الجمعيّة دينيّة تمذيبيّة تسعى لخدمة الدّين و المحتمع لا تتدّخل في السّياسة و لا تشتغل بها. (1)

لبّی الدّعوة و حضر الاجتماع التّأسیسی أزیـــد مـــن ســبعین عالمـــا مـــن شــ الاتّجاهات الدّينيّة و المذهبيّة كما حضر الاجتماع طلبــة العلــم مــن مختلــف جهــات الوطن، و انتخب الشّيخ ابن باديس-غيابيّا- رئيسا للجمعيّة.

## 2.II. روّادها

تأسّست الجمعيّة، و تشكّل مجلسها الإداري المنبثق عن الاجتماع من سبعة أعضاء <sup>(2)</sup> إضافة إلى أعضاء مستشارين <sup>(3)</sup>. و نظرا لكون أغلب أعضاء المحلس يتواجدون بعيدا عن العاصمة، تقرّر تعيين لجنة دائمـة يكـون أفرادهـا ممّـن يقيمـون بالعاصمة، تتألّف من خمسة أعضاء. (4) تكون على اتّصال دائم برئيس الجمعيّة بقسنطينة، و تتولَّى التّنسيق بين الأعضاء و تحفظ الوثائق، و تضبط الميزانيّــة و تحضــر الاجتماعات الدّوريّة للمجلس الإداري. (<sup>5)</sup> و تجدر الإشارة إلى أنّ بعض أعلام الجمعيّة لم يكن لهم دور يذكر، بل كان انتخابهم لظروف مرحليّة معيّنة، و من

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - أبو القاسم سعد الله-الحركة الوطنيّة الجزائريّة-مرجع سابق-ج3-ص83.

<sup>2 -</sup> عبد الحميد بن باديس رئيسا، البشير الإبراهيمي نائبه، محمّد الأمين العمودي الطّيب العقبي، مبارك الميلي، إبراهيم بيّوض.

<sup>3 -</sup> المولود الحافظي، الطيّب المهاجي، مولاي بن شريف، السّعيد البحري، حسن الطّرابلسي، عبد القادر القاسمي، الفضيل الورتلاني.

<sup>4 -</sup> عمر إسماعيل، محمّد المهدي، آيت سي أحمد عبد العزيز، محمّد زميل لي الحاج عمر العنق.

 $<sup>^{5}</sup>$  – السّجل – مصدر سابق – ص  $^{5}$ 6.

هؤلاء ممثّلو الزّوايا من الطّرقيين، و موظّفون حكوميّون ممّن لم يكن الإصلاح غايتهم (1).

و يعدّ العام الثّاني لتأسيس الجمعيّة بداية انطلاقها الحقيقيّة. ففي تلك السّنة قويت شوكتها و انتقلت من الفوضيي و الاضطرابات إلى التّنظيم المحكم و العمل الدّقيق بعدما باءت مؤتمرات الأعداء بالفشل و " تأسّس الجلسس الثّابي من رجال جمعت بينهم الرّغبة الصّادقة في الإصلاح و التّعاون علـــى الــبرّ و التّقـــوى، لم يــــدّخروا جهدا في سبيل تحقيق غايتهم النبيلة..."(<sup>2)</sup> و حتّـي يسهل الإشراف علي متابعة العمل الإصلاحي و تنشيط العمل التّربوي كلّف الشّيخ الطّيب العقبي للإشراف على العمل بالعاصمة و ضواحيها، و كلّف الشّيخ البشير الإبراهيمي بالجهة الغربيّة من البلاد انطلاقا من تلمسان و أبقى بقسنطينة و ما الغربيّة من البلاد انطلاقا من تلمسان و أبقى بقسنطينة و ما جاورها تحت إشرافه شخصيّا.<sup>(3)</sup> و بعــد مضــي ســتّ سنوات من عمر الجمعيّة، بادر الإمام عبد الحميد بوضع إطار حررٌ و شامل للجمعيّـة يعدّ دستورا تسير على هديه في نشاطها الإصلاحي و التّعليمي. (4)

<sup>1 -</sup> أحمد الخطيب- جمعيّة العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص119.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الشّيخ خير الدّين – مذكّرات – مصدر سابق –  $^{2}$ 

 $<sup>^{8}</sup>$  - أبو القاسم سعد الله -الحركة الوطنيّة الجزائريّة-مرجع سابق-ج $^{8}$ -س

<sup>4 -</sup> سجلٌ مؤتمر جمعيّة العلماء-مصدر سابق-ص54.

## 3.II. أهداف جمعية العلماء المسلمين الجزائريين و مبادؤها

لخّص ابن باديس مبادئ و أهداف الجمعيّة في قوله "القرآن إمامنا، و السنّة سبيلنا و السنّلف الصّالح قدوتنا و حدمة الإسلام و المسلمين و إيصال الخير لجميع سكّان الجزائر غايتنا". (1)

هو إعلان صارخ و صريح، و دعوة للإصلاح الديني و التعليمي بالجزائر دون الخوض فيما سواهما فقد حاء على لسان رئيس الجمعيّة أنها "...بجب ألا تكون إلا جمعيّة هداية و إرشاد لترقي الشّعب من وهنة الجهل و السّقوط الأخلاقي إلى أوج العلم و مكارم الأخلاق في نطاق دينها الذهبي، و بحداية نبيّها الأميّ الذي بعث ليتمّم مكارم الأخلاق عليه و آله الصّلاة و السّلام، و لا يجوز بحال أن يكون لها ليتمّم مكارم الأخلاق عليه و آله الصّلاة و السّلام، و لا يجوز بحال أن يكون لها بالسّياسة و كلّ ما يتّصل بالسّياسة أدني اتّصال..." (2) فمبدأ الجمعيّة يحرّم عليها الخوض في الأمور السّياسية و من ثمّ وجهت اهتمامها صوب التّعليم و محاربة البدع و الخرافات. يقول دروجي حارودي (3) "إنّ ابن باديس و الإبراهيمي و رحال الجمعيّة حاربوا التّعليم الاستعماري الهادف إلى تحطيم مقوّمات الشّخصيّة و قطع الطّفل الجزائري عن الثقافة العربيّة الإسلاميّة، و حاربوا كذلك العقليّة الخرافيّة

 $<sup>^{1}</sup>$  – السجل – مصدر سابق – ص $^{2}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه-ص54.

<sup>3 -</sup> فيلسوف و مفكّر معاصر. أشهر إسلامه في جونيف سنة 1982م - له كتاب بعنوان "حوار الحضارات". عن الشبكة العنكبوتية - و يكيبيديا.

(المرابطيّة) فتلك العقليّة بما فيها من خرافات إشاعات تتناق مع روح الإسلام". (1) و يرى السيّد حوزيف ديبارمي (2) أنّ أهداف الجمعيّة تتمثّل في فهم لغة القرآن، و العودة إلى الثّقافة الإسلاميّة القديمة و اعتبار المغرب العربيّ قلعة للعبقريّة الشّرقيّة في وجه الغرب، و تنقية و تبسيط الدّين الإسلامي، و لقد لاحظ الكاتب أنّ كلمة السرّ لدى العلماء هي "تعلّموا ...توّحدوا." (3)

و يستنبط الكاتب ذاته أهداف جمعيّة العلماء من محلّة الشّهاب و يؤكّد أنّها تتمثّل في إيقاظ الجزائريين من سباتهم ليطالبوا بحقوقهم و يأخذوا مكاهم في الحياة الكريمة و تخليص الدّين من الخرافات. (4)

إلى هنا يبدو و كأنّ أهداف الجمعيّة تظّل بعيدة عن السّياسة، لكنّ المستقرئ لتلك الأهداف سرعان ما يجدها تصبّ في صميم السّياسة -سواء عن قصد أم عن غير قصد- يقول د. جوان جيلبسي (5):

"كان مذهب العلماء أصلا مذهبا دينيًا و لكن نداءاتها السياسيّة أفددت في إيقاظ الشاعر القوميّة في الجماهير الجزائريّة. وفي سنة 1938م، أكّد ابن باديس أنّ

<sup>1 -</sup> روجي حارودي —مجلَّة الثَّقافة —ع76-أوت 1983م"الاعتراف لأهل الفضل بفضلهم".

<sup>2-</sup> مستشرق فرنسي، تناول تاريخ الجزائر، و لاسيما اللغة العربية في كتابه"ردّ الفعل اللغوي-أبو القاسم سعد الله-الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص264.

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه-ص86.

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه-ص87.

<sup>5 –</sup> فيلسوف و مفكّر أمريكي. قــدّم أطروحــة دكتــوراه بعنــوان"الثــورة الجزائريّــة" بجامعــة واشــنطن في 1959م. عن الشبكة العنكبوتية-ويكيبيديا.

الإسلام دين الله، و يجب بالأولى أن يكون دين الإنسانية. إنه يشرف العقل و يمجده، و يدعو إلى أن تكون كل تصرفات الحياة قائمة على العقل، إنه يستنكر استعباد الإنسان للإنسان، كما يستنكر الاستبداد في كل صوره...و هو في جوهره ديمقراطي و لا يسمح بالحكم المطلق على الإطلاق حتى لأكثر الناساس عدلا...و في سنة 1936م أعلن ابن باديس أنّ الشّعب الجزائري ليس هو فرنسا، و لا يرغب أن يكون فرنسا، بلغته و عاداته و أصله و دينه، و في سنة 1937 كتب يقول: الإسلام نظام احتماعي يستجيب لكل احتياجات الحياة في كل البلاد و في كل الأوقات. و مبادؤه هي وحدها الّتي تمكّن الإنسانية أن تهي سعادةا. و في 1938م هاجم بشدّة إعطاء الجنسية الفرنسية بحكم قانون المسلمين."(1)

فالمفكّر الأمريكي يؤكّد أنّ الشّيخ ابن باديس كان يخوض في حركاته وسكناته في الأمور السّياسية، حتّى و إن كان حرسميّا وسكناته و يالأمور السّياسية، حتّى و إن كان حرسميّا ويسكناته و قد ترك و تحاشيها، مثلما ينصّ الفصل الثّالث من القانون الأساسي للجمعيّة، و قد ترك كامل الحريّة لأعضاء الجمعية للخوض في السّياسة بصفتهم الشّخصيّة لا بوصفهم أعضاء فيها، حفاظا على كيان الجمعيّة و استمراريّتها.

1 –القول لجوان حيلبسي–ثورة الجزائر–ترجمة عبد الرّحمان صدقّي وراشد البراوي–الدّار المصريّة للتّأليف و التّرجمة – ص63–64. ففيه برز توجّه جمعيّة العلماء المسلمين الجزائريين نحو السّياسة المحليّة بمشاركة كلّ الهيئات السياسيّة اجتماعاتها و مؤتمراتها بشكل على "فالمؤتمر أحدث تحوّلا كبيرا في العقليّة السّياسيّة للعلماء الّذين أصبحوا يستعملون عبارة الحقوق السّياسية- بدل -الحقوق- بصورة عامّة الّتي كانوا يستعملونها قبل المؤتمر."(<sup>2)</sup> فالجمعيّة أفصحت عن توجّهها في المؤتمر الاسيما و أنّها تقدّمت بمطلبين أساسيين: يتمثّل الأوّل في المطالبة بضرورة تعليم اللّغة العربيّة و جعلها لغة رسميّة في الجزائر إلى جانب اللّغة الفرنسيّة، و يشمل الثّاني الشّؤون الدّينيّة الإسلاميّة كتسليم المساحد و أوقافها إلى جمعيّات دينيّة إسلاميّة و تأسيس كليّة دينيّة لتخــريج المــوظفين الّـــذين يتولّــون مهـــام دينيّة و تنظيم القضاء الإسلامي و رفع مستواه. (3) ثمّ إنّ الموقف الّذي سجّلته الجمعيّة في بداية الحرب العالميّة الثّانيّة يعدّ موقفا سياسيّا أيضا. فقد رفضت الجمعيّـة تأييد فرنسا ضدّ ألمانيا و إيطاليا، بل إنّ الشّيخ ابن باديس ذهـب إلى أبعـد مـن ذلـك حين صرّح لرفقائه أنّه يفكّر في الثّورة ضدّ فرنسا و أنّه سـيعلنها لمّـــا تحــين الفرصـــة. (4) و يختصر الشّيخ محمّد البشير الإبراهيمي مهمّة الجمعيّة في قوله " مبدأ جمعية العلماء

<sup>1-</sup> انعقد يوم الأحد 07 جوان 1936م. مازن صلاح المطبقاني -جمعية العلماء و دورها في الحركة الوطنية الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار للطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار للطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار الطباعة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار المؤلمة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار المؤلمة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار المؤلمة و النشر - الجزائرية - مؤسسة عالم الأفكار المؤلمة و المؤلمة و

<sup>2-</sup> أحمد الخطيب- جمعيّة العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق ص244.

 $<sup>^{-3}</sup>$  الشّهاب ج $^{-4}$  م $^{-212}$  ص $^{-32}$ 

<sup>4 -</sup> ينظر أبو القاسم سعد الله-الحركة الوطنيّة-مرجع سابق ج3-ص197.

يرمي إلى غاية جليلة. فالمبدأ هو العلم، و الغايمة همي تحرير الشعب الجزائري. و التحرير في نظرها قسمان: تحريــر العقــول و الأرواح، و تحريرالأبــدان و الأوطــان، و الأوّل أصل الثاني، فإذا لم تتحـرّر العقـول و الأرواح مـن الأوهـام في الـدّين و في الدّنيا، كان تحرير الأبدان من العبودية و الأوطان من الاحتلال متعذّرا أو متعسّرا. حتّى إذا تمّ منه شيء اليوم، ضاع غدا لأنّه بناء على غير أساس، و المتوهّم ليس له أمل، فلا يرجى منه عمل، لذلك بدأت جمعية العلماء من أوّل يوم نشاها بتحرير العقول و الأرواح، تمهيدا للتحرير النهائي..."(1) فقد أدركت الجمعيّـة أنّ علّـة بقـاء المستعمر جاثما على صدر الأمّة، هو استسلامها له جرّاء ما أصاب الشّعب من انحراف في عقيدته و فكره، و تيقّنت أنّ علاج تلك العلّـة يكمـن في إيقـاظ الهمـم وحشدها لدفع الخنوع عنها. و قد تعرّض المفكّر الجزائري مالــك بــن نــبي إلى المســألة ذاها و نبّه إليها حين أكّد أنّ: " القضيّة عندنا منوطة أولاّ بتخلّصنا ممّا يستغلّه الاستعمار في أنفسنا من استعداد لخدمته. "(2) فالاستعمار لم يستمكّن من الأمه المستضعفة لقوّته، و إنّما لضعف تلك الأمم و حضوعها له.

و كان لابد من خطوة عملاقة للـتخلّص مـن الاستسلام و إيقاظ الشّعب مـن غفوته، فرسمت الجمعيّة لأجل ذلك برنامجا محدّدا يرتكز على النّقاط التّاليّة:

 $<sup>^{1}</sup>$  - محمد البشير الإبراهيمي-آثار الإبراهيمي-مصدر سابق-ج $^{4}$ - محمد البشير الإبراهيمي-آثار الإبراهيمي

<sup>2 -</sup> القول لابسن نسبي نقسلا عسن محمّسد السدّراجي الحركسة الإصسلاحيّة رحسال و أفكسار-دار قرطبسة للنّشر و التّوزيع-الجزائر-2008-ط1-ص17.

1- إصلاح عقيدة الشّعب الجزائري و تنقيتها من الخرافات و البدع و تطهيرها من مظاهر التّخاذل و التّواكل الّي تغذّيها الطّرق الصوفيّة. (1)

فالإصلاح الديني هو نقطة الانطلاق و فاتحة أعمال الجمعيّة الّــــي عملـــت علـــى "تحريــر العقول من الأوهام و الضّلالات في الدّين و الدّنيا و تحرير النّفــوس مـــن تأليـــه الأهـــواء و الرّحال. "(2)

- -2 محاربة الجهل بتثقيف العقول و الرّجوع بها إلى القرآن و السنّة الصّحيحة عن طريق التّربيّة و التّعليم، يقول الإمام " العلم وحده هو الإمام المتبع في الحياة في الأقوال و الأفعال و الاعتقادات "(3) و بهذا يكون الإمام و معه الحمعيّة قد أقرّ حقيقة علميّة حريئة مفادها أنّ العلم هو السّبيل الوحيد للإنسانيّة إن هي ابتغت الكمال و السّعادة.
- 3- المحافظة على الشّخصيّة العربيّة الإسلاميّة للشّعب الجزائري بمقاومـة سياسـة التّنصير و الفرنسة التّي تتبّعها سلطات الاحتلال. (4)

<sup>2 -</sup> محمد دراجي - الحركة الإصلاحية - مرجع سابق - ص 44.

<sup>3 -</sup> عبد الحميد بن باديس- محالس التّذكير من كلام الحكيم الخبير-تحقيق أحمد شمس الدين-لبنان-دار الكتب العلمية-2003-ص139.

<sup>4 -</sup> أحمد الخطيب-جمعيّة العلماء و أثرها الإصلاحي في الجزائر- مرجع سابق-ص91.

و إدراكا منها لأهمية التربية و التعليم في تحقيق مقاصدها العقيدية و الفكرية، ركزت الجمعية على التعليم الإسلامي، و إنشاء المدارس لتعليم و تثقيف أكبر عدد محكن من أبناء المسلمين. كما وضعت برامج واسعة لنشر التعليم الديني للصغار المبتدئين، و تقويم لسان من درسوا اللغة الأجنبية، و لم تحرم الكبار من دروس الوعظ و الإرشاد و محو الأمية فشيدت لذلك المدارس و فتحت النوادي لإلقاء المحاضرات في التهذيب و شؤون الحياة العامة بأساليب تعليمية حديدة قضت على تلك الأساليب العتيقة العقيمة التي كان يباشرها التعليم فيما سبق. (1)

و لم يقتصر دور الجمعيّة التّربوي و التّعليمي على الـوطن، فحسب بـل تعـدّاه إلى فرنسا ليغمر أبناء الجزائر ممّن هاجروا معرّضين أنفسهم إلى خطر الانصهار في الحضارة الأوروبيّة و الابتعاد عن أصول دينهم، فأرسلت إلـيهم المعلّمين و الوعّاظ والمرشدين، و أسّست النّوادي و المدارس لتعليم أبنائهم.

وكانت جهود الجمعيّة في هذا الجحال ترتكز على محاور ثلاثة:

- 1- إحداث مكاتب حرّة للتّعليم المكتبي للصّغار.
- 2- دروس الوعظ و الإرشاد الدّيني في المساحد العامّة.
- 3- تنظيم محاضرات في التّهذيب و شؤون الحياة العامّة في النّوادي. (3)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص92.

 $<sup>^{2}</sup>$  – السجّل – مصدر سابق – ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> محمّد الدراجي- الحركة الإصلاحيّة في الجزائر-مرجع سابق-ص46.

أسست الجمعيّة المدارس الحرّة و النّوادي و المساجد في كلّ أصقاع البلاد و أخدت تشجّع على التّعليم و تسعى لإصلاحه إدراكا منها أنّه أساس النّهضة الإصلاحيّة المنشودة (1). و قد صوّبت اهتمامها نحو العلماء باعتبارهم الرّبّان الّدين يقودون الأمة إلى برّ الأمان "لن يصلح المسلمون حتّى يصلح علماؤهم، فإنّما العلماء من الأمّة بمثابة القلب، إذا صلح صلح الجسد كلّه، و إذا فسد فسد الجسد كلّه، وصلاح المسلمين إنّما هو بفقههم الإسلام و عملهم به، و إنّما يصل إليهم هذا على يد علمائهم. (2)

و المنبت الأصيل الذي يغرف منه العالم و المستعلّم - في نظر الجمعية هو الأسرة. فهي المدرسة الأولى و المصنع الأصلي لتكوين الرّحال، ومن هنا كان اهتمام المصلحين بها، و بالمرأة على وجه الخصوص-نواة الأسرة و عمادها "البيت هو المدرسة الأولى لتكوين الرّحال و تديّن الأمّ هو أساس حفظ الدّين و الخلق والضّعف الذّي نجده من ناحيتها في رجالنا معظمه نشأ من عدم التّربيّة الإسلاميّة في البيوت بسبب جهل الأمهات و قلّة تديّنهن. "(3)

اهتم ابن باديس و رفاقه بالمرأة اهتماما كبيرا فقام بحملة توعية شاملة في كافّة القطر الجزائري لترغيب و إقناع الآباء بواجب تعليم البنات لتتكوّن منهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع نفسه-ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - آثار الإمام ابن باديس-الجزائر-من مطبوعات وزارة الشؤون الدينية-1994 ج4.ص74.

 $<sup>^{-3}</sup>$  – الشّهاب – ج $^{-3}$  م $^{-12}$ نوفمبر  $^{-3}$ م

المسلمة المتعلّمة (1). "فإذا أردنا أن نكوّن رجالا فعلينا أن نكوّن أمّهات دينيّات، و لا سبيل لذلك إلا بتعليم البنات تعليما دينيّا و تربيتهنّ تربية إسلاميّة. "(2) و بحذا أذابت جمعيّة العلماء الجمود الّذي كان يعترض سبيل المرأة و يمنعها من التّعليم، فأخرجتها من سجن الجهل إلى فضاء العلم في ظل التّربيّة الإسلاميّة.

و لم يكن الاحتلال الفرنسي في غفلة عن دور الجمعية الخطير، بــل كانــت أعينــه السيّاسيّة منها و الفكريّة و الإعلاميّة على مقربــة مــن الجمعيّــة منــذ تأسيســها. و إن كانت تلك العيون الاستعماريّة المتنوّعة تنظر-تبعا لتخصّــص كــلّ منــها- إلى أعمــال الجمعيّة وتحرّكات رحالها من زوايا مختلفة، إلاّ أنّها كانت جميعها تلتقــي عنــد نقطــة واحدة و هي إدراك خطورة المهمّة الّـــي اضـطلعت بهــا الجمعيّــة، و أهميّــة الــدّور النّهضوي الذي كانت تقوم بــه، و خطـر كـلّ ذلــك علــي الوحــود الفرنســي في الجزائر. و قد عبّرت عن ذلك الإجماع صحيفة "صــدى بــاريس " الفرنســية و نقلتــه الجزائر. و قد عبّرت عن ذلك الإجماع صحيفة "صــدى بــاريس " الفرنســية و نقلتــه صحيفة البصائر. (3) "إنّ الحركة الّيّ يقوم بهــا العلمــاء المســلمون في الجزائــر أكثــر خطرا من جميع الحركات الّي قامت إلى الآن، لأنّ العلماء المســلمين يرمــون مــن وراء حركتهم هذه إلى هدفين كبيرين الأوّل سياسي و النّــاني ديـــني ... فهــم لا يســعون

الجزائر - الزّبير رحّال - الإمام عبد الحميد بن باديس رائد النّهضة النهضة العلمية و الفكرية-1840 -1889 الجزائر - الخرائر -2009 دار الهدى -2009

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الشهاب - ج8 - م12 - نوفمبر 1935 - ص453.

<sup>. -</sup> البصائر - ع61 - 2 محرّم 636ه /2 أفريل 1937م .

إلى إدماج الجزائر بفرنسا، بل يفتشون في القرآن نفسه عن مبادئ استقلالهم السياسي."

أدرك المستعمر إذن أنّ ما تقوم به الجمعيّة يرمي إلى إحياء الشّخصيّة الجزائرية و هو ما يهدّد كيانه و يفسد مخطّطاتـه في أرض الجزائـر، (<sup>1)</sup> فسـار ع للقضـاء و قد استعان في ذلك بعملائه من الجزائريين لتشتيت جهودها و القضاء عليها. (2) ففي الوقت الذي جنّدوا أعـوالهم مـن مـوظفي السّـلك الـدّيني و رؤساء الزّوايـا المرابطين... و أمّدوهم بالمال و سمحوا لهم بإصدار الصّحف لمحاهمة المصلحين... عمدوا إلى تضييق الخناق على العلماء ورجال الحركة الإصلاحيّة، فأصدروا قانونا يقضى بتعطيل جريدة السّنة – لسان حال جمعيّة العلماء المسلمين الجزائريّين – و آخرا يمنع الشّيخ طيّب العقبي من إلقاء دروسه الدّينيّة في المساجد بالعاصمة و ضواحيها، و ثالثا يطالب الشّيخ ابن باديس أن يقلدّم رحصة لمزاولة التّلدريس بالجامع الأخضر مع أنّه كان مواظبا على إلقاء الدّروس بــه منــذ ســبع عشــرة ســنة خلت، <sup>(3)</sup> مذكّرين إيّاه و من يسير على دربه بالأوامر و القــرارات السّــابقة التّــي تمنــع تعليم الدّين الإسلامي و اللّغة العربيّة إلاّ برخصة من السّلطة الفرنسيّة (المحليّة).

 $<sup>^{1}</sup>$  – الشيخ محمد خير الدّين – مذكّرات – مصدر سابق – ج $^{1}$  – س $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه ص $^{2}$  .

<sup>- 1</sup> المصدر نفسه.

و بالرّغم من تلك المضايقات، و ذلك التّعنّـت الّـذي أربـك جمعيّـة العلماء المسلمين في بدايتها، إلاّ أنّها استطاعت أن تتخطّي الصّعاب و تلملم جروحها و توّحد صفوفها، و قد "شهد العام الثّاني من تأسيس جمعيّـة العلماء المسلمين بدايـة ميلادها الحقيقي ومساهمتها في الحركة الإصلاحيّة في بلادنا، فقد كان هذا العام حدًّا فاصلا بين عهدين و مرحلة انتقال من الفوضي و الاضطراب إلى التّنظيم والعمل الدّقيق، فقد حابت مؤامرات أعداء المصلحين و تأسّس المجلسس النَّابي من رجال جمعت بينهم الرّغبة الصّادقة في الإصلاح... " (1) و في سنة 1933م راسلت جمعيّة العلماء كلاّ من الــوالي العــامّ الفرنســـى في الجزائــر و وزيــر الدّاخليّــة توضّح "بأنّ جمعيّة العلماء المسلمين من أهمّ غايالها الوعظ و الإرشاد. و إنّ القيام بهذه المهمّة لا يكون إلا في المساجد، و بما أنّ قرار عامل عمالة الجزائر أحدث اضطرابا شديدا في أفكار المسلمين الذين اعتبروه مسّا بحريتهم الدّينية، فإنّ جمعيّة العلماء المسلمين تطلب بكلّ إلحاح و بكلّ احترام فــتح المســاجد في وحــوه الوعّــاظ و المرشدين بدون إلجائهم إلى طلب إذن حاص "(2) و على عادته قابل المستعمر طلب الجمعيّة بالرّفض، بل إنّه اتخذ منه ذريعة للتّشديد من إجراءاتــه التعسّـفية ضـــدّ علماء الإصلاح عله يسنجح في وقف نشاطهم. و أمام هذا التّعنت في موقفه و التّشنج، تعاملت الجمعيّة مع تلك القرارات بحكمة و رويّة، مستعملة أساليب

<sup>1 -</sup> المصدر السابق-ص-120.

 $<sup>^{2}</sup>$  - حريدة الصّراط-السّنة  $^{1}$  -  $^{2}$  - قسنطينة - نوفمبر  $^{1933}$  - ص $^{3}$  .

مختلفة، محاولة التّخفيف من حدّة تلك القرارات و عدم الرّضوخ لها في الوقت ذاته. (1) فحوّلت بعض قاعات التّدريس في المدارس العربيّـة الحـرّة إلى مسـاجد حتّـي يستمرّ العلماء في تقديم دروس الوعظ و الإرشاد فيها بــدلا مــن المســاجد المحظــورة. و قد يتساءل سائل عن أسباب تغافل الإدارة الفرنسيّة وتساهلها مع المدارس العربيّة الحرّة، في حين ضيّقت الخناق على المساجد و أوصدت أبوابها في وجه طالبي العلم. ذلك لأنّ فرنسا كانت تؤمن بعدم جدوى التّعليم العربي الحر فهو في نظرها " لا يفتح ذهنا و لا يغذّي عقلا و لا يربّي ملكة لغويّة". (2) فلمّـــا تطــوّر التّعلــيم و قويـــت شوكته، قلقت الإدارة حياله و التجأت إلى عدّة قرارات ترميي إلى غرض واحد " و هو قتل اللّغة العربيّة بالتّضييق على تعليمها و مطاردة رجالها و إلحام صحافتها. "(3) و قد ارتأت الإدارة أن تصوّب ضربتها إلى اللّغة، مظهر كرامة الأمّة و عنوان بقائها، فأصدرت قانونا يجعل اللُّغة الرَّسمية في الجزائر هـــى الفرنســيّة، و اللُّغــة العربيّة لغة أجنبيّة. (<sup>4)</sup> و هو قرار قمّة في الجور و التّعسّـف يـنمّ عـن حقـد المسـتعمر الدَّفين، وحرصه الشَّديد على طمـس معـالم الشّخصـيّة الجزائريّـة و القضاء علـي مقوّماتها و لن يتأتّى له ذلك إلاّ إذا ألجـم علماءهـا و صادر الصّحف الإصـلاحيّة. فظلّت و الحال كذلك في مدّ و حرر مع الإدارة الفرنسيّة، كلّما أقدمت هذه

<sup>1 -</sup> أحمد الخطيب-جمعيّة العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق ص191.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الشّيخ خير الدّين-مذكّرات -ص 137 - ج1.

<sup>3 -</sup> الفضيل الورتلاني : الجزائر الثائرة - دار الهدى - الجزائر ص90.

 $<sup>^{4}</sup>$  – المصدر نفسه ص 90.

الأحيرة على مصادرة صحيفة من صحفها بادرت الجمعيّة إلى إنشاء أحرى. و هي في ذلك كلّه تلتزم المهادنة لإخفاء نواياها الحقيقيّة – المتمثّلة أساسا في انعتاق البلاد و العباد – حتى سنة 1936م، تاريخ انعقاد المؤتمر الإسلامي الجزائري. (1) الّذي أبان عن أهداف الجمعية الحقيقةذات الصلة المباشرة بالسياسة – كما أشرنا سابقا و قد اتّخذت الحكومة الفرنسيّة من موقف الجمعية ذاك ذريعة لاعتقال أعضائها و نفيهم. فحددت إقامة الشيخ ابن باديس في قسنطينة ليظل تحت الإقامة الجبرية منذ بداية الحرب حتى وافته المنيّة سنة 1940م. و نفت الشّيخ البشير الإبراهيمي إلى مدينة أفلو الصّحراويّة لمدة ثلاث سنوات، و حجّنها في ذلك أنّ الشّيخين وأمثالهما من رحال الحركة الإصلاحيّة و الوطنيّة خطر على الأمن العامّ للبلاد. (2)

أفل نجم الجمعيّة بعد وفاة رئيسها، و لم تعدد تلعب دور الرّيادة في الحركة الوطنيّة، بل اكتفت بالنّشاط السّري حتّى سنة 1944م حين تشكّلت جبهة موّحدة تضمّ بعض النّواب، وحزب الشّعب و جمعيّة العلماء هي " أحباب البيان و الحريّة " الّي طالبت بحريّة القول و التّعبير لكافّة الجزائريين(3).

على أنّ الخطوة الأولى و الحقيقيّة في أفول نحم الجمعيّـة تتمثّـل في انخراطها في العمــل السّياسي مع صدور نظام الجزائر الجديد مــن قبــل السّــلطة الفرنســيّة ســنة 1947 م

76

<sup>1 -</sup> ينظر أحمد خطيب- جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق- ص244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه- ص250.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه- ص255.

و الذي اعترفت بمقتضاه بما يشبه الحكم الذاتي للجزائر، و اعترفت باللّغة العربيّة لغة أساسيّة في الجزائر، و من ثمّ اتّجهت الجمعيّة إلى ممارسات سياسيّة ورّطتها في مواقف و تحالفات و تصادمات سياسيّة.

أمّا الخطوة الثّانيّة فهي سفر كلّ من رئيس الجمعيّة الشّيخ الإبراهيمي و نائبه أحمد المدني إلى مصر سنة 1951م ، فأورث غياهما المستمرّ فراغيا في التّوجيه و القيادة، و بدأت الصّراعات الخفيّة حول رئاسة الجمعيّة. و كانت الخطوة الثّالثة هي الانقلاب الدّاخلي الّذي أحدثه الشّيخ محمّد خير الدّين غيّر بموجبه كثيرا من الهياكل، و أدان الغائبين عن أداء واجبهم خارج البلاد، و كان ذلك في اجتماع أخير عقدته الجمعيّة في سبتمبر 1954م. و في منتصف عام 1956م، أصدرت السلطات الفرنسيّة أمرا بحلّ الجمعيّة، و لم يستطع القائمون عليها إعادة تنظيم أنفسهم خاصة مع اندلاع الثورة المظفّرة و انشغال الجميع بالمشاركة فيها حتّي أتي

و مع بزوغ شمس الحرّية واصلت الجمعية نشاطها في عهد حديد، إلا أنّ وفاة الشّيخ الإبراهيمي سنة 1965م و العديد من العلماء و المناضلين المؤسسين، تقلّص نشاط الجمعية سيما عقب ظهور مؤسسات وطنيّة حكوميّة للجزائر المستقلّة من مثل وزارة الشّؤون الدّينية، و المدارس، و الجامعات الّي تولّت أمر

-77

 $<sup>^{-1}</sup>$  أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي –مرجع سابق– ص $^{-1}$ 

التعليم، و هكذا اختفت الجمعيّة عن الأنظار و تلاشت، لتعود في النّمانيات من القرن الماضي إلى سابق عهدها (1) ضمن إشراقة حديدة بفضل صدق الرّحال النّابع من إرث العلاّمة الجليل الشّيخ ابن باديس وخيرة الصّفوة من العلماء و المناضلين من تلامذته و تلامذة زملائه من أمثال الشّيخ أحمد حمّاني (2) الّذي تولّى رئاستها أن انتقل إلى رحمة الله، فخلفه على رأسها الشّيخ علي المغربي، و بعد وفاته انتقلت رئاسة الجمعيّة إلى الشّيخ عبد الرّحمن شيبان. (3)

عادت الجمعية إلى النّشاط عبر حلّ ولايات الـوطن، غايتها نشر الـدّين الإسلامي على وجهه الصّحيح، البعيد عن البدع والخرافات، و محاربة الآفات الاجتماعيّة، ومكافحة الجهل و البطالة. و قد اتّخذت الجمعيّة لأحل بلوغ أهدافها وسائل عديدة منها:

- \* إلقاء محاضرات.
- \* نشر الجرائد و المحلاّت.

2 - مفكّر جزائري، من أعلام الفقه والفتوى ، تلميذ ابن باديس ، من رواد الإصلاح، ترأس المحلس الإسلامي الأعلى ، ج.م.ع.ج بعد تجديد نشاطها سنة 1990م. محمد دراحي- الحركة الإصلاحية في الجزائر-مرجع سابق-ص199.

<sup>1 -</sup> محمد بن سمينة - في الأدب الجزائري الحديث - مرجع سابق - ص53.

<sup>3 -(2012-1918</sup>م) مــــن رواد الإصلاح، مؤســـس جريـــدة العصـــر، من الكتـــاب الـــدائمين في جريدة البصائر، من مؤسســي مجمـع الفقــه الإســلامي الدولي، ســاهم بفعاليــة في تجديــد نشــاط جمعيــة العلماء المســلمين الجزائــريين عــام 1991م. عبــد الــرحمن شــيبان-حقــائق وأباطيــل-الجزائــر -مطبعــة تالة ـط2-2009-ص336.

- \* تأسيس النّوادي لتثقيف الشباب.
  - \* نشر التّعليم القرآني و الدّيني.
- \*ربط أواصر الصّلات العلمية و الثّقافية مع غيرها من الجمعيات داخل الوطن و خارجه.
- \* تنظيم ملتقيات علمية و ندوات ثقافية لدراسة القضايا السي تهم المحتمع المسلم.

و هي تواصل نشاطها حاليًا و تسهم في مجالات الحياة العامّة. قامت بنشر مجموعة مجلّة الشهاب في ستّة عشر مجلّدا، كما تشرف على إصدار البصائر الأسبوعيّة، و أعادت فتح أبواب نادي الترقي ليستأنف نشاطه العلمي و الثّقافي من حديد. و هي تقيم به و بغيره النّدوات و الملتقيات و تحيي الـذّكريات و تـدلي برأيها فيما يهمّ الدّين و الوطن و الأمّة من قضايا و تطلّعات تحت غطاء جمعيّة وطنية دينية، علمية تمذيبية، و قد فتحت عدّة فروع. (1) و تبقى البصائر لسان حال جمعيّة العلماء المسلمين الجزائريين، البصائر (2) الّـتي عادت "... إلى الميدان، بعد المشوار الطّويل الذي قطعته في حدمة الجزائر و العروبة و الإسلام، في مختلف المراحل و العهود... إنّ البصائر قد أسّست حتّى حاءت الحرية و حاء الاستقلال، و في هذا

<sup>.54-</sup> عبد الرحمن شيبان-حقائق و أباطيل-مرجع سابق-ص $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup> صدر ع1 مــن السّلســلة الثّالثــة يــوم الخمــيس 27مــاي1992، يــديرها المرحــوم أحمــد حمّـــاني و يرأس تحريرها الشّيخ عبد الرّحمان شيبان و المرحوم أ.علي المغربي.

السبيل تستأنف العمل بكل ما تؤتى من طاقة، من أحل أن تصون الحرية و السبيل تستأنف العمل بكل ما تؤتى من طاقة، من أحل أن تصون الحرية و الاستقلال من عبث العابثين، و عدوان المعتدين، و عراقيل الجامدين، و تضليل الجاهلين المتعالمين، كل ذلك في كنف الحرية و التضامن."(1)

. البصائر -3 14-474 ويسمبر 2009-مسيرة البصائر.

الغصل الأرعاد الموضوعية لأحرب الصحافة الإحلامية

إنّ اهتمام جمعية العلماء المسلمين الجزائريين بالإصلاح في جميع مجالاته؛ الدّينية و السّياسية و الفكرية و الاجتماعية كان بحدف الحفاظ على مقومات الشّخصية العربية الجزائرية الّتي سعى الاستعمار العسكري و الفكري إلى طمسها و بالتّالي إيجاد حيل غريب عن الإسلام و تعاليمه (1). و لا شكّ أنّ الانتصاب لردّ العدوان الفكري هو من أحلّ الأعمال و أكثرها مشقة وعنتا، ومن هنا سارع المصلحون إلى بعث الإسلام في النفوس و السلوك، بشحذ الفعّالية الروحية للمسلم، و بعثه في الأفكار و المفاهيم. و لن يتمّ ذلك إلاّ بتنقية الفكر الدّيني من الشوائب والبدع و الثقافة الدّحيلة مع ربطه عما يستحيب و متطلّبات العصر الحديث.

## I. الإصلاح الدّيني:

تأسست جمعية العلماء المسلمين الجزائريين في أوضاع دينية مزرية بعد أن ركّز المستعمر ضغطه على الإسلام معتبرا إيّاه الحاجز المنيع الّذي يقف حجرة عشرة أمام أطماعه السياسية، و من ثمّة كان لا بدّ من القضاء عليه. ومضت فرنسا في خطّتها تبدل كلّ ما أوتيت من جبروت في سبيل تحقيقها، فأخذ الإسلام يتراجع شيئا

<sup>1 -</sup> ينظر مازن صلاح مطبقاني - جمعية العلماء المسلمين الجزائريين ودورها في الحركة الوطنية الجزائرية - مرجع سابق - ص48.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المرجع نفسه– ص $^{2}$ 

فشيئا، ولم يجد من يحتضنه سوى الزّوايا و الكتاتيب فأصبح يدور في فلك الصوفية وما تخدّر به الشعب من أضاليل و طقوس واهية بعدما أغلقت فرنسا المساحد و ضمّتها إلى أملاك الدولة و بالمقابل فتحت الحانات لتشجيع العربدة و الانحلال الخلقي، يقول الشيخ الإبراهيمي: "جاء الاستعمار الفرنسي إلى هذا الوطن كما تجيء الأمراض الوافدة تحمل الموت وأسباب الموت، والاستعمار سمّ يحارب أسباب المناعة في الجسم الصحيح، و هو في هذا الوطن قد أدار قوانينه على نسخ الأحكام الإسلامية و عبث بحرمة المعابد و حارب الإيمان بالإلحاد و الفضائل بحماية الرذائل و التعليم بإفشاء الأمية و البيان العربي بهذه البللة الّي لا يستقيم معها تعبير و لا تفكير."(1)

و إزاء هذه الأوضاع المتردّية و ذاك الهجوم الهمجي على الدّين، كثّفت الجمعية نشاطها لتغيير المفهوم الديّيني السّائد، و العودة بالدّين إلى أصله النقي. فأخذت على عاتقها الدّعوة إلى التّوحيد وغرس العقيدة الصحيحة في النّفوس، وفق ما ينصّ عليه قانوها الأساسي، يقول الشيخ الإبراهيمي: "إنّ الحدّ الأخير الّذي يحدده التاريخ لهذه الجمعية هو اليوم الذي يصبح فيه المسلمون كلّهم بهذا الوطن و لا مرجع لهم في التماس الهداية إلاّ كتاب الله وسنّة رسوله و لا سلطان على أرواحهم إلاّ الله الحيّ القيّوم، و لا مصرّف لجوارحهم و إراداقهم إلاّ الإيمان الصّحيح تنشأ عنه

<sup>1 -</sup> الشّـيخ الإبراهيمـي نقــلا عــن صــالح خــرفي-المــدخل إلى الأدب الجزائــري-مرجــع ســابق-ص38.

الأعمال الصّحيحة فتثمر آثارا صحيحة...يوم يصبح المسلمون متساوين في العبودية لله، لا يعبدون غيره و لا يدعون سواه و لا يسلّمون وجـوههم إلاّ إليـه و لا يتّخـذ بعضهم بعضا أربابا من دون الله. "(1) فمنهج الجمعية في الإصلاح قائم على التوحيد و إخلاص العبودية لله الواحد الأحد، يقــول الشــيخ الطيــب العقــبي : "هـــذا و إنّ دعوتنا الإصلاحية قبل كلُّ شيء و بعده هي دعوة دينيــة محضــة...و هــي تــتلخُّص في كلمتين: أن لا نعبد إلاّ الله وحده، و أن لا تكون عبادتنا لـــه إلاّ بمـــا شـــرعه و جـــاء من عنده. "(<sup>2)</sup> فقد أدركت الجمعية أنّ نشر العقيدة الصحيحة لا يتحقّ إلاّ بتطهيرها و تخليصها ممّا علق بما من شوائب الشّرك و البـدع ممّـا أحدثـه في ديـن الله المحدثون و أشرك مع الله غيره المشركون"و العقيــدة الحقّــة لهـــا ميـــزان دقيـــق و هــــو الكتاب و السنّة. فإذا عرضنا عقائد النّاس على ذلك الميزان وجدناها طائشة، فأيّ سبيل نسلكه لتقويمها؟ إن اقتصرنا على بيان العقيدة الصّـحيحة و احتهدنا في إقامـة الأدلّة، فإنّ التّأثير يكون قليلا، لأنّ النّفوس قد اصطبغت بعوائد و تقاليد مستحكمة، و الفطر قد فسدت بما لابسها من خرافات و أوهام، فالواحب إذن أن نبدأ بمحاربة تلك البدع و الخرافات بطرق حكيمة تقرب من أذواق النّاس، فإذا

· - الشّيخ الإبراهيمي -آثار الإبراهيمي-مصدر سابق- -1-س138.

 $<sup>^{2}</sup>$  - جريدة السنّة -2 - -7

ماتت البدع و الخرافات وصفت الفطر من ذلك الشّوب سهل تلقين العقيدة الصحيحة و تلقّها الأمّة بالقبول."(1)

و بالرّغم من أنّ جمعية العلماء تأسّست في وقت اشتدّت فيه وطاة الاستعمار على الشعب الجزائري إلا أنها أعرضت عن مواجهته أوّل الأمر، لتوجّه ضرباها إلى "الاستعمار الرّوحي الّذي يمثّله مشايخ الطّرق المـؤثّرون في الشعب، المتغلغلون في جميع أوساطه، المتجّرون باسم الدّين، المتعاونون مع الاستعمار المادي عن رضا و طواعية من أجل تجهيل الأمّة لئلاّ تفيق بالعلم، و تفقريها لـئلاّ تسـتعين بالمـال علـي التحرّر، فكان من سداد الرأي و إحكام التّدبير البدء بمحاربة الاستعمار الثّاني لأنّه أضرّ خطرا و أهون دفاعـــا."(<sup>2)</sup> لأجـــل هــــذا اختـــارت الجمعيــــة أن يكـــون تقـــويم الجانب الدّيني فاتحة عملها الإصلاحي، يقول الشيخ ابن باديس"و بعد، فإنّنا احترنا الخطة الدّينية على غيرها عن علم و بصيرة و تمسّكا بما هـو مناسـب لفطرتنا وتربيتنا من النّصح و الإرشاد و بثّ الخير، والثبات على وجه واحد، و السير في خطّ مستقيم ...و لو أردنا أن ندخل الميدان السياسي لدخلناه جهرا و لضربنا فيه المثل بما عرف عنّا من ثباتنا و تضحيتنا، و لقدنا الأمّة كلّها للمطالبة بحقوقها، و لكان أسهل شيء علينا أن نسير بها على ما نرسمه لها، وأن نبلغ من نفوسها إلى أقصى غايات التّأثير عليها فإنّ ممّا نعلمه و لا يخفي على غيرنا أنّ القائد الّــذي يقــول للأمّــة:

<sup>· -</sup> الشيخ الإبراهيمي - آثار الإبراهيمي - مصدر سابق - ص86 - من المادّة 69 من القانون الداخلي للجمعية.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الشيخ الإبراهيمي -آثار الإبراهيمي - مصدر سابق - ج1 - - 0 . أو محلّة الثقافة - ع87 - 0 - 0

إنّك مظلومة في حقّك و إنّني أريد إيصالك إليه يجد منها مالا يجده تمّن يقول لها إنّك ضالّة عن أصول دينك و إنّني أريد هدايتك، فذلك تلبّيه كلّها، و هذا يقاومه معظمها أو شطرها، و هذا كلّه نعلمه، و لكنّنا اخترنا ما اخترنا لما ذكرنا و بينّا، و إنّنا حفيما اخترناه بإذن الله لماضون وعليه متوكّلون. "(1) فابن باديس إذ ينادي بالتّفكير و التّخطيط و التّنظيم و الدقّة فهو عند تحديده للدّواء يكتفي بعلاج واحد هو القرآن قياسا على مجتمع الدعوة و مرحلة الخلاف الرّاشدة. (2) و هو لا يرى إصلاحا للمجتمع دون إصلاح الفرد و عقائده.

و عن منهج الجمعية يقول الشيخ الإبراهيمي "كان معقولا جدّا أنّ الإصلاح الدّيني لا يطمئن به المضجع في هذه الدّيار و لا ترسخ جذوره إلاّ إذا مهدت له الأرض و نقيت. و لا بدّ بعد وجود المقتضيات من إزالة الموانع. و موانع الإصلاح هذه الدّيار و عوائقه هي طائفة أو طوائف تختلف اسما و صفة و تتّحد رسما و غاية. "(3)

و هو ما حمل المصلحين الجددين على الاهتمام بدعوة المسلمين إلى التوحيد و هو ما حمل المصلحين الجمعينة و تخليصه من براثين الشرك فسخروا لأجل ذلك عديد المقالات في جرائد الجمعية كالشهاب و البصائر و غيرهما، الأمر الذي زعزع عقائد كانت تحسب من صميم

<sup>-4-15</sup> - حريدة الصراط

<sup>2 - 1</sup>الشهاب - - 2 - 1د.

 $<sup>^{3}</sup>$  – السجل – مصدر سابق – ص $^{5}$ 0.

الإيمان و نسف صروحا مشيدة من الخرافات و الأوهام و وضع الأساس الإيمان و نسف صروحا مشيدة من الخرافات و الأولى لتطهير العقائد و الأفكار. (1)

و يواجه الشيخ الذين يعيبون عليهم انشغالهم بالردّ على المنحرفين في العقيدة صرف الجهود و الأوقات في ذلك فيقول و قد يظن الظانون و تنطق ألسنتهم بهذا الظن أن هذه المنكرات الّي نحاربها و نشتد في حربها هي قليلة الخطر ضعيفة الأثر، و أتنا غلونا في إنكارها و أنفقنا من الأوقات و الجهود في ما كان حقيقا أن يصرف في ناحية أخرى أهم كالإصلاح العلمي. و فات هؤلاء أن اللوازم القريبة لتلك المنكرات الّي تشتد الجمعية في محاربتها، الترهيد في العلم و إفساد الفطر و فشل العزائم و قتل الفضائل النفسية و إزالة النّقة بالنّفس من النّفس و تضعيف المدارك و تخدير المشاعر، و هي رذائل لا تجتمع واحدة منها مع ملكة علمية صحيحة، فكيف بها إذا احتمعت؟

فكان من الحكمة أن تبتدئ الجمعيّة بـ تطهير النّف وس مـن الرّذائـل و أن تجعـل مـن صرحاتها عليها نذيرا للنّاشئة أن تتلطّخ نفوسهم بشيء من أوضاعها."(2)

فمحاربة الطرقيين أمر لا يستهان به بل لقد جعلته الجمعية من أولى أولوياها حتى فمحاربة الطرقيين أمر لا يستهان به بل لقد جعلته الجمعية من الشوائب و تخلّصها من الاعتقادات الخاطئة (3) إذ"كيف يخلص في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - ينظر الشهاب-ج4-2.

 $<sup>^{2}</sup>$  -  $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$   $^{1}$ 

<sup>3 -</sup> مازن صلاح مطبقاني-جمعية العلماء ودورها في الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص85.

عبادة ربّه من يعتقد أنّه لا يصلح هو لمناجاته، و أنّه لا بدّ من واسطة تقرّبه زلفي إليه و تعطيه و تمنعه... أم كيف تتهدّب أخلاق من يعتقد أنّ كلّ ما هـو عليـه مـن عوائد فاسدة هو الدّين و من سنّة المتقدّمين، و أنّ من يريد إصلاح تلك العوائد من الملحدين أم كيف تستقيم أعمال من يعتقد أنّ شيخه ينجيه من النّبران، أو أنّ الذَّكر الفلاني أو الصَّلاة الفلانية إذا قالــه محيــت عنــه جميــع الأوزار و زجّ في زمــرة الأحيار، أو أنّ زيارة قبر شيخه تعدل عبادة سبعين سنة، أو أنّ الطواف بقبره كالطواف بالبيت الحرام... أو كيف يعمل لعز "أو ينتصر من بغيى من يعتقد أن ذلَّه و استعباده و مهانته أمر مقدّر عليه لا يسعه إلا الصّبر عليه حتّ ي يتمّ أجله أو يأتي المهدى فيخلَّصه و يعتقد أنَّ الأموات تتصرّف له و أنّها تدفع عنه كيد الظالمين و قوّة الجبارين بل إنّها هي الّتي غضبت عليه فجاءته بالبلايا و قادت إليه جيوش المحن يتقدّمها سيدي فلان و يسوقها سيدي فلان..."(1)

و قد بنت الجمعية دعوها على أصول ثلاثة هي الكتاب و السنة و منهج السلف الصالح من الصحابة و التابعين و أئمة الدين، يقول الشيخ ابن باديس "قد رأينا و نحن نحدم أمّة مسلمة أن نسعى لتهذيبها من طريق الإسلام، و لم نشك قط أن الإسلام ليس هو ما تمثّله بسيرة مجموعها و أفرادها، و أنّ الإسلام إنّما هو في كتاب الله و سنّة رسول الله-صلّى الله عليه و سلّم- و ما كان عليه سلفها من

<sup>1 - 190 - 3 - - 191 - 191</sup>. الشهاب ع

أهل القرون الثلاثة المشهود لهم بالخيرية على لسان الصّادق المصدوق فصمدنا ندعو الأمّة إلى الرّجوع إلى هذه الأصول و طرح كلّ ما يخالفها من قول و عمل و اعتقاد. (1)

و هكذا يمكن حصر منهج الجمعية في الأصول التّالية:

- الإسلام هو دين الله الذي وضعه لهداية عباده و أرسل به جميع رسله و كمّله على يد نبيّه محمّد- صلّى الله عليه وسلّم-.
  - القرآن هو كتاب الإسلام.
  - السنّة القولية و الفعلية الصّحيحة تفسير و بيان للقرآن.
- سلوك السلف الصالح-الصحابة و التابعين و أتباع التابعين- تطبيق لهدى الإسلام.
- فهوم أئمة السلف الصالح أصدق الفهوم لحقائق الإسلام و نصوص الكتاب و السنّة...(2)

و انطلاقا من هذه الأصول سعت الجمعية إلى تخليص المحتمع من الأوهام و الخرافات و المعتقدات الفاسدة و تبسيط الأحكام الفقهية. ف " التعقيد الله ي

 $<sup>3</sup>_{-}$  - الشهاب ع-3

 $<sup>^{2}</sup>$  –الشهاب – ع $^{1}$  –ص $^{2}$  خطبة صلاة الجمعة ألقاها ابن باديس بالجامع الأخضر بقسنطينة.

أصاب المذاهب الفقهية هو أحد الأسباب السي دفعت النّاس إلى التّحلّل منها و الانخراط في الطرق الصوفية الّي أباحت لهم التحلّل من التّكاليف."(1)

لذا لا غرو إن وجدنا زعماء الجمعية (2) يوجّهون ضرباهم إلى بعض الزوايا -معقل الصوفية- الَّتي خرجت عن تعاليم الدّين. و قد اتّسمت المواجهة بانعـدام التّكافؤ بـين الطرفين إذ لم يتمكّن الطرقيون من مجاهـة خصـومهم المصـلحين، مـا أدّى هـم إلى اعتماد قرارات تعسفية من مثل إغلاق المساجد في وجه الدّعاة كما فعل مفتى قسنطينة المولود بن الموهوب' حين منع الشّيخ ابن باديس من تقديم دروس الوعظ في الجامع الكبير. <sup>(3)</sup> على أنّ الاحتدام بين الإصلاحيين و الطرقيين تلاشي قليلا على إثر احتفالات الفرنسيين بالذكرى المائوية للاحتلال و ما انحر عنها من إهانة للجزائريين في دينهم و وطنيتهم (<sup>4)</sup> ما مهّــد لتأســيس جمعيــة ينضــوي تحــت رايتــها الفريقان و هي جمعية العلماء. "غير أنّ مشاركة الفريقين في تأسيسها لم يمنع من استمرار النّشاط الإصلاحي المناوئ للطرقية. هذه الّي أحدثت وثنية في الإسلام بما سنّت من طقوس بعيدة عن أصالة الدّين ، طقوس هاجمها الشّيخ البشير الإبراهيمي بقوله "القوم عارفون بالله و إن لم يدخلوا كتّابـــا، ول م يقـــرؤوا كتابـــا، و كـــلّ مــــا ينتسب إليهم عارف بالله بمجرّد الانتساب أو بمجرّد اللّحظة من شيخه، و قد كان

<sup>· -</sup> القول لحبيب غانم نقلا عن أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص177.

 $<sup>^{2}</sup>$  نشير أنّ الصراع بين دعاة الإصلاح و الطرقيين بدأ قبل تأسيس الجمعية.

<sup>3 -</sup> أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص179.

<sup>4 -</sup> أحمد توفيق المدني-حياة كفاح-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر والتّوزيع-1977-ق2-ص167.

قدماؤهم يتّخذون من مراحل التّربية مدارج للوصـول إلى معرفـة الله فيمـا يزعمـون و في ذلك تطويل للمسافة، و إشعار بأنَّ المطلوب شاق، حتَّى حاء الدحَّال ابن عليوة و أتباعه بالخاطئة فأدخلوا تنقيحات على الطّريــق ... و مــن تنقيحــاهم تحديــد مراحل التّربية (الخلوية) لمعرفة الله بثلاثة أيّام (فقط لا غـير)، تتبعهـا أشـهر أو أعـوام في الانقطاع لخدمة الشّيخ من سقى الشّجر و رعى البقر و حصاد الزّرع، و بناء الدور مع الاعتراف باسم الفقير، و الاقتصار على أكل الشّعير، و لئن سألتهم لم نزّلتم مدّة الخلوة إلى ثلاثة أيّام ليقولنّ فعلنا ذلك مراعاة لــروح العصــر الّــذي يتطلّـب السّرعة في كلّ شيء فقل لهم قاتلكم الله ولما نقصتم ملّة الخلوة و لم تنقصوا ملّة الحدمة أيّها الدّجاجلة؟"(<sup>1)</sup> و قد اعتبر الإصلاحيون التوسّل شركا بـالله و حــذّروا من كلّ متريبط يقف بين الإنسان و خالقه و يسيطر على عقله و قلبه و حسمه و ماله بقوّة يزعم التّصرّف بما في الكون. (2) كما هاجموا التّنظيم الهيكلي للطّرق الصوفية المبنى على أساس نظام هرمي (3) يقوم على مبدأ الخضوع اللامشروط للشّيخ الملقّب بألقاب تتّصف بها الذّات الإلهية مثل مولانا و سيّدنا...(<sup>4)</sup> ذاك النّظام حلق طقوسا وسّعت الهوّة بين أبناء الشّعب الواحد"فبدل التّساوي في الكرامة و الحقوق

-1 السجل – مصدر سابق – ص-243.

 $<sup>^{2}</sup>$  - الشهاب - ع $^{2}$  الشهاب - ع

 $<sup>^{3}</sup>$  النظام الهرمي فيه قاعدة خاصة 'بالإخوان' و قمّة خاصة بالشيخ و بينهما مجموعة تقوم بوظائف دينية.

<sup>4 -</sup> أحمد خطيب-جمعية العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص184.

و الواحبات، انقسم المحتمع إلى مشايخ و مقدّمين و إحوان، و بدل الأحوّة بين كافّة أعضاء المحتمع عم التّحزّب و التعصّب لتعدّد الطّرق و احتلافها..."(1)

و إلى جانب هذه الفوارق الاجتماعية استحدثت عادات و ابتدعت واجبات مالية مثل التويزة أو "المعرفة" فكان "حق" الشيخ قبل الزوجة و الأولاد و الآباء و الأجداد، وحق الشيخ في المال قبل حق الفقير المسكين (2).

و قصد القضاء على تلك الطّقوس و العادات المبتدعـة اسـتعانت الجمعيـة بالجمعيّات الدّينية الّي أسّستها للإشراف على المسائل الدّينية و المدارس الحرّة و النّـوادي الثَّقافية كما استعانت بالدَّعوة في المساجد متّخذة إيّاها منابر للوعظ و الإرشاد. ولم يكن المحتلُّ– و معه الطرقيون– ليتغاضـــى عــن تلــك النّشـــاطات، فقـــد أصـــدر أحكاما تقضى بحظر المساجد الرّسمية على العلماء المصلحين، و فرض الرّقابة على تحرّكات العلماء، و إغلاق كثير من مدارس جمعية العلماء. و لقد واجهت الجمعية قرارات الإدارة التّعسّفية بأساليب مختلفة، و حاولت التّخفيف من حدّها و عدم الاستسلام لها في الوقت ذاته، من ذلك أنّها حوّلت بعض قاعات التّدريس في توقُّفت نتيجة لتلك القرارات.كما أنّها طالبت بفصــل الــدّين عــن الدّولــة- و هــو مطلب لم يدرج في قانونها الأساسي لدى إنشائها- و جعلت هذا المطلب غايتها

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص-185.

 $<sup>^{2}</sup>$  – السجل – مصدر سابق –  $^{2}$ 

الرّتيسية، فقد ألحّت على أن "تسلّم المساحد للمسلمين مع تعيين مقدار من ميزانية الجزائر لما يتناسب مع أوقافها، و تتولّى أمرها جمعيات دينية مؤسّسة على منوال القوانين المتعلّقة بفصل الدّين عن الحكومة. "(1) كما طالبت بأن "تؤسّس كلّية لتعليم الدّين و لسانه العربي لتخريج موظّفي المساحد من أئمّة و خطباء و مدرسين و مؤذّنين و قيّمين....(2) و أن "ينظم القضاء بوضع مجلّة أحكام شرعية على هيئة إسلامية يكون انتخابها تحت إشراف الجمعيات الدّينية، و إدخال إصلاحات على المدارس الّي يتخرّج منها رحال القضاء، منها تدريس تلك المجلّة و التّحقّق بالعلوم الشّرعية الإسلامية و طبع التّعليم بطابعها لتكوين رحال يكونون من أصدق المثلّين لها. "(3)

بذلت الجمعية جهدا كبيرا في مساعيها الرّامية إلى إصلاح المفهوم الدّيني فتصدّت للطرقية الّتي كانت تميمن على فكر المواطن الجزائري، و هاجمتها في عقر دارها وكان سلاحها العلم و الحوار المقنع. و سعت للحفاظ على الشخصية العربية الإسلامية بمطالبتها بفصل الدّين عن الدّولة. و بفضل جهادها المنظّم و المخطّط الستطاعت الجمعية أن تحاصر الطرقية و أضاليلها "فخمدت نيران أهل الزردة و زالت عن البلاد حمّى الدّراويش و تخلّصت منها الجماهير، بعد أن ظلّت طوال

<sup>1 - 1</sup> البصائر -س1 - 34 - 1936.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه.

<sup>.</sup> المصدر نفسه -

خمسة قرون ترقص على دقّات البنادير و تبتلع العقارب و المسامير مع الخرافات و الأوهام."(1)

و هكذا اعتمدت الجمعية في جهادها المستميت ضدّ الطرقية خطّة محكمة مبنية علي، أسس متينة قوامها القرآن و السنّة "قمنا بالدّعوة إلى ما كان عليه السلف الصالح من التمسّك بالقرآن الشّريف و الصّحيح من السـنّة الشّـريفة... "(2) لكـنّ الجمعيـة لم تحجّر واسعا مثلما فعل الطرقيّون، و إنّما جعلت في الحسبان واقع الأمّـة المعـاش لإصلاحه وفق ما تمليه مقتضيات العصر. فلا غرو إذا اعتبرت الفقهاء المتزمّتين حجرة عثرة في طريق الإصلاح، هؤلاء الّذين يتشـبّثون بالماضـي و بالنّصـوص القديمـة من الفقه أو الدّين دون أن يلتفتوا إلى مستجدّات العصــر و مــا يتطلّبــه مــن تفســير يتناسب مع الحاضر و يدفع النّاس إلى الفهم الصّحيح للإسلام. و كانت الجمعية "ترفع شعار الإسلام دينا و دولة و عقيدة و علاقات اجتماعية فكرا و فعلا، نظرا و عملا، قواعدا و نصوصا. "(3) فهي تري أنّ " الإسلام عقد اجتماعي عام فيه جميع ما يحتاج إليه الإنسان في جميع نــواحي الحيــاة لســعادته و رقيّـــه. و قـــد دلّـــت تحارب الحياة كثيرا من علماء الأمم المتمدّنة أن لا نجاة للعالم ممّا هـو فيـه إلاّ بإصلاح

<sup>1 -</sup> مالك بن نبي-شروط النهضة-بيروت-دار الفكر-ص28.

 $<sup>^{2}</sup>$  –السجل–مصدر سابق–ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  – عبد الله ركيبي-الشعر الديني-مرجع سابق-ص $^{3}$ 

عام على مبادئ الإسلام..." (1) لذا وجب على المسلم المعاصر أن ينطلق من أرضية الإسلام و دائرة أحكامه و توجيهاته "فهو غني به عن كل منه من مناهب الحياة.." (2) فمذهب الجمعية يقوم على الاجتهاد كركيزة من ركائز الفكر الإصلاحي. و هو ما يرفضه خصومهم من الطرقيين النين يروا أن باب الاجتهاد قد أغلق.

إنّ هذا التباين في مواقف المصلحين و حصومهم من الطرقيين حعل كفّة الميزان ترجّح لصالح المجموعة الأولى لا سيما و أنّها قد تجاوبت مع فئة الشباب "سواء فيما يتصل بتفسيرهم للدّين تفسيرا جديدا حيّا، أو بإنشائهم مدارس تأوي آلاف الأطفال و تنقذهم من الجهل..."(3) على أن هناك نقاط احتلاف كثيرة بين الإصلاحيين و الطرقيين، جعلت من الفكر الإصلاحي قوة تعبّر عن الحاضر بينما جعلت من رحال الطرق كتلة تعبّر عن الماضي الجامد(4)، ثمّا أضفي على رجال الإصلاح صفة الزّعامة الّي تؤهّلهم لأن يقودوا الفكر و الثقافة في تلك الفترة. و يمكننا أن نحصر أوجه الاحتلاف بين الفريقين في التقاط التّالية:

 $<sup>^{-1}</sup>$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-1}$   $^{-$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه –  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي-الشعر الديني الجزائري-مرجع سابق-ص585.

 $<sup>^{4}</sup>$  عبد الملك مرتاض-أدب المقاومة الوطنية في الجزائر –مرجع سابق– ج $^{1}$ – $^{0}$ 

- تشبّت الطرقيين بالماضي و بالنّصوص القديمة دون محاولة التّحديد فيها و تفسيرها تفسيرا يناسب العصر و يدفع النّاس إلى الفهم الصّحيح للإسلام.
- التغيير مبدأ من مبادئ الفكر الإصلاحي، و هـو لـدى خصومهم تـورة و انقلاب في الحياة ممّا يضرّ بالمحتمع أكثر ممّا ينفعه.
- اعتماد رجال الطرق على النّصوص ذات الصّلة بالنّصوو و معانيه لـتطهير المسلم- في نظرهم- ثمّا يعاني في حياته روحيّا و ماديّا، في حين يرى رجال الإصلاح أنّ التّصوّف- و إن وجد في النّراث الإسلامي- فهو عائق لا عامل مساعد للمجتمع الإسلامي، و من هنا اعتمدوا على الكتاب و السنة دون سواهما درءا للفتن الّي تحدثها كثرة المذاهب و الّي من شأها الإضرار بالوحدة الإسلامية الّي كانت شعارا من شعارات الفكر الإصلاحي. (1)
- البرجعاجية الّتي يعيش فيها الطرقيون وكانت تمثّل مركز قوهم في بداية الأمر قضت على نفوذهم المعنوي و الاجتماعي، في حين تعزّرت الحركة الإصلاحية و قويت بالتفاف المواطنين حولها -لاسيما الشّباب بالنّظر لما تحمله من أفكار و مبادئ ترمى كلّها لخدمة الصّالح العام. (2)

و الجمعية حين أعلنت الحرب على الطرقية، صوّبت ضرباتها نحـو المغـالين الّـذين خرجوا عن تعاليم الدّين الحنيف من أصحاب الزّوايا المتطرّفين ممّـن شـوهوا معالمـه

 $<sup>^{-1}</sup>$  عبد الملك مرتاض-أدب المقاومة الوطنية في الجزائر –مرجع سابق– ج $^{-1}$  –  $^{-0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – عبد الله الركيبي-الشعر الديني-مرجع سابق-ص585.

بما أدخلوا عليه من خرافات و بدع "لا نريد هدم الزّوايا و إنّما نريد إصلاحها، لا كلام لنا مع الأموات و إنّما كلامنا مع الأحياء، لا ننكر الولاية و إنّما ننكر الغلو في تقدير أهلها، لا ننكر الكرامة و إنّما نتحرّى في توفّر شروطها، لا ننهى عن زيارة البدعة.

في الزّوايا و فينا و في غيرنا شيء من الفساد غير أنّ الفساد إذا نشاً من الزّوايا عمّ انتشاره لما لها من كثرة الأتباع، فهي حديرة أن تقدّم على غيرها في الإصلاح، و تخصّص بجانب كبير من دعوة المصلحين و نحن بحمد الله قد أسمعنا أصحابها -مع احترامهم - كلمة الحقّ و حرّكنا الكتّاب على اختلاف مشاربهم إلى تبادل الأفكار في إصلاحها. و عرّفنا الأمّة أنّ فيها ما ليس من الدّين، فأصبحت مسألة مطروحة على بساط البحث، معروضة على المحات الإصلاحي بعد سكون طويل في زمن بعيد... "(1)

استطاعت الجمعية إذن أن تهاجم الطرقية في عقر دارها و تشل معاقلها. سلاحها في ذلك العلم و الدين اللذان مكّناها من أن تنتشل المواطن من براثين الطرقية و شطحاتها، و تحمّله سلاح الفكر و النّشاط الّذي يؤهّله لخوض المعارك و تحرير وطنه من ربقة الاستعمار.

97

<sup>1 -</sup> الشهاب-حـانفي 1926.و ينظـر أيضـا مفـدي زكريـا -تـاريخ الصـحافة العربيـة في الجزائــر-مرجع سابق -ص90.

### II. الإصلاح الفكري:

يقوم المشروع النّهضوي الّذي تبنّت مجمعية العلماء المسلمين الجزائريين على منظور حضاري شامل(1)، جعلها تدرك أنّ ما تعيشه الجزائر من وهن و تخلُّف مردّه إلى ما انحدرت إليه قواها الشّعورية و الفكريــة مــن ضــعف الــرّوح الدّينية و إهمال الحياة العقليــة و طغيــان ســلطان الجهــل و التّقليــد...وكانــت الجمعية تدرك أنّ للعلم مكانة بالغة الأهمّية فيما تصبو إليه الأمّة على طريق النهوض و التحرّر. و من هنا كانت المعرفة إلى جانب العقيدة من أهم ما أقامت عليه دعائم مشروعها الحضاري، فكانـت الخطـوة الأولى لتحقيـق مراميهـا هي نشر العلم في أوساط الأمّة "لأنّ البناء السّليم لقدرات الإنسان الفكرية هو الَّذي يصحّح له وعيه بنفسه و بمن حوله و يدفعه من ثمّ إلى الســموّ بســلوكه نحــو مصاف الرّقي و الكمال"<sup>(2)</sup> ذلك أنّ "سلوك الإنسان في الحياة مر تبط بتفكيره ارتباطا وثيقا يستقيم باستقامته و يعوج باعوجاجه و يثمر بإثماره و يعقم بعقمه لأنَّ أفعاله ناشئة عن اعتقاداته، و اعتقاداته و أقواله إعراب عن تلك

<sup>1 -</sup> البصائر - ع147 - حـــوان 2003 - محــــد بـــن سمينــــة - "المشـــروع التربـــوي الباديســـي مـــرام وم تكزات".

النتيخ ابن باديس- محالس التذكير من كلام الحكيم الخبير- تحقيق أحمد شمس الدين- دار الكتب العلمية-2003- ص20.0. و ينظر آثار الإمام-ج1-0.00.

الاعتقادات، و اعتقاداته ثمرة إدراكه الحاصل عن تفكيره و نظره. "(1) و بناء على هذا التصوّر الشّمولي انطلقت الجمعية في مشروعها التّربوي من نقطة البداية في تاريخ الدّعوة الإسلامية، من أوّل آية نزلت على خير الأنام – عليه أفضل الصّلاة والسّلام "إفْرًأ باسْم رَبّك الَّذِي خَلَق. "(2) و هي آية تدلّ دلالة واضحة أنّ الإسلام دين أقام حضارته على العلم، إذ أحدث ثورة على الآبائية و التّقليد للأوّلين ودعا إلى البحث و التأمّل و إعمال التّظر، و رفض كلّ شيء لا يخضع للدّليل. (3)

فالإنسانية و هي تسعى لتحصيل الكمال و تحقيق الحضارة يجب أن تعي أنّ العلم الصّحيح والخلق المتين هما الأصلان اللّذان يتحقّق بهما مبتغاها ف" العلم وحده هو الإمام المتبع في الحياة في الأقوال و الأفعال و الاعتقادات."(4)

و ما التخلّف و الانحطاط اللّذان آل إليهما العالم الإسلامي إلا بسبب ابتعاده عن العلم في سائر المحالات، فساد الاستبداد الميدان السياسي، و ساد التّقليد و الابتداع المحال الدّيني بعد أن غيّب العقل. و إدراكا منها لهذه الحقائق جعلت الجمعية من التّعليم أساس النهضة و أوكلت المهمّة إلى العلماء، يقول الشيخ ابن باديس"لن يصلح المسلمون حتّى يصلح علماؤهم، فإنّما العلماء من الأمّة عمثابة القلب، إذا

<sup>1 -</sup> المصدر السابق-ص139.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - سورة العلق-آية 1.

<sup>3 -</sup> محمّد درّاجي-الحركة الإصلاحية في الجزائر-مرجع سابق-ص44.

<sup>4 -</sup> محالس التّذكير - مصدر سابق - ص136.

صلح صلح الجسد كله، و صلاح المسلمين إنّما هو بفقههم الإسلام و عملهم به، و إنّما يصل إليهم هذا على يد علمائهم. "(1) و لن يتمّ إصلاح العلماء ما لم يشمل هذا الأحير سائر عناصر العمليّة التّربوية بما تتضمّنه من محتوى، و بما تقوم عليه من طرق، و بما تتطلّع إليه من مرام ولن يصلح العلماء إلاّ إذا صلح تعليمهم، فالتّعليم هو الّذي يطبع المتعلّم بالطّابع الّذي يكون عليه في مستقبل حياته و ما يستقبل من عمله لنفسه و غيره، فإذا أردنا أن نصلح العلماء فلنصلح التّعليم. "(2) فالعلم يصحّح عقائد المسلمين، و ينوّر عقولهم و يزكّي نفوسهم بالأحلاق الفاضلة و الأعمال الحسنة، و من ثمّ كان لا بدّ من الاعتماد عليه لأنّ المراهنة على غيره سيبوء لا محالة بالفشل" و لن يصلح هذا التّعليم إلاّ إذا رجعنا بــه إلى التّعلــيم التّبــوي في شكله و موضوعه، في مادّته و صورته، فيما كان يعلّم -صلّى الله عليه و سلّم-و في صورة تعليمه."<sup>(3)</sup> و ليس التّدريس في نظر المفكّرين المسلمين وظيفًا و إنّمًا هـو رسالة و جهاد من أجل حدمة الإنسانية و ترقيتها (<sup>4)</sup>، فالعلماء ورثـة الأنبيـاء "و لـيس الأنبياء إلاّ تاريخ جهاد و مجاهدة في هداية النّاس."(5) و كذلك العلماء لمنزلتهم

 $<sup>^{1}</sup>$  – آثار الإمام ابن باديس – مصدر سابق – ج $^{4}$  –  $^{0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المصدر نفسه – ص 74.

<sup>75</sup> – المصدر نفسه – 3

 $<sup>^{4}</sup>$  -البصائر - ع $^{147}$ -جوان  $^{2003}$ -ص

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> -المصدر نفسه-ص15.

الرّفيعة عند الله، ثمّ لتكليفهم بواجب الدّعوة إلى دين الله و نهوضهم بأمانة التّبليغ و التّبيين.

على أنّ العلم في مفهوم الجمعية لم يقتصر على العلم الدّيني فقط-على أهيّته في المحافظة على الهويّة الإسلامية - بل يتعدّاه إلى المعنى القرآني الشّامل، يقول الشّيخ "فاحذر كلّ متعيلم يزهّدك في كلّ علم من العلوم، فإنّ العلوم كلّها أثمرها العقول لخدمة الإنسانية، و دعا إليها القرآن بالآيات الصّريحة و حدمها علماء الإسلام بالتّحسين و الاستنباط ما عرف عنها في عهد مدنيتهم الشّرقية و الغربية حتّى اعترف بأستاذيتهم علماء أوربا اليوم. "(1)

و الإمام و هو يدعو إلى الأخذ بالعلوم كلّها، يحثّ على ضرورة استقراء الحضارة الإسلامية "و هكذا كما كان العرب و المسلمون أيّام بل قرون مدنيتهم عربوا كتب الأمم إلى ما عندهم و نظروا و صحّحوا و استدركوا و اكتشفوا فأحيوا عصور علم من كانوا قبلهم ، و أناروا بالعلم عصرهم، و مهّدوا الطريق و وضعوا الأسس لما جاء بعدهم، فأدّوا لنوع الإنسان بالعلم و المدنية أعظم خدمة تؤدّيها له أمّة في حالها و ماضيها و مستقبلها... "(2) فعمل الجمعية لم يكن مقتصرا على الإصلاح الدّيني فقط، بل عمدت - بحكم تكوينها العلمي الوطني - إلى بعث التقافة العربية في بلد تتولّى فيه المدرسة الفرنسية وحدها مهمة نشر التّعليم، و ذلك

<sup>.</sup> 138س التذكير – مصدر سابق – ص $^2$ 

إيمانا منها بأنّ نشر الإصلاح الديّني و الفكري لا يمكن أن يتّخذ سبيله إلى عقول المواطنين إلا إذا كان مصحوبا بالتعليم القومي الدي يشمل بالإضافة إلى مبادئ القراءة و الكتابة، دراسة التّاريخ العربي الإسلامي. فعن طريق استقراء التّاريخ تُستنهض الأمجاد الوطنية الَّتي لا بدّ من التعرّف عليها قبل تلمّس طريق المستقبل. و لذلك نرى الجمعية تحرص حرصا شديدا على البعد التّاريخي الّذي كان الشيخ ابن باديس يثيره دوما لدي افتتاحــه لخطبه، ومحاضـراته و كلماتــه الّــتي يلقيهـا في المساجد و النّوادي و المدارس: " أيّها الجزائري التّاريخي القديم المسلم الصّـميم... "(1) و هو حين يدعو للعودة إلى التّاريخ فذلك لأحل أن يستقرأه ليحاكم ما يعرض عليه من آراء و أفكار و مشاريع، لأنّه الحكم الفصل<sup>(2)</sup>يقول"أيّها الشّعب المسلم، أيّها الشّعب العربي الأبيّ حذار من الّذين يمنونك و يخدعونك، حذار من الّدين ينومونك و يخدّرونك، حذار من الّذين يأتون بـوحى مـن غـير نفسـك و ضـميرك، و من غير تاريخك و قوميتك، و من غير دينــك و أبطــال دينــك و ملّتــك، اســتوح الإسلام ثمّ استوح تاريخك ثمّ استوح قلبك، اعتمد على الله ثمّ على نفسك..."(3) و لم يكن ابن باديس يريد التغنّي بالأمجاد و الإغراق في الماضيي مع إغفال الحاضر و عدم التطلُّع إلى المستقبل، و إنَّما كان يهدف إلى البناء و التّربيـة علـي أسـس متينـة

 $<sup>^{-1}</sup>$  - آثار الإمام ابن باديس - ج $^{-0}$ 

<sup>2 -</sup> محمّد درّاجي-الحركة الإصلاحية في الجزائر-ص58.

 $<sup>^{3}</sup>$  آثار الإمام ابن باديس-ج $^{5}$  –  $^{3}$ 

راسخة في القدم حتّى يكون البناء متميّزا و قــادرا علــى مواجهــة محــاولات المســخ و التّشويه "إنّما ينفع المحتمع الإنساني و يؤثّر في سيره من كان من الشّعوب قد و أصلح شأنه في الحال و مدّ يده لبناء المستقبل، يتناول من زمنــه و أمــم عصــره مــا يصلح لبنائه، معرضا عمّا لا حاجة له به أو ما لا يناسب شكل بنائــه الّــذي وضـعه على مقتضى ذوقه و مصلحته."(1) فالتّاريخ في المنظور الباديسي هــو روح الحيــاة لــذا أراد أن تأخذ منه الأجيال المعاصرة الأصول الثّابتة لإقامة بنيان يصلح شألها في الحاضر و يساعدها على بناء مستقبل زاهر. و يبقى التّباريخ -على أهمّيتـه- يمثّـل عنصرا واحدا من عناصر النّهضة الفكرية. فثمّة عناصر أحرى لا تقلّ أهمّية، و لا بدّ من تضافرها جميعها لبلوغ الأهداف المنشودة، من ذلك فتح المدارس الحرّة. فقد بدأت الجمعية حركتها التعليمية بفتح مدارس عربية حررة غير خاضعة لرقابة الإدارة الحكومية، وكان علماؤها يتولَّـون التّــدريس بهـا و بالمسـاجد في آن واحــد.(2) و لم تحاول الجمعية فتح مدارسها الحرّة في المدن الجزائرية مباشرة بل كانت تسعى إلى ذلك عن طريق تكوين جمعيات إصلاحية محلّية، إذ تتولّي كلّ جمعية من الجمعيات الَّتي تطلق على نفسها اسم جمعية الإصلاح أو جمعية التّربيـة و التّعلـيم، فـتح مدرسـة حرّة. أمّا دور جمعية العلماء، فيكمن في اختيار المعلّمين، و الإشراف على سلوكهم

<sup>1</sup> - البصائر - ع171 - جوان 1939.

<sup>2 -</sup> أحمد الخطيب-جمعية العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص198.

و نشاطهم، وكذا الإشراف الفني من انتقاء للبرامج التعليمية و تأمين الكتب، و تفتيش تربوي و مراقبة دورية. و على غرار الحركة الإصلاحية الدينية السي كانت عرضة للاضطهاد من ناحية، و المنافسة من ناحية ثانية، كانت الحركة الإصلاحية التعليمية هي أيضا عرضة للمنافسة من قبل الطرقيين " اللذين حاولوا إدخال تحسينات عصرية على طريقة التعليم البدائي في زواياهم، خاصة في مناطق القبائل و واد سوف، و تيارت و لكن محاولتهم بقيت متخلفة على محاراة التعليم الإصلاحي. "(1)

كما تعرّضت للمضايقة من قبل المستعمر السدي أصدر "تعميميي ميشال "يفرض فيهما مراقبة مشددة على نشاطات رحال الإصلاح<sup>(2)</sup>، و غيرهما من الإحراءات التي كانت مكمّلة لما جاء به التّعميمين و الّي من شألها تضييق الخناق على الحركة الإصلاحية. و على الرّغم من تلك الإحراءات التّعسفية واصلت الجمعية نشاطها. يقول الشّيخ الإبراهيمي "سعت الجمعية بما استطاعت من أسباب أن توسّع دائرة الأمكنة بإحداث مكاتب حرّة للتّعليم المكتبي للصّغار و بتنظيم دروس في الوعظ و الإرشاد الدّيني في المساجد، و بتنظيم محاضرات في التّهدذيب و شوون الحياة العامّة في التّوادي. و صحبها توفيق الله تعالى، فنجحت مساعيها في هذا الباب بغاحا عظيما، و أثمرت أعمالها إثمارا نافعا، و لولا موانع من الأحكام الإدارية

<sup>1 -</sup> أحمد الخطيب-جمعية العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق -ص200.

<sup>2 -</sup> مازن مطبقاني-جمعية العلماء ودورها في الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص179.

الجائرة في غلق بعض المكاتب، و التضييق في إعطاء السرخص، و إيصاد المساحد في وحوه الوعاظ لكانت التتيجة اليوم ممّا تغتبط الجمعية العاملة المخلصة. "(1) و قد اعتمدت الجمعية في عملها منهجا حديدا لتلقين العلم للنّاشئة بطرق صحيحة، حيث سعت إلى إصلاح أساليب التعليم بقسميه المكتبي و المسجدي ممّا سمح بالقضاء على الأساليب العتيقة العقيمة الّتي كان يباشر بحا التعليم. (2) بل سعت إلى أكثر من ذلك حين جعلت من تعميم التعليم هدفا لها فعمدت إلى مكافحة الأمّية لدى المستين عن طريق تعليمهم "مقدار ما يرفع الأمّية عنهم. "(3)

و لأنّ المعلّم يظلّ من أبرز العناصر الّتي ترتكز عليها النّهضة التّربوية، كان من الطبيعي أن توليه الجمعية عناية خاصة كونه المعني الأوّل بالسهر على غرس بذور التربية السّليمة في نفوس النّاشئة. و من ثمّ كانت الدّعوة إلى إعداده إعدادا احتماعيا و علميّا بما يهيّئه للقيام بالمهمّة المنوطة به. (4) فكانت الجمعية تختار المعلّمين من بين خرّيجي الجامعات الإسلامية بالوطن العربي، و كان ابن باديس يؤهّل طلاّبه في الجامع الأخضر لمهمّة التّعليم. (5) إلى جانب مؤتمرات دورية كانت تقام لتبادل الآراء فيما يهمّ التّعليم العربي.

<sup>1 -</sup> سحل جمعية العلماء المسلمين-مصدر سابق-ص57.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> – المصدر نفسه – ص 57.

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه-ص61.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> - البصائر - ع147 - جوان 2003 - ص15.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص202.

و الجدير بالذّكر أنّ الجمعية حين تحدّثت عن العلم و جعلت منه هدفا لها، لم تستثن من برنامجها و لا منهجها العنصر النّسوي، بل على العكس من ذلك فقد كان تعليم المرأة الجزائرية على رأس اهتماماتها، و اعتبرت ذلك من ضرورات الإصلاح السّلفي. (1)

و أمام ذاك العزم و تلك المثابرة والإصرار على الستخلص من الجهل، أصدرت الحكومة الفرنسية عدّة مراسيم للحدّ من نشاط الجمعية التّقافي، و كان قرار شوطان arrêté Chautemps قمّة في الجور، إذ يعتبر ضربة خطيرة وجهت للإضرار بالنّشاط الإصلاحي الثّقافي "و قد أدّى بالفعل إلى اضطراب التّعليم العربي الحرّ و بلبلته فترة استمرّت حتى الحرب العالمية الثّانية. "(3) و من أهم بنود ذلك القرار: إغلاق المدارس العربية الحرّة الّتي لا تتمتّع برخصة عمل. و منع كلّ معلّم من مزاولة التّعليم في المدارس المرخصة إلاّ بعد الحصول على رخصة تعليم من السّلطات المسؤولة.

و بالفعل تم إغلاق بعض مدارس الجمعية كما هو الشّان بالنّسبة لمدرسة دار الحديث بتلمسان و غيرها من المدارس، الّتي يشير إليها الشّيخ ابن باديس حين يقول "فمدرسة دار الحديث مازالت مغلقة، و مثلها مدرسة القليعة و المعلّمون في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - قرار أصدره وزير الداخلية شوطان في مارس 1938م، يمنع بموجبه تعليم اللغة العربية (على أساس أنّها لغة أجنبية في الجزائر). مازن المطبقاني-جمعية العلماء و دورها في الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص220.

<sup>3 -</sup> أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص205.

بجاية و غيرها مازالوا يعاودون بالتّغريم و يساقون إلى المحاكمة كالمجرمين، و طلبات الرّخص مازالت تقابل بالرّفض أو السّكوت. "(1) و أخطر ما ورد في ذلك القرار هو اعتباره اللّغة العربية لغة أجنبية في الجزائر.

و لم يوجّه المستعمر ضرباته إلى المدارس و المعلّمين و حسب بل، تعدّاهم إلى الأهالي الّذين يرسلون أولادهم إلى مدارس الجمعية، يمارس عليهم ضغوطه، حتّى أنّه منع التّعويضات العائلية عن العمّال الّذين يتعلّم أولادهم في مدارس الجمعية. (2)

و أمام هذا التّعنّت و الإصرار على غلق المدارس، لجأت الجمعية إلى التّعليم بالمساحد، تقيم حلقات التّدريس في رحاها. و يعتبر الجامع الأخضر بقسنطينة أوّل مركز انطلق منه التّعليم الإصلاحي المسجدي في الجزائر، و قد زاول ابن باديس نشاطه التّعليمي به منذ سنة 1913م إلى أن وافته المنيّة عام 1940م. و إلى حانب الجامع الأخضر، كانت هناك مساحد أخرى في تبسّة و سطيف و تلمسان و مازونة و غيرها، يتعلّم فيها عدد كبير من الطلبة الكبار في المستوى الشّانوي على الطريقة المعروفة في الجوامع الإسلامية الكبرى كالأزهر و الزيتونة و القرويين. (3) و بعد أن استعادت جمعية العلماء بعضا من حرّية التّصرّف في أعقاب الحرب العالمية الثانية، و بعد أن أفرج عن الشّيخ الإبراهيمي في أوائيل 1943، عادت إلى نشاطها

 $<sup>^{1}</sup>$  - البصائر - ع $^{1}$  - نوفمبر  $^{1}$  - ص $^{1}$ 

<sup>.</sup> 205 مرجع سابق – محمد الخطيب – محمعية العلماء و أثرها الإصلاحي – مرجع سابق – م $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه-ص209.

التّعليمي عبر المدارس لاسيما و أنّها أسّست في عام واحد ثلاثا و سبعين مدرسة عبر الوطن و هو ما سمح لها بتكثيف نشاطها التّربوي رغـم العقبـات الّــــــــ كانـــت تعترض طريقها. (1) و قد ركّزت في نشاطها التربوي على اللّغة العربية و سعت لإحيائها إدراكا منها لأهمّيتها في بناء الشّخصية، و صناعة الفكر، و تحقيق الوحدة و التّواصل بين الأجيال "و لا رابطة تربط ماضينا الجيــد بحاضــرنا الأغــرّ و المســتقبل السّعيد، إلاّ هذا الحبل المتين اللّغة العربية، لغة الدّين، لغة الحـنس، لغـة القوميـة، لغـة الوطنية المغروسة. إنّها وحدة الرّابطة بيننا و بين ماضينا و هي وحدها المقياس الُّــذي نقيس به أرواحنا بأرواح أسلافنا، و بما يقيس من يأتي بعــدنا مــن أبنائنــا و أحفادنـــا الغرّ الميامين أرواحهم بأرواحنا، و هي وحــدها اللّســان الّـــذي نعتــزّ بــه، و هـــي التّرجمان عمّا في القلب من عقائد و ما في العقل من أفكار، و ما في الـنّفس من آلام و أمال. إنَّ هذا اللَّسان العربي العزيز الَّــذي حـــدم الـــدّين و حـــدم العلـــم و حـــدم الإنسان. فهو الذي نتحدّث عن محاسنه منذ زمان و نعمل لإحيائه منذ سنين فليحقّق الله أمانينا. "(2)

و لمّا كانت اللّغة العربية عنوان الحضارة العربية الإسلامية و شعارها، فقد جعلت الجمعية المنافحة عنها أحد أهدافها لأجل استعادة مكانتها بعدما صوّب المستعمر ضرباته لها، يقول الشيخ ابن باديس"إنّي أعاهدكم على أنّيني أقضي بياضي على

<sup>.</sup> 106 مازن المطبقاني – جمعية العلماء ودورها في الحركة الوطنية – مرجع سابق – 0

 $<sup>^{2}</sup>$  – آثار الإمام ابن باديس – ج $^{4}$  –  $^{2}$ 

العربية و الإسلام، كما قضيت سوادي عليها، إنها لواجبات... و إنسي سأقصر حياتي على الإسلام و القرآن و لغة الإسلام و القرآن هذا عهدي لكم، و أطلب منكم شيئا واحدا و هو أن تموتوا على الإسلام و القرآن و لغة الإسلام و القرآن.

وكانت الجمعية تنادي بضرورة ترقية اللّغة العربية لتكون لغة العلوم و الفنون كلّها لأنّه لا يتمّ استقلال أمّة دون استقلال كامل عناصر هويّتها و مقومّات شخصياتما و في مقدّمتها اللّغة القومية، فالشّيخ ابن باديس يرى بأن "اللّغة العربية من اللّغات ما الحيّة التي تقرن بالانجليزية و الألمانية." و بالتّالي فهي قادرة على استيعاب كلّ العلوم و تدريسها و لعلّ هذا الموقف من الشّيخ ابن باديس و جمعية العلماء ككلّ، يدحض رأي بعض التقاد الّذين يعيبون على الجمعية منهجها التّربوي و يرون فيه قصورا ساهم في تكريس سياسة الحصار العلمي بالتّسليم لفرنسا بعدم تنمية البحث العلمي و العلوم الحديثة و الاكتفاء بالعلوم التّقليدية. (3) و كأنّا بحولاء الّذين رموها بكذا الاتّهام قد تغافلوا عن الظروف الّي كانت تحيط بالجمعية، فالجزائر بلد محتلّ، يتعرّض لهجمة حاقدة ترمي لتحطيمه و طمس هويّته، هجمة صوّبت ضرباتما إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  - آثار الإمام ابن بادیس-مصدر سابق-ج $^{-0}$ .

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه – ج $^{40}$  – المصدر

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - نشر الدكتور مصطفى بن حمّـوش مقالا في الشهاب الثّقافي بعنـوان "جمعيـة العلمـاء المسلمين الجزائريين هل كانت مشروعا ناقصـا. "يسـلّط فيـه الضـوء علـي مـا اعتـبره قصـورا في عمـل الجمعيـة التّعليمي.

دين و لغة الشّعب الجزائري، فكان من الطّبيعي – و الحال كذلك - أن تضع الجمعية خطّة تربوية تقاوم التّخريب و تصلح ما أفسدته يد المستعمر - سواء بتشجيعه للانحراف أم بمحاربته للّغة العربية - و تردّ كيده، يقول الشّيخ ابن باديس" فهمنا و الله، ما يراد بنا و إنّنا نعلن لخصوم الإسلام و العربية أنّنا عقدنا العزم على المقاومة المشروعة عزمنا و سنمضي بعون الله في تعليم ديننا و لغتنا رغم كلّ ما يصيبنا."(1)

وإذن فمقاومة الهجوم الاستعماري على اللّغة العربية و السدّين الإسسلامي كان أولى أولويات الجمعية لذا كان من الطّبيعي أن تركّز اهتمامها على التّعليم الشّرعي و تصحيح العقيدة أكثر من اهتمامها بتعليم العلوم و الهندسة و الرياضيات. ثمّ إنّ الفكرة الأساسية الّي انطلق منها الشّيخ ابن باديس و رفاقه من أعضاء الجمعية هي أنّ الأمّة بحاجة إلى تعليم و تذكير، و لا بدّ لهذا التّعليم و التّذكير من أدوات. و مع قلّة الإمكانات و محاصرة العدو كان لا بدّ من البدء بالأولى و الميسّر فكان الاهتمام بالتّعليم الدّيني لحماية الهوية الوطنية و العمل على فحضة المجتمع. على أنّ منهج الجمعية و إن كان ركّز على الإصلاح السدّيني و اهتمّ بالعلوم الشرعية و اللّغة. العربية، فإنّه لم يهمل جانب التّقدّم العلمي بالقدر الذي كان متاحا للجمعية.

 $<sup>^{-1}</sup>$  القول للإمام ابن باديس نقلا عن محمد الصالح رمضان-الإمام الشيخ عبد الحميد بن باديس(من آرائه و مواقفه) دار البعث-الجزائر 1983م-ص 49.

أمّا إشارة الشّيخ الإبراهيمي إلى سياسة العلم القليل المفيد و الّتي يرى فيها البعض (1) عامل إضعاف للمشروع النّهضوي الجزائري، فإنّها سياسة كانت تتناسب مع وضع الجزائر و حاجته، و مع حجم الأمّية في البلاد. و لم تكن تلك السياسة تعنى الاكتفاء ببعض العلوم أو الاقتصار على العلوم الشّرعية دون سواها بل كانت تعني الاهتمام بالنوعية أكثر من الاهتمام بالكمّ. إنّ قاعدة " العلم المفيد القليل " لا تعني تحصيل قدر قليل من العلوم أو نوع واحد منها، بل إنّها تعيني إعطاء الطّالب ما يحتاجه من أدوات معرفية تساعده على التّفاعل مع مجتمعه و حدمته بما يستطيع، و تشجّعه على متابعة تحصيله العلمي و الثّقافي طوال حياته. و هي تهدف إلى تصحيح سلوكه بعد تصحيح تفكيره، يؤكّد ذلك قول الشّيخ ابن باديس السّابق "احذر كلّ متعيلم يزهّدك في علم من العلوم، فإنّ العلوم كلّها أثمرها العقول لخدمة الإنسانية، و دعا إليها القرآن الكريم بالآيات الصّـريحة. "(2) فـالقرآن يـدعو إلى تعلّـم العلوم الدّينية و الدّنيوية على حـد سواء لأنّ كلاهما يحقّقان السّعادة للإنسان و ينتشلانه من الجهل و التّخلّف، لذا و جب عليه أن يستزيد من العلم "يتعلّم الإنسان حتّى يصير عالما و يصير معلّما، و لكنّه مهما حاز و توسّع فيه و تكمّل به

أ - إشارة إلى موقف مصطفى بن حمّوش دائما في مقاله الآنف الذّكر.  $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  – القول لابن باديس نقلا عن محمّد دراجي – الحركة الإصلاحية – مرجع سابق –  $^{64}$ .

فلن يزال بحاجة إلى العلم،ولن تزال أمامه فيما علمه و علّمه أشياء مجهولة يحتاج إليها، فعليه أبدا أن يطلب المزيد."(1)

فهل بعد قول الشّيخ هذا مجال للشكّ في منهج الجمعية و رميه بالتقصير، و كونه يمثّل عاملاً لتكريس سياسة الحصار العلمي؟

و كما سعت الجمعية للقضاء على الأمّية و تنوير أذهان الشّباب، عمدت إلى تقويم أذهان النّاشئة ممّن تعلّموا في المدارس الفرنسية و تصحيح المفاهيم لديهم، يقول محمّد السعيد الزاهري "في الجزائر اليوم شباب ناهض مبارك يزكو كلّ يــوم عــدده و يزيد، و هذا الشّباب فئتان: فئة قرأت العربية، و تربّبت تربية إسلامية...و فئة أخرى قرأت بالفرنسية، و تربّت تربية غير إسلامية لا تعرف الإسلام، و لا رجال الإسلام المشهورين إلاّ من طريق اللّغة الفرنسية. و أنت تعلم ما كتب أئمّة هذه اللُّغة الفرنسية من الهزأ بالأديان و برجال الأديان فنشات هذه الفئة من شباب الجزائر لا تعرف الإسلام و لا تحترمه، و لا تعرف التاريخ الإسلامي و لا تعتز به، بل و لا تعرف تاريخ الجزائر."<sup>(2)</sup> فقول الزاهري، و إن كـان فيــه إححــاف في حــقّ هذه الفئة الشّبانية، إلاّ أنّه يسلّط الأضواء على منهج الجمعية القائم على أساسين؟ يتمثُّل الأوَّل في تعليم أبناء الوطن المحرومين من حقَّهم، فيما يقوم الثَّابي علي

<sup>1 -</sup> القول للإمام ابن باديس نقـــلا عـــن مصــطفي محمّــد حميـــداتو-عبـــد الحميـــد بـــن بـــاديس وجهــوده التربوية-سلسلة كتاب الأمّة-ص185.

<sup>2 -</sup> محمّد السعيد الزاهري-الإسلام في حاجة إلى دعاية و تبشير- مكتبة الاعتدال-دمشق- ص22.

تصحيح المفاهيم لدى الجزائريين المتعلّمين في المدارس الفرنسية. و هـؤلاء لم يحظوا بعناية الجمعية داخل الوطن فحسب، بل إنّ رعايتها لهم تعدّت حـدود الجزائر لتصل إلى فرنسا لاسيما أثناء إقامة الشيخ الفضيل الورتلاين-مندوها-بأراضيها<sup>(1)</sup> وكانت مهمّته الأساسية متابعة الطّلاب و العمّال الجزائريين هناك. و قـد تمكّن الشّيخ من فتح الكثير من التّوادي التقافية في باريس وضواحيها لتعليم اللّغة العربية و الدّين الإسلامي، حتّى أنّ نشاطه أثار مخاوف السّلطات الفرنسية لدرجة أنّ منظّمة اليد الحمراء (2) أرادت اغتياله فاضطر إلى مغادرة فرنسا متّجها نحو مصر. (3)

فاللّغة العربية - في نظر الجمعية - تمثّل مبدأ حوهريّا و مكوّنا رئيسيا من مكوّنات هويّة الجزائر الأصيلة، و هو ما يدحض منزاعم المستعمر الّذي كان يعتبرها لغة دخيلة، و يردّ أباطيله "فاللّغة العربية في القطر الجزائري ليست غريبة و لا دخيلة، بل هي في دارها و بين حماها و هي ممتدّة الجذور مع الماضي، مشتدّة الأواحي مع الحاضر، طويلة الأفنان في المستقبل، ممتدّة مع الماضي لأنّها دخلت هذا الوطن مع الإسلام على ألسنة الفاتحين ترحل برحيلهم و تقيم بإقامتهم، فلمّا أقام الإسلام في لا تسريم و لا تسبرح، الشمال الإفريقي إقامة الأبد و ضرب بجرانه أقامت معه العربية لا تربم و لا تسبرح،

<sup>1 -</sup> أقام الورتلابي بفرنسا في الفترة الممتدّة مابين سنتة 1936إلى 1938.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - منظمــة كانــت تقــوم بتصــفية المناضــلين الجزائــريين و الأوربــيين الّــذين يســاعدون الثــورة الجزائرية عسكريا و سياسيا. و قد استعانت بها فرنسا في أعمالها الوحشية.

<sup>3 -</sup> عمر بن قينة-أعلام و أعمال في الفكر والثقافة والأدب-مرجع سابق-2000م-ص44.

مادام الإسلام قائما لا يتزحزح، و من ذلك الحين بدأت تتغلغل في النفوس، و تستساغ في الألسنة و اللهوات و تنساب بين الشفاه و الأفواه ... "(1) فلا غرو أن نجد الجمعية بل الشّعب الجزائري بأكمله يقاوم المستعمر الفرنسي - دفاعا عن لغته - مقاومة لا تقلّ عنفا و ضراوة عن مقاومته من أجل حرّية أرضه.

# III. الإصلاح السياسي:

مهدت سياسة التّعسّف الاستعمارية لتعبّـة سياسيّة هادفة شملت مختلف الأطياف و المذاهب حتى تلك التّي كانت تنفي عن نفسها صبغة سياسيّة (2) و كانت " الشّخصيّة القوميّة " قــوام الحركـة الإصلاحيّة و هــدفها الأبعــد، و قــد اتّخذت إلى ذلك "منهجا" تاريخيّا يعتمــد الالتفات إلى أبحــاد الماضي لاستخلاص العبر، و التّركيز على الحاضر و مقارنته مـع ذاك الماضي التّليــد في بدايتها (3)، ثمّ مافتئت أن صوّبت نظرها نحو المستقبل في خطوة حاسمــة تتمثّــل في النّهضــة السّياســيّة مافتئت أن صوّبت نظرها نحو المستقبل في حطوة حاسمــة تتمثّــل في النّهضــة السّياســيّة حبعد الفكريّة أو موازاة معها — (4) و بعــد أن كانــت الحركــة الوطنيّــة الجزائريّــة— و معها الصّحافة الإصلاحيّة— في العشرينيات لا تســتهدف أبعــد مــن المســاواة مــع الفرنسيين " ليس لنا من سياسة إلاّ السّياسة الفرنسيّة النّبعقراطيــة الحقّــة التّــي انبنــت

 $<sup>^{-1}</sup>$  البصائر -  $^{-1}$  اللغة العربية عقيلة حرّة ليس لها ضرّة."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - نعني بها جمعيّة العلماء.

<sup>.</sup> - 28 صالح خرفي – الشّعر الجزائري الحديث – مرجع سابق – ص $^3$ 

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه - ص 191.

على الحرّية و الأخوّة و العدالة. "(1) عدلت في الثّلاثينيات عن موقفها و أبانت عن نواياها الحقيقيّة المتمثّلــة في رفــض الإدمـــاج و التّجنــيس و التّجنيـــد... و الحــقّ أنّ موقف الاستعمار من الحركة و روّادها و معاملته القاسية لهـا، وجّـه المقـال السّياســـي توجيها مميّزا فكرة و أسلوبا (<sup>2)</sup>، توجيها يتحاشى الخـوض في المواضـيع السّياسـيّة و يستعمل ضروبا من التّعريض و التّلميح، فها هو الشّيخ الطّيب العقبي ينشر مقالا بجريدة الشّهاب يلحّ فيه على الشّباب الإصلاحي أن يبتعد عن السّياسة كلّ الابتعاد، "... و تباعدوا كلّ التباعد عن سياسة الحكومة، و مزاحمة الغير حتّى نسلم و يسلم حزبنا الإصلاحي." (3) و يؤكّد الشّيخ رأيــه و موقفــه حيــال السّياســة حين يصدر جريدة " الإصلاح " فيقول في افتتاحيتها "...لا نكتب أبدا في السّياسة التّي يفسّرها قاموس الحكومة بمعاداة الدّولة، و العمل على خلاف مصلحتها لأنّنا لسنا من يقول بوجوب إلقاء الأجنبي في البحر... " (4) و الإصلاحيون إنّما اعتنقوا هذا المبدأ لدرايتهم بتربّص السلطات لهم وكبت أنفاس الأفكار التّعي لا توافق هواها إلاّ أنّ "هذا الإعراض عن السّياسة لا ينافي مخاطبة الحكومــة فيمــا يرونــه ضــارّا بهم من القوانين و المعاملات. "(<sup>5)</sup> و الابتعاد عن السّياسة في نظر ابن باديس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الشّهاب الأسبوعي - ع12 -1926/01/28.

<sup>2-</sup> محمد ناصر - المقالة الصّحفية الجزائريّة - مرجع سابق - ص285.

 $<sup>^{3}</sup>$  - الشهاب  $^{2}$  - الشهاب  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  المقال من جريدة الإصلاح نقلا عن المقالة الصحفية $^{-}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - أحمد الخطيب-جمعية العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص234.

و الجمعيّة لا يعني إهمال الشّؤون الوطنيّة و القوميّة يقـول: "و لأنّنـا جزائريـون نعمـل للمّ شعب الأمّة الجزائريّة و إحياء روح القوميّة في أبنائهـا و ترغيبهم في العلـم النّافع و العمل المفيد حتّى ينهضوا كأمّة لهـا حـقّ الحيـاة و الانتفـاع في العـالم و عليهـا واحب الخدمة و النّفع في الإنسانيّة." (1)

و يؤكّد الشّيخ وطنيته و حبّه للجزائر فيقول: "نحبّ من يحبّ وطننا و يخدمه و يغلمه، فلهذا نبذل غاية الجهد في خدمة وطننا الجزائري، وتحبيب بنيه فيه، و نخلص لكلّ من يخلص له و نناوئ كلّ من يناوئه من بنيه و من غير بنيه. "(2) و يرى الإمام في ارتباط الأمّة الجزائريّة بفرنسا ضرورة حتميّة يمليها الواقع و تفرضها الظّروف " إنّ الأمّة الجزائريّة أمّة ضعيفة و متأخرة. فترى من ضرورها الحيويّة أن تكون في كنف أمّة قويّة عادلة متمدّنة لترقيتها في سلم المدينة و العمران، و ترى هذا في فرنسا التّي ربطتها بها روابط المصلحة و الوداد، فنحن نحدم للتّفاهم بين الأمّتين و نشرح للحكومة رغائب لديها، و لا نرفع مطالبنا أبدا إلاّ إليها، و لا نستعين عليها إلاّ بالمنصفين من أبنائها. (3) و لعلل موقف الجمعيّة هذا

<sup>1925/07/02 - 1</sup> الشّهاب  $^{-1}$ 

<sup>1</sup>المصدر نفسه – ص $^3$ 

الذي أملته الظّروف هو الله في الحفاظ عليها و تعميرها فلو كانت الذي أملته الظّروف هو الله كانت الإدارة قد حلتها و قضت عليها في مهدها. (1)

على أنّ الحركة الإصلاحيّة بزعامـة ابـن بـاديس (في 1925) لم قمـل القضايا السّياسية الدّاخليّة أو تغفل عنها، و قد أعلنت حريدة " المنتقـد" منـذ ظهورهـا أنّها تسعى حاهدة لربط أواصر المودّة بين المسلمين و الأمّـة الفرنسـيّة بمـا يخـدم مصـلحة الفئتين. (2)

- طلب التسوية بين الأهالي و الفرنسيين في التعليم، و التمثيل النيابي، و العمل العمل العمراني، و حرية حقيقية في التفكير و النشر...
  - الحفاظ على مقومات الجزائريين الدّينيّة و الجنسيّة.
- بحابمة دعاة التّطرف (من مستعمرين و عملائهم) ممّن يعتبرون الأهالي عبيدا هم.

 $<sup>^2</sup>$  – محمّد ناصر – المقالة الصّحافية – ص $^2$ 

<sup>-3</sup> منها الشّهاب.

أربعة محبوبة و محترمة لدى الشّعب الجزائري المسلم بفطرته الإسلاميّة و إن كان متقاعسا عنها بانحطاطه في الرّتبة المدنيّة. و ها هي صحفه، و هاهم نوابه، ينادون في كلُّ فرصة بلزوم تعميم هذه الأصول، فكيف يمكن أن يظنُّ بهم أنَّهم غير متهيّئين لقبولها، أو يخشى خطر من تنفيذها. "(<sup>1)</sup> و قد أضاف الإمام إلى الأصول الأربعة أصلا خامسا و هو الحريّة المحبوبة "... فإنّني سكتّ عنها لأنّها عزيزة علي من يطلبها، عزيزة على من يعطيها، يعشقها الأوّل و يرى في نيلها السّعادة و الأمن و الحبّة، و يقدّسها النّاني و يرى في منحها الضّرر و الخطر..." (2) و قد عمدت الصّحافة الإصلاحية - بتيقّظ و حذر- إلى فضح دسائس المستعمر ضدّ الجزائـريين فهو سبب البلايا و اليد الخفيّة التّي تحرّك الحكومة الفرنسيّة "...إنّ أجلي، فرق بين القانون و أثر العدالة ما تراه بالوطن الجزائري، يمكنك أن تنظر في قانونه فتجده بالنَّظر للأهلى به شيء من الحيف يستطاع التّغاضي عنه، و يمكن للأمِّة أن تأخذ حظًا من الحياة العصريّة، فلو أردت أن تقيس به العدالة لحكمت بأنّ هناك عدالة لم تبلغ منتهاها فهي صالحة لا بأس بها، فإذا نظرت إلى آثارها و جعلتها دليلا للحكم أفضت بك إلى نتيجة بعيد المناسبة من التتيجة السّابقة ... لعلّاك تظن أنّ شذوذ هذه الأمّة عن غيرها لفساد طبيعتها وجمود قريحتها فإنّه ظـنّ مـن قبيـل الإثم الحـض، إنَّما ذلك لعبث بعض ولاَّته بقوانينه و حشع غالب المستعمرين الَّــذين يــرون يقظــة

 $^{1}$  - الشهاب ع $^{24}$ -1926م.

 $<sup>^{2}</sup>$  – آثار ابن بادیس–مصدر سابق–ج $^{6}$ –س $^{454}$ .

الأهلي أشد عليهم بلاء من نزول البرد على غلاهم، و من كل حائحة، حتى الأهلي أشد عليهم بلاء من نزول البرد على غلاهم، و من كل حائحة، حتى الرسح إناء بعضهم بهذه الكلمة: إذا وحدت عربيّا و أفعى فاقتل العربي. "(1) إن نشاط الجمعية السيّاسي مرّ بمرحلتين: المرحلة الأولى (من 1931–1940) و فيها لم تتعاط السيّاسة بصورة مباشرة، بل اكتفت بالتّلميح-كما أشرنا سابقا و لعل مرد ذلك إلى انشغالها بتنظيم صفوفها و إبعاد الطرقيين و أنصار الإدارة عنها ممّا جعلها تتحاشى مجابحة الاستعمار، و قد اكتفت بنقاش قضيتين هامتين تمسّان كيان الشّعب الجزائري و وجوده و هما التّجنيس و الاندماج. (3)

#### 1.III. التّجنيس:

م المقال الشيخ مبارك الميلي " العدالة بآثارها".  $^{1}$  المقال  $^{-}$  المقال  $^{-}$  المقال  $^{-}$  المقال  $^{-}$  المقال المقين العدالة المقال المقيد  $^{-}$ 

اريخ إنشاء الجمعية و إلى غاية وفاة رئيسها.  $^2$ 

<sup>3 -</sup> مازن مطبقاني-جمعية العلماء و دورها في الحركة الوطنية الجزائرية - مرجع سابق-ص86.

<sup>4 -</sup> أبو القاسم سعد الله-الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص30.

و أن يبدّل الشّريعة الإسلامية بالقانون المدني الفرنسي، و كانت هذه بداية قضيّة التّجنيس. (1)

إنَّ القانون - و على الرَّغم من خطورتـه- لم يكن محلَّ اهتمام الصّحافة العربيـة الصّادرة قبل الحرب العالمية الأولى، و مردّ ذلك إلى عوامل كثيرة منها عدم إقبال المواطنين على التّجنيس، بل و عدم اكتراثهم به -عدا القلّـــة القليلـــة مـــن الشّـــباب- ثمّ إنَّ الصَّيغة الَّتي صدر فيها القانون لم تكن إجبارية، إذ أنَّ التجنيس لا يتحقَّق إلاَّ بطلب من المسلم نفسه. و قد قابل الجزائريون ذاك القانون بسلبية تامّـة، و هـو مـا جعل الإصلاحيين يتغاضون عن إثارة القضيّة أو معالجتها. (2) إلاّ أنّ هـذه الأحـيرة مـا لبثت أن تطوّرت مع مرور الزمن بعدما تضاعف عدد المثقّفين باللّغة الفرنسية، و"من هنا شُمّر المصلحون بكلّ جدّ عن ساعد العمـــل الجمـــاعي يقفـــون صـــفّا واحـــدا أمام كلّ الأفكار المنحرفة، و كانت المقالة الصّحفية إحدى وسائلهم الفعّالة. "(3) فقد انبرت الجرائد لمهاجمة فرنسا و محاولتها تجنيس الجزائريين، و أخذت 'الشهاب' و 'الإصلاح' و 'المغرب' تحذّر المواطنين من الخطر الله أصبح يحدق بهم جرّاء ذاك القانون الجائر فقد حذّر توفيق المدني (<sup>4)</sup> "الشّبيبة الجزائرية مـن سـلوك سـبيل

 $<sup>^{1}</sup>$  -ينظر محمد ناصر -المقالة الصحفية الجزائرية - ج $^{1}$  -  $^{0}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمد ناصر -المقالة الصحفية الجزائرية - ج $^{1}$ - ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> المرجع نفسه-ص365.

<sup>4 -</sup> في مقال له بالشهاب تحت عنوان "نحن بين الموت و الحياة". أحمد الخطيب-جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص238.

التّجنيس الّذي يؤدّي حتما إلى التخلّي عن الوطنية و اللّغة و التّاريخ و الشّريعة الإسلامية. "كما هاجم أبواليقظان المتجنّسين و اعتبرهم طبقة خارجة عن المحتمع، فيما صرّح الشّيخ ابن باديس أنّ الـذّين قبلـوا القـانون و تجنّسـوا هـم حتما من الكفرة. (1)

و أكّدت جمعية العلماء أنّ الشّعب الجزائري على الرّغم من كلّ المغريات، لن يقبل بديلاً عن دينه، و أنّه يؤثر العيش في الفقر و الحرمان و الظّلم و الضيم على أن يتخلّى عن وطنيته و دينه. و هكذا وجد المتجنّسون أنفسهم مذبذين لا إلى هؤلاء و لا إلى هؤلاء. فلا هم نالوا الحظوة الَّيِّي نالها الفرنسيُّون من حقوق و امتيازات. و لا هم اكتسبوا حبّ و احترام بني جلدةم. و يعدد المصلح الاجتماعي عمر بن قلدور من أوائل الكتّاب الجزائريين مقاومة للتّجنيس و الفرنسة"...إنّ اندماج المسلمين بالعائلة الفرنسوية خطر محض، و بوار لقومية عنصر شريف ينتمي إلى أمّة عظمي، و يتمسّك بأهداب ملّـة تـأبي عليــه المروق منها، فلو أنصف هؤلاء النّفر لأحلّوا أمّتهم و قوميتهم الحلّ اللَّائـق بمما، ثمّ تشبّفوا بكلّ ما يصح لهم التشبّث به في طلب سعادة أبناء جلدهم و رفاهيتهم. "<sup>(2)</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص239.

 $<sup>^{2}</sup>$  – من مقال طور جديد للجزائر و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال طور جديد للجزائر و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال طور جديد للجزائرية و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال المحتوية الجزائرية و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال المحتوية الجزائرية و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال المحتوية الجزائرية و الجزائريين لعمر بن قدور نقلا عن المقالة الصحفية الجزائرية –مرجع سابق – من مقال المحتوية الجزائرية و الجزائرية و المحتوية الم

و يؤكُّد ابن قدور أنَّ الرّقيّ لن يتمّ بالحصول على الحقوق السّياسية و إنّما عن طريق التّعليم، و أنّ القوّة لا تتحقّق بانصهار المسلمين في الجنس الفرنسي بل بالحفاظ على تعاليم الدّين الحنيف و التمسّك ها. (1) كانت الجمعية شديدة الحرص على الشّخصية الإسلامية حتّى أنّها جعلت منها القاعدة الأساسية لعملها، فلل خير للمسلمين عموما و الجزائريين على وجه الخصوص بــدونها.يبــدو ذلــك جليّــا في ردُّ العلاّمة ابن باديس على الوزير الفرنسي (2) و على دعاة الانسلاخ من القومية الدينية مقابل نيل الحقوق المدنية حين يقول"...قال الوزير كلمته- و هو عالم بمقتضاها -للوفد الجزائري الممثّل للجزائر بجزائريتها و لغتها و دينها، و تقاليدها و قنانيرها<sup>(3)</sup>، و لم يكن شيء من هذا مانعا لها في نظره من أن تعتـــبر فرنســـوية لهـــا مــــا لجميع أجزاء فرنسا و عليها ما عليها. فضلّ قوم - لهم احترامنا- حسبوا أنّ الجزائر لا تستحقّ حقوقها مع قيامها بحميع الواجبات حتّى تنسلخ من جميع تلك الخصوصيات، و ضلَّ آخرون -لهم احترامنا أيضــا- حســبوا أنَّ الجزائــري إذا حــافظ على لغته و ديانته و تقاليده لا يكون سائرا فيما يرضى فرنسا و يوافق سياستها. (4)

<sup>1</sup> - المرجع السابق-ص366.

الشهاب-ج9-م6-ص575.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - وزير الداخلية الفرنسي قال للشيخ حين استضافه في أعياد 14 جويلية "إنّ عرضتكم لوزارة الداخلية لها معين مخصوص،حيث أنها تعتبر دار الفرنسيين و أنتم تعتبرون واحدا منهم."

 $<sup>^{2}</sup>$  - جمع قنور و هي قطعة كتان طويلة يلفّ بما الرأس، و هي لباس عربي.

<sup>-4</sup> الشهاب-9 الشهاب - ج-9

وإذا كان الشّيخ ابن باديس قد اكتفى في ردّه على الوزير الفرنسي بالتّلميح للقضية، فإنّنا نجده في موقف آخر يبدي رأيه صراحة حين أعرب المتجنّسون عن خيبة أملهم، و اعترفوا بخطل رأيهم. يقول "أقر الخصم و ارتفع النّزاع، داعية التّجنّس يعترف بالخيبة ...لقد بات معلوما ضروريا أن رفض أحكام الإسلام هو ارتداد عنه، و ما كان أكثر الّذين فعلوا هذه الفعلة على قلّتهم عالمين بهذه الحقيقة و ما أقدموا على ما أقدموا عليه من رفض الإسلام إلا ببواعث الرّغبة في عرض الدّنيا، و دواعي الطّمع في نيل الحقوق الفرنسوية كالفرنسويين الحقيقيين، و لكن هذه الرّغبة لم تتمّ، و هذا الطّمع لم يتحقّق و بقي القوم و يا للأسف معلّقين لا من مللة آبائهم و لا من الملّة الأخرى."(1)

و هكذا فإن الإصلاحيين حين عرضوا القضيّة التّجنيس تناولوها من الزاوية الدّينية و قاسوها بمقياس الدّين، يستلهمون منه الحكم و يستمدّون منه الفتوى. (2) بل إنّ الشيخ ابن باديس ذهب إلى حدّ تكفير من يطلب التّجنيس لأنّ "الستّجنيس بجنسية غير إسلامية يقتضي رفض أحكام الشّريعة، و من رفض حكما واحدا من أحكام الإسلام عدّ مرتدّا بالإجماع ... و الذي يقع عليه القضاء بحكم يتحقّق أنّه حكم الشّريعة الإسلامية، فيسعى في نقضه بحكم من غيرها، هو برفضه لذلك الحكم

<sup>1 -</sup> الشهاب نقلا عن المقالة الصحفية -مرجع سابق-ص378.

<sup>2 -</sup> محمد ناصر -المقالة الصحفية-مرجع سابق-ص379.

و طلبه لغيره مرتد عن الإسلام، و توبة هذا بإقلاعه عن طلب الحكم الآخر أو بتنفيذه لحكم الإسلام إن كان غيره قد وقع."(1)

و كان الشيخ قد عرض للموضوع ذاته في أكثر من موضع بجريدة البصائر. منها ما أفتى به في معرض إجابته عن سؤال حول حواز دفن المتجنّسين بالجنسية الفرنسية في مقابر المسلمين. فكان ردّه بالإيجاب إذا كان قاصرا غير مكلّف أمّا إذا توفّي و"كان مكلّفا و لم يعلم منه إنكار ما صنع أبوه و البراءة منه، فهو مثل أبيه لا يصلّى عليه و لا يدفن في مقابر المسلمين. "(2)

### 2.III. الاندماج:

قافت كثير من رجال السياسة على الاندماج و رأوا فيه السّبيل الوحيد للوصول إلى حقوق الجزائر المسلوبة. و يأتي في طليعة هؤلاء دعاة التّجنيس من أمثال الزناتي -صاحب حريدة "صوت الأهالي المثال الزناتي -صاحب عريدة "صوت الأهالي و الفاسي و غيرهما. كما كانت النوّاب و شخصيات أخرى، كالدكتور بن تامي و الفاسي و غيرهما. كما كانت النّخبة الجزائرية المثقّفة ثقافة فرنسية ترغب في الاندماج بفرنسا- مع الاحتفاظ بأحوالها الشخصية الإسلامية- وكان على رأس هؤلاء الدكتور بن جلول

 $<sup>^{1}</sup>$  - البصائر - ع $^{2}$  - س $^{2}$  -  $^{2}$  - التحنّس و التّوبة منه."

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر -س $^{2}$  - ع $^{2}$  - 1937.

و فرحات عبّاس... " وكانت رغبتهم في الاندماج نابعة من اعتقادهم بأنّه السّبيل الوحيد للتخلّص من النّظام الاستعماري و من قوانين الأندجينا."(1)

و قد تصد الشيخ ابن باديس لهؤلاء و أمثالهم في حريدة "لادفانس-الدقاع" (2) حين تحدّث عن فكرة عقد مؤتمر إسلامي جزائري، لأنّ المرجع في مسائل الأمّة هو الأمّة، و الواسطة لذلك هي المؤتمرات. و بقيت الفكرة تتردّد في النّوادي حتّى فازت الجبهة الشعبية بفرنسا و تأسّس المؤتمر الإسلامي الجزائري يـوم 7 حـوان سـنة فازت الجبهة الشعبية من به من دعاة الاندماج و أنصار مشروع بلـوم فيولت (3)، و كان غالبية من به من دعاة الاندماج و أنصار مشروع بلـوم فيولت العقبي و قرّر العلماء أن يشارك فيه الشّيخ عبد الجميد بن بـاديس و الشّيخ الطيب العقبي و الشّيخ البشير الإبراهيمي و الشّيخ محمّد حير الدّين، و غيرهم من العلماء بـاسمهم الخاص. و كان لمشاركة العلماء أثـر فعّال في تعطيل الانـدماج، و إبـراز باسمهم الخاص. و كان لمشاركة العلماء أثـر فعّال في تعطيل الانـدماج، و إبـراز الذّاتية الإسلامية العربية الجزائرية، لاسيما و أنّهم حرصوا على المطالب التّالية (4):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - السدّفاع بجلّسة ناطقسة بالفرنسية كان يصدرها العمسودي، و قد ورد الحديث عن المؤتمر في عددها الثّساني في حسانفي 1936. مازن مطبقساني جمعيسة العلمساء و دورها في الحركسة الوطنيسة الجزائرية -مرجع سابق -ص172.

 $<sup>^{3}</sup>$  - مشروع بلوم فيولت وضعته حكومة الجبهة الشعبية في 1936. و ينص على الموافقة على أن تمارس بعض الفئات من الرّعايا الفرنسيين في الجزائر الحقوق السياسية المنوحة للفرنسيين دون أن يغيّر ذلك في أحوالهم الشخصية أو حقوقهم المدنية. أبو القاسم سعد الله -الحركة الوطنية -مرجع سابق - ج8 - ص.

 $<sup>^{-}</sup>$  مطالب المؤتمر رفعت إلى الحكومة الفرنسية. ينظر همزة بوكوشة –عبد الحميد بن باديس – محلّة حضارة الإسلام –  $^{2}$  ع $^{-}$  –  $^{-}$  .

- المحافظة على الحالة الشّخصية الإسلامية مع إصلاح هيئة المحاكم الشّرعية بصفة حقيقية تطابق روح القانون الإسلامي.
  - إرجاع سائر المعاهد الدّينية إلى الجمعيات الإسلامية.
- إلغاء كلّ ما اتّخذ ضدّ اللّغة العربية من وسائل استثنائية و اعتبارها لغة رسمية مع اللّغة الفرنسية.

و ينضاف إلى هذه المطالب، إلزامية التعليم للبنين و البنات و كذا حرّية الصّحافة العربية. (1) و قد وقف دعاة الاندماج وقفة عدائية أمام هذه المطالب متهمين العلماء بالجهل السّياسي، و أبدوا رفضهم لمشاركة هؤلاء في المؤتمر، فردّ عليهم الشّيخ ابن باديس قائلا "فويحكم...إنّ العلماء الّذين تعنون من الأمّة في الواقع و الحقيقة في حال أنّكم لا تعدّون منها إلاّ على الزّعم و السدّعوى، و أنّ العلماء يمثّلون الوصف الذي ما كانت أمّة إلاّ به و هو الإسلام و لسانه..."(2)

إنّ المتتبّع لمسيرة جمعية العلماء السياسية قد يجد فيها شيئا من التناقض ذلك لأنها أكّدت مرارا وتكرارا رفضها للاندماج جملة و تفصيلا، وها هي في المؤتمر الإسلامي تبدي موافقتها على مطلب إلحاق الجزائر بفرنسا. وفي هذا الشّان نقول إنّ الجمعية ظلّت متمسّكة برفضها للتّجنيس و الاندماج، ولم تر بأسا من إلحاق الجزائر بفرنسا "سياسيا " ذلك أنّها تفرّق بين الجنسية القومية و الجنسية السّياسية.

<sup>1 -</sup> أحمد الخطيب-جمعية العلماء وأثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص247.

<sup>2 -</sup> محلّة حضارة الإسلام-مرجع سابق-ص-87.

فالجنسية القومية في نظر الجمعية هي مجموعة المقوّمات الّي تطبع شعبا معيّنا و تشمل " اللّغة الّي يعرب بها و يتأدّب بآدابها، و العقيدة الّي يبين حياته على أساسها، و الذّكريات التّاريخية الّي يعيش عليها و ينظر لمستقبله من خلالها و الشّعور المشترك بينه و بين من يشاركه في هذه المقوّمات و الميّزات."(1) و بذلك فإنّ الأمّة الجزائرية تتمتّع بكافّة مقوّمات و مميّزات الجنسية القومية الّي يستحيل إضعافها فيها فضلا عن اندماجها أو محوها.(2)

أمّا الجنسية السّياسية فهي في تعريف الجمعية "أن يكون لشعب ما لشعب آخر من واحبات حقوق مدنية و احتماعية و سياسية، مثلما كان عليه ما على الآخر من واحبات اشتركا في القيام كما لظروف و مصالح ربطت ما بينهما. (3)

و من هنا جاءت موافقة الجمعية على إلحاق الجزائر بفرنسا من باب الرّغبة في حصول الشّعب الجزائري على الحقوق و الواجبات الّي يتمتّع بها المواطنون الفرنسيون مثلما أقرّ قانون 1865م الّذي بقي محرّد حبر على ورق. بل طبّق تطبيقا حائرا، إذ فرض على الجزائريين جميع الواجبات المفروضة على الفرنسيين دون أن يقابلها بالحقوق الّي يتمتّع بها هؤلاء لذلك فقد " نهضت الأمّة نهضتها بمؤتمرها الفخم الجليل، و قررت فيه بالإجماع المحافظة التّامة على الميّزات

<sup>1 -</sup> الشهاب-ج12-م12-1937" الجنسية القومية و الجنسية السياسية."

<sup>.</sup> المصدر نفسه $^2$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  –المصدر نفسه.

الشّخصية و المطالبة بجميع الحقوق السياسية. "(1) و ممّا لا يدع محالا للرّيب و الشكِّ في موقف الجمعية الرَّافض للانـــدماج و الانصـــهار في الشَّخصــية الفرنســية، قول الشيخ ابن باديس "إنّ هذه الأمّة الجزائرية الإسلامية ليست هي فرنسا، و لا يمكن أن تكون فرنسا، و لا تريد أن تصير فرنسا، و لا تستطيع أن تصير فرنسا و لو أرادت. بل هي أمّة بعيدة عن فرنسا كلّ البعد في لغتها و في أحلاقها و في عنصرها و في دينها، لا تريد أن تندمج و لها وطن محدود معيّن هـو الـوطن الجزائـري بحدوده الحالية المعروفة و الّذي يشرف على إدارته العليا السّيد الوالي العام المعيّن من قبل الدّولة الفرنسية. "(2) و يؤكّد هذا الموقف الشّيخ عبد الـرّحمن شيبان الّـذي يرى " أنّه من التجنّي على التّاريخ و مجافاة الحقيقة و الموضوعية اتّهام جمعية العلماء المسلمين الجزائريين التّاريخية بأنّها كانت من دعاة الاندماج فهناك العديد من الوقائع و البراهين تعارض هذا الزّعم، في طليعتها نشيد الإمام عبد الحميد بن باديس حليه رحمة الله- أوّل رئيس لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين، هذا النّشيد<sup>(3)</sup> الخالد الّذي مازالت تردّده أجيال الجزائر منــذ أن نظمــه في حفــل مدرســي أقيم احتفاء بذكري المولد النّبوي الشّريف -علـي صـاحبه أفضــل الصّـــلاة و أزكــي التّسليم-في سنة 1937م. و هذا النّشيد تحسـيد لأعمـال الجمعيـة في تغذيـة القـيم

 $<sup>^{2}</sup>$  - الشهاب -ج $^{1}$ م $^{2}$  - الشهاب  $^{2}$ 

<sup>-2009-3-7/1430-3-5-</sup> يقصد به نشيد 'شعب الجزائر مسلم. البصائر -3-5-7/1430-3-5-3 -3

القومية العربية الإسلامية...و من الجهة الأخرى، فهناك شهادة جريدة صوت المتواضعين "La voix des Humbles" لسان حال التيّار الاندماجي في الجزائر الّية العلماء تقول في سنة 1934: إنّ أخطر تنظيم على سياسة الاندماج هي جمعية العلماء المسلمين الجزائريين لأنّها تحارب اللّغة الفرنسية الّي تعتبر الوسيلة الأساسية لتحقيق الاندماج."(1)

و إذن فكما وقفت جمعية العلماء ضدّ التّجنيس، كذلك رفضت الاندماج في الجمتمع الفرنسي خشية على الشّعب الجزائري من النّوبان و الاضمحلال، فكان أن صارعت محاولات التّجنيس و الاندماج منذ مطلع الثلاثينيات أي منذ تأسيسها. و لئن كان موقف الجمعية من التّجنيس و الاندماج هو الرّفض، فما موقفها من ثورة نوفمبر المظفّرة و ما مدى إسهامها فيها؟

## 3.III. الجمعية و الثّورة:

بعد اندلاع النّورة التّحريرية، و إعلان ميلاد جبهة التّحرير الوطني ممــثلا شرعيا و وحيدا لكفاح الشّعب الجزائري، وفق مــا يــنصّ عليــه بيــان أوّل نــوفمبر، (2) اختلفت مواقف الأحــزاب و الجمعيــات الجزائريــة القائمــة آنــذاك بــين مؤيّــد

.85 ميد الرحمن شيبان – حقائق و أباطيل – الجزائر – مطبعة ثالة - ط2009 – -  $^2$ 

129

<sup>-2009-3-7/1430-3-5</sup> البصائر -3-5-4330 ع

و معارض و متحفّظ (1). فلقد كانت الطّلقات الأولى الّــــي بشّـــرت بانــــدلاع التّـــورة مفاجأة كبرى بالنّسبة لمسيرى كافّة التّشكيلات السّياسية المعروفة في البلاد لاسيما و أنّ معدّي النُّورة حرصوا على التّحلّي بالسّرية التامّـة طـوال فتـرة التّحضـير لهـا. و جمعية العلماء كانت في طليعة التّشكيلات السّياسية و الهيئات الثّقافية و الاجتماعية الّتي وحدت نفسها صبيحة الاثنين مـن الفــاتح نــوفمبر 1954 وجهــا لوجه مع ذلك الوضع، وكانت افتتاحية البصائر في الخامس نوفمبر 1954 معبّرة عن دهشة الجمعية و عن الحالة النّفسية الّيق كان عليها أعضاؤها (2)، يقول الورتلاني "إنّنا إلى حدّ هذه السّاعة لا نملك التّفاصيل المقنعة عن هذه الحوادث و أسباها و ليس بين أيدينا إلا ما تتناقله الصّحف و شركات الأخبار، فلل نستطيع أن نعلَّق عليها أدبى تعليق إلى أن يتبيّن لنا طريق الصّواب، فليس من شأن البصائر أن تتسرّع في مثل هذه المواطن. "(3) و هـذا يـرى الـبعض أنّ موقـف الجمعيـة مـن الثورة -عند اندلاعها - لم يتحدّد بصفة رسمية و علنية، رغم دفاعها المستميت عن مقوّمات الشّعب الجزائري. فانقسم أنصارها إلى تيّارين: يرى الأوّل أنّ مفجّري النُّورة يفتقدون إلى الجدّية في مطالبهم، و يدعو السَّلطات الفرنسية إلى التّعجيل

· - أحمد الخطيب- جمعية العلماء و أثرها الإصلاحي-مرجع سابق-ص250.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر -  $^{2}$  -  $^{2}$  - سحوادث الليلة الليلاء - محمّد الفضيل الورتلاني.

<sup>3 -</sup> الفضيل الورتلاني-الجزائر النَّائرة-مصدر سابق-ص181.

بالإصلاحات الشّاملة المبنية على العدالة و المساواة و احترام مقوّمات الشّعب الجزائري. (1)

أمّا التّيار الثّاني فقد أعلن عن مساندته للتّورة داعيّا الشّعب الجزائري إلى تلبية نداء حبهة التّحرير الوطني، و وجّه هذا التّيار بيانا بهذا الصّدد وقّعه حوالي ثلاثمائة معلّم من معلّمي الجمعية، و كان الشّيخ العربي التبسّي من أبرز المنتخبين للثّورة.

على أنّ التّاريخ يسجّل بأنّ جمعية العلماء قد سارعت -كقيادة لمساندة الثورة منذ الوهلة الأولى من انطلاقها. بل هناك من مسؤوليها من يجزم بأنّ بحموعة من أعضاء الجمعية قد التحقوا مبكّرين بصفوف حبهة التّحرير الوطني، و أنّ سنة 1954م لم تطلع إلا و هم يشرفون على مناصب حسّاسة في الشّورة خاصّة في المنطقة الثّانية بقسنطينة حيث مقرّ الجمعية العملي. (2) و من جملة الأعضاء البارزين نذكر السيد إبراهيم مزهودي الّذي حضر مؤتمر وادي الصومام، و السيد محمّد الميلي الّذي حنّد قلمه لخدمة المقاومة الجزائرية، و الشّيخ أحمد حمّاني، و الشّيخ الطاهر حرّاث، و الشّيخ بركاني عبد الرّحمن، و غيرهم ممّن سارعوا لتلبية نداء الفاتح من نوفمبر 1954م. (3) و بذلك يمكننا الجرم أنّ الجمعية كانت في الطليعة

<sup>1 -</sup> عـــن القـــرص المضــغوط-عبّــاس محمّـــد الشـــريف-تــــاريخ النّـــورة الجزائريـــة 1830.1962-المركز الوطني للدّراسات و البحث في الحركة الوطنية لثورة 01 نوفمبر.

<sup>2 -</sup> محمّد العربي الزبيري-الثّـورة في عامها الأوّل-المؤسّسة الوطنية للكتـاب-الجزائـر-1986-ص186.

<sup>3 -</sup> محمّد خير الدّين-مذكّرات-مصدر سابق-ج2-ص185.

الثّورية، و أنّ رئيسها الشّيخ الإبراهيمي واصل، رفقة أعضائها، الله عن مبادئها وحق الشعب في التمتّع بشخصيته السياسية و الحضارية خارج البوتقة الاستعمارية الفرنسية. و قد وقف الشيخ مع هذا المبدأ سواء حين كان داخل القطر الجزائري أم خارجه. و عندما أعلن الشعب ثورته كان الشيخ أوّل من احتضنها من الزعماء بالرّغم من أنّه كان في المشرق بعيدا عن الوطن. (1)

و لعل البيان الذي أصدره الشيخ الإبراهيمي بمعيّة الشيخ الورتلاني، في اليوم الموالي لاندلاع الثورة يؤكّد ما نذهب إليه من أنّ الجمعية قد تبنّت الشورة منذ الأيّام الأولى من انطلاقها. و ممّا جاء فيه "ثمّ قرأنا اليوم في الجرائد بعض تفصيل ما أجملت الإذاعات، فخفقت القلوب لذكرى الجهاد الذي لو قُسِّمت فرائضه لكان للجزائر منه حظّان بالفرض و التعصيب، و اهتزّت النّفوس طرباً لهذه البداية الّي سيكون لها ما بعدها، ثمّ طرقنا الأسى لأن تكون تلك الشجاعة الّي هي مضرب المثل لا يظاهرها سلاح، و تلك الجموع الّي هي روق الأمل لا يقودها سلاح، إنّ اللّحن تعطر الذي يشجي الجزائري هو قعقعة الحديد في معمعة الوغى، و إنّ الرائحة الّي تعطر مشامه هي رائحة هذه المادّة الّي يسمّنوها البارود." (2)

. 188 محمّد العربي الزبيري-الثّورة في عامها الأوّل-مرجع سابق-ص $^{1}$ 

البيان أصدره الإبراهيمي والورتلاني بمصر في 2 نوفمبر 1954. أنيسة بركات درار أدب النضال في الجزائر (من سنة 1945 حتّى الاستقلال) -14 النضال في الجزائر (من سنة 1945 حتّى الاستقلال) -14 النظال في الجزائر (من سنة 1945 حتّى الاستقلال) -14 المؤسّسة الوطنية للكتاب -1984 -1984

و مثله أيضا بيان جمعية العلماء الذي وقعه الشّيخ الإبراهيمي في القهاهرة بتاريخ الثّامن نوفمبر 1954م، دعا فيه إلى الالتفاف حول الثّورة. (1)

و الحقيقة أنّ احتضان الجمعية للتُّورة يتجلّبي في أكثر من موقف لعلمائها، فإلى حانب الشّيخ الإبراهيمي نحد الفضيل الورتلاني يوجه خطابا "إلى النّائرين الأبطال من أبناء الجزائر: اليوم حياة أو موت، بقاء أو فناء. " و هو مقال تبنّته جمعية العلماء من خلال مكتبها بالقاهرة منذ اليوم الثَّالث من اندلاع الثُّورة و قد وقَّع عليه مكتب الجمعية بالقاهرة (<sup>2)</sup> و ممّا جاء فيه"...حيّاكم الله أيّها التّائرون الأبطال، و بارك في جهادكم، و أمـــدّكم بنصــره و توفيقــه، و كتــب ميّــتكم في الشّــهداء الأبرار، وحيّكم في عباده الأحرار...أيّها الأحرار الجزائريون، أيّها المكافحون في جميع أقطار المغرب العربي اعلموا أنّ الجهاد للخلاص من هذا الاستعباد قد أصبح اليوم واجبا عامّا مقدّسا فرضه عليكم دينكم، و فرضته قوميتكم، و فرضته رجولتكم، و فرضه ظلم الاستعمار الغاشم الّذي شملكه، ثمّ فرضته أخيرا مصلحة بقائكم، الأتّكم اليوم أمام أمرين: إمّا حياة أو موت، إمّا بقاء كريم أو فناء شريف. "(<sup>3</sup>)

<sup>1 -</sup> محمّـــد يوســـفي - الجزائـــر في ظـــلّ المســيرة النضـــالية - تقـــديم و تعريـــب محمّـــد الشـــريف بـــن دالي حسين - د. ط - د. ت - ص 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الفضيل الورتلابي - الجزائر الثّائرة - مصدر سابق - ص 170.171.

<sup>3 -</sup> الجزائر النَّائرة-ص170. و ينظر أيضا. الشّيخ عبد الرحمن شيبان-حقائق و أباطيل-ثالة –مرجع سابق-ص298.

كما أصدر مكتب الجمعية بالقاهرة بيانا آخر في الحادي عشر من نوفمبر 1954 بعنوان "أوسع المعلومات عن بداية الثورة في الجزائر"يببرز أهمية الثّورة الّي شملت الجزائر كلّها شرقا و غربا، شمالا و جنوبا. (1)

و في 15 نوفمبر صدر بيان آخر عنوانه:" نداء إلى الشّعب الجزائري المجاهد نعیذکم بالله أن تتراجعوا "(2) جاء فیه: "حیّاکم الله و أحیاکم، و أحیی بکم الجزائر، و جعل منكم نورا يمشي من بين يديها و من خلفها، هذا هو الصّوت الَّذي يُسمع الآذان الصمّ، هذا هو الدّواء الّذي يفتح الأعين المغمّضة، هذه هي اللُّغة الَّتِي تنفذ معانيها إلى الأذهان البليدة، و هذا هو المنطلق الَّذي يقوَّم القلوب الغلف، و هذا هو الشعاع الذي يخترق الحجب و الأوهام...إنَّكم كتبتم البسملة بالدّماء في صفحة الجهاد الطّويلة العريضة، فاملؤوها بآيات البطولة الَّتي هي شعاركم في التّـاريخ، و هـي إرث العروبة و الإسـلام فـيكم... أيّها الإخـوة الأحرار، هلّموا إلى الكفاح المسلّح، إنّنا كلّما ذكرنا ما فعلت فرنسا بالدّين الإسلامي في الجزائر، و ذكرنا فظائعها في معاملة المسلمين - لا لشيء إلاّ لأنّهم مسلمون – كلّما ذكرنا ذلك احتقرنا أنفسنا و احتقرنـــا المســـلمين و خجلنـــا مـــن الله أن يرانا و يراهم مقصّرين في الجهاد لإعلاء كلمته، و كلّما استعرضنا الواحبات وجدنا أوجبها و ألزمها في أعناقنا إنّما هو الكفاح المسلّح، فهـو الّـذي يسـقط علينـا

 $<sup>^{1}</sup>$  - آثار الإبراهيمي - مصدر سابق - ج 5 - ص 41.

<sup>.</sup> 190 محمّد العربي الزبيري-الثّورة في عامها الأوّل-مرجع سابق-ص $^2$ 

الواجب، و يدفع عنّا و عن ديننا العار، فسيروا على بركة الله، و بعونه و توفيقه إلى ميدان الكفاح المسلّح، فهو السبيل الواحد إلى إحدى الحسنيين: إمّا موت، و إمّا حياة وراءها العزّة و الكرامة."(1)

أمّا داخل الوطن فقد تمثّل موقف الجمعية المساند للثُّـورة في بيان المـؤتمر السّـنوي لجمعية العلماء المسلمين الجزائريين في اجتماعها العام يـوم السّابع يناير 1956م بعنوان "الاستعمار مسؤول عن كلّ شيء " و هو بيان يــبرز تبنّـــي المــؤتمر السّــنوي للجمعية في الدَّاحل للثُّورة، و يحمّل الاستعمار مسؤولية ما يحدث في الجزائر، و قد وقّع البيان كلّ من توفيق المدني و العربي التبسّــي. (2) و إذا نظرنـــا إلى مســـاهمة الجمعيـــة في الجهاد نجدها مادّية، و التحامها مع جبهة التّحرير الوطني أمر مؤكّد، فما الجبهة و الجمعية إلاّ وجهان لعملة واحدة فالجمعية التزمت بالتّعليم و بـثّ الـوعي و نســف الخرافات و ترسيخ العقيدة الصّحيحة، و الجبهة التزمـت بتنظيم الشّباب و تعويـدهم على مشاق الحياة و تحمّل المسؤوليات و الصّعاب. <sup>(3)</sup> "و إنصافا للتّـاريخ نقـول إنّـه لولا أولئك الفتية الّذين آمنوا بربّهم و وطنهم وكوّنوا أنفســهم في الخفـــاء و احتمعـــوا تجاوبوا و قرّروا الثّورة لكانت الجزائر بدون جمعية العلماء كريشة في مهب الرّيح سنة 1954، وينبغي أن نعرف مستقبلا كم من الدين فجّروا ثورة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمّد العربي الزبيري-النُّورة في عامها الأوّل-مرجع سابق-ص190.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{2}$  -  $^{2}$  - اليوم الخالد في تاريخ النهضة الجزائرية.  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> عثمان باهي-الفكر الإصلاحي و السياسي-أشغال الملتقى الوطني النَّالَثُ للفكر الإصلاحي في الجزائر -2006-ص94.95.

التّحرير 1954 كانوا من حرّيجي خلايا حزب الشّعب و كم منهم من حرّيجي مدارس جمعية العلماء وكم من هؤلاء و أولئك صدقوا ما عاهدوا الله عليه."(1)

 $^{-1}$  – القول لأبي القاسم سعد الله نقلا عن أبي محمّد –منبر السياسة العالمة –محلّة المصادر – ع $^{-2}$  رمضان 1423 – م $^{-1}$  .

القالث الثالث من الثالث المناهدة المناه

لم تنشأ المقالة الأدبية في الجزائر إلا مطلع القرن العشرين، و يكمن سبب تأخرها في الظّروف الاستعمارية الّتي منعت الكتّاب الجزائريين من التّعبير عن قضايا معتمعهم و عن أحاسيسهم. و لم تستطع المقالة الأدبية أن تفرض وجودها إلا مع ظهور الصّحافة الوطنية الّتي تعدّ منبرا لبث أفكار و مواقف و أراء أصحابها (1)، أضف إلى ذلك صلة الجزائريين بالمشرق و اقتفاء الكتّاب و الأدباء أثر المشارقة، و كذا الحركات السّياسية و الإصلاحية الّتي أسهمت في النّهضة الفكرية، و هو ما ساعد على ظهور أشكال أدبية مثل المقال الّذي ظهر ليعالج مسائل سياسية ثم أدبية إصلاحية ثم أدبية إصلاحية ثم أدبية الصلاحية ثم أدبية الصلاحية ثم أدبية الصلاحية ثم أدبية صرفة.

و المقال نشأ أوّلا وأخيرا في أحضان الحركة الإصلاحية (2) الله كتابها يصدرون عن رؤية دينية إصلاحية، و ينفعلون بما يكتبون و يعبّرون عن مشاعرهم و أحاسيسهم تجاه المجتمع و الحياة و من ثمّة بدأ المقال الإصلاحي يتّجه إلى مخاطبة العاطفة و التّأثير في الوجدان ثمّ التّعبير عن الذّاتية أو شخصية كاتبه.

و يمكننا أن نميّز بين نوعين من المقال الأدبي ظهرا في النشّر الجزائري الحديث، و هما المقال الأدبي الإنشائي و المقال الأدبي الإصلاحي. (3) و قد ساعد على انتشار

2 -ينظر محمّد عبّاس- البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص135.

<sup>.</sup> 96 عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر –مرجع سابق–96.

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي - تطور النثر الجزائري الحديث - مرجع سابق - ص135.

النوعين عامل أساسي يتمثّل في الصّحافة الّي أدت دورا هامّا في ذيـوع هـذا الشّكل النَّثري كما ساعدت على انتشار غيره من أشكال التّعبير نثرا و شعرا.(1)

و تختلف تيّارات هذا الشّكل النّثري (المقالة) باحتلاف اتّحاه الكاتب و انتمائه الفكري، فإذا كان ينتمي إلى الاتّجاه الحـافظ تجـد أسـلوبه تقليـديا مباشـرا و لغتــه متكلُّفة لا روح فيها، و يمثَّل هذا الاتِّجاه تلــك الفئــة الّـــتي درســـت في الزُّوايـــا و في مراكز الطّرق الصوفية، و المثقّفون ثقافة مزدوجة ممّن اتّسمت مقالاتهم بالتّقليد و الضّعف في الأسلوب- و إن كانوا مجدّدين من حيث الأفكار و النّظرة إلى الواقع<sup>(2)</sup>- أمّّا الكتّاب المنتمون للتيــــّار الإصـــلاحي الّــــذين تــــأثّروا بالثّقافـــة العربيـــة و بنهضتها الحديثة (الفكرية و الأدبية) فيمكن أن نميّز فيهم نوعين من كتّاب القالة:

- النّوع الّذي اهتمّ بالفكرة و توصيلها بأسلوب صريح مباشر و عنايــة بــبعض خصائص الأساليب و البيان العربيين دون اهتمام كبير بالتّعبير الجميل و الأسلوب المنمّق. و هذا النّوع السّائد في الكتابات الإصلاحية و يأتي في طليعة هذه الفئة من الكتّاب و الأدباء الشّيخ عبد الحميد بن باديس، و العربي التبسّى و مبارك الميلي و غيرهم من كتّاب المقـــال الإصـــلاحي الُـــذي

<sup>1</sup> - عبد الله ركيبي-تطور النثر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص136.

139

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -المرجع نفسه-ص137.

يغلب عليه الطّابع الذّهني و الرّوح الدّينية و القليل من العناية بالجانب الفنّي الأدبي. (1)

- أمّا النّوع النّاني من هؤلاء الكتّاب فقد اهتمّوا بالفكرة و التّعبير معا و عنوا باللّغة من حيث الإيحاء و جمال التعبير و مراعاة الصّور البيانية، و هم فريقان، فريق لاءم بين الفكرة و الأسلوب العربي التّقليدي و البلاغة العربية القديمة و يأتي في مقدّمتهم الشّيخ البشير الإبراهيمي. و آحر حاول التّحديد في الأسلوب و المضمون معا، و يمثّل هؤلاء أحمد رضا حوحو و رمضان حمّود. (2)

هذا و قد شارك الشّعراء أقراهُم من الكتّاب الاهتمام بقضايا المجتمع فنظموا القصائد في شتّى المحالات و اهتمّوا بالإصلاح السدّيني و الاجتماعي و السّياسي، بل إنّ البعض منهم جمع بين الشّعر و النّشر معا كالشّيخ الطّيب العقبي و الزّاهري...و قد واحه الشّعراء الطرقيين و حاهوهم، كما عنوا بتربية السّشء و هذيبه -شأهُم في ذلك شأن كتّاب المقالة- و أثاروا قضايا تتّصل بالاستعمار و تداعيّاته على حياة الجزائري. و لعلّ أبرز قضية استأثرت باهتمام كتّاب المقالة

1 -المرجع السابق-ص139.

<sup>. 139</sup> عبد الله ركيبي-تطور النثر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

بأنواعها (1) هي انتماء الشّعب الجزائري إلى الأمّــة العربيــة الإســـلامية و الــــدّفاع عــن اللّغة العربية، و أنّ هذا الانتماء يجعــل الجزائــر كيانــا مســتقلا و لــيس حــزءا مــن فرنسا. (2)

و لأنّ صدر الرّسالة لا يتسع لهؤلاء الأدباء و الشّعراء بـأجمعهم (فهـم مـن الكثـرة بحيث يستحيل الإلمام بهم في رسالة واحدة) ارتأينا أن نقتصـر علـي نمـاذج تعـد بحـق قدوة -كلّ في مجاله- فكان أن وقع اختيارنا علـي الشّيخ البشير الإبراهيمـي رائـدا للمقال الأدبي الإصلاحي، و محمّد العيد آل خليفة رائدا للشّعر الإصلاحي، و أحمـد رضا حوحو رائدا للقصة القصيرة، و هـؤلاء الثّلاثـة كانـت لهـم إسـهامات كـبيرة وبصمة خاصة في حريدة البصائر، لاسيما السّلسلة الثّانية منها.

## I. المقال عند الإبراهيمي:

لم يخض الإبراهيمي معترك الصّحافة الوطنية في بدايـة نشـاطه مثلمـا هـو شـأن زملائه الإصلاحيين من أمثال ابن باديس و العقبي و أبـو اليقظـان و الزاهـري. فقـد كانت انطلاقته في عالم الصّحافة سـنة 1925م بكتابـة بعـض المقـالات في جريـدة الشّهاب، ثمّ برز عقب وفاة ابن بـاديس و تصـدّرت مقالاتـه افتتاحيّـات "البصـائر"

-

<sup>1 -</sup> أثارت هذه القضايا اهتمام الصّحافة الإصلاحية و السّياسية والأدبية...وإن كان كلّ منها تطرّق إليها من زاوية خاصّة. فالمصلحون تناولوها من الزاوية الدينية أمّا السياسيون فانصبّت عنايتهم على المشاكل السياسية و محاربة الاستعمار...

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - محمد مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص88.

الثّانية إبتداءا من عام 1947م. في هذا التّاريخ عادت البصائر إلى الصّدور "و حمل العدد الأوّل من سلسلتها الجديدة خلاصة مطالب الجمعية الّيّ هي مطالب الأمّة العربية الجزائرية في أعز عزيز عليها، و هو دينها لغتها."(1)

و كانت البصائر تعتمد الصرّامة و الصرّاحة في معالجة قضايا المحتمع الجزائري وكذا قضايا الأمّة العربية و الإسلامية. (2) و كان رئيس تحريرها الشّيخ الإبراهيمي يحرص أشدّ الحرص على إتّباع المنهج الّذي رسمه لها سواء في تناول للقضايا الاحتماعية و السيّاسية الدّاحلية أو في تناوله لقضايا الأمّة الإسلامية و العربية.

## 1.I. الإبراهيمي و الإصلاح الاجتماعي:

إنّ المتصفّح لمقالات الإبراهيمي يجدها كثيرة الاهتمام بالمواضيع الاجتماعية عيث يصعب حصرها في هذه الدراسة. و حسبنا أن نشير إلى بعض العناوين الّي عيث يصعب حصرها في هذا المنحي في كتاباته من مثل "الشّبان و الزّواج"(3)، تدلّ دلالة واضحة على هذا المنحي في كتاباته من مثل "الشّبان و الزّواج"(4)، "الطّلاق"(4)، "الصّداق و هل له حدّ"(5) ... و المقالة الاجتماعية تصوّر جوانب واقعية من عصر الكاتب و شؤون مجتمعه و مظاهر انبرى الإبراهيمي لمحاربتها، في مقدّمتها الانحلال الخلقي و الآفات الاجتماعية. و هو حين يتناول هاته القضايا

\_

<sup>. 150</sup> مرجع سابق ماية العلماء و أثرها الإصلاحي مرجع سابق  $^{-0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص155.

<sup>3 -</sup> الشيخ الإبراهيمي-عيون البصائر-الجزائر-دار الأمّة للطباعة والنشر-2007-ص315.

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه-ص320.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - المصدر نفسه-ص351.

و يعالجها يسعى لبناء الشّخصية الجزائرية و إعدادها إعدادا وطنيّا سليما(1) من خلال نظرة شمولية تتعدّى المفهوم الضيّق للوجه التعبّدي من الإسلام، فهو يرى في هذا الأحير دستورا متكاملا من شأنه إحداث نهضة حقيقية "و يا ويح الجاهلين أيريدون من كلمة الإصلاح أن نقول للمسلم قل: لا إله إلا الله مذعنا طائعا، و صلّ لربّك أوّاها خاشعا، و صم له مبتهلا ضارعا و حــجّ بيــت الله أوّابـــا راجعـــا، ثمّ كن ما شئت نهبة للنّاهب، و غنيمة للغاصب و مطيّة ذلولا للرّاكب، إن كان هذا ما يريدون فلا و لا قرّة عين...و إنّما نقول للمسلم إذا فصّلنا: كن رجلا عزيزا قويًّا عالمًا هاديًّا محسنا كسوبا معطيا من نفسك، آخذا لها عارف اللحياة سبَّاقا في ميادينها، صادقا صابرا هيّنا إذا أريد منك الخير، صلبا إذا أردت على الشرّ، و نقول له إذا أجملنا: كن مسلما كما يريد منك القرآن و كفي..."(2) فالإبراهيمي يرسم للمسلم الطّريق السويّ لبناء مجتمع سليم قوامه الدّين و دعائمه الوحدة و التّماسك، لذا نجده يدعو إلى الوحدة الاجتماعية في ظلّ وحدة دينية<sup>(3)</sup> "إنَّ التَّفرَّق شرَّ كلُّه، و شرَّ أنواع التفرّق ما كان في الدّين و أشنع أنواع التفرّق في الدّين ما كان منشؤه الهـوى و الغـرض، و نتيجـة التّعـادي و التّبـاغض و أثـره في نفوس الأجانب السّخرية من الدّين و التنقّص له و اتّخاذ أعمال أهله حجّه عليه،

<sup>1 -</sup> ينظر محمّد ناصر - المقالة الصحفية - مرجع سابق - ج 1 - ص 201.

<sup>2 - 1936 - 37 - 1936 - 20</sup> - البصائر -س2 - 37 - 1936 - 20

<sup>3 -</sup> محمّد عبّاس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص-87.

و ما أعظم حناية المسلم الذي يقيم من أعماله الفاسدة حجّة على دينه الصّحيح، و ما أشنع حريمة المسلم الذي يعرّض-بسوء عمله- دينه الطّاهر النّقي للزراية و الاحتقار."(1)

فالإصلاح الاجتماعي لا يستقيم و لا تقوم له قائمة إلا إذا كان يدور في فلك الإصلاح الديني "و مرد هذا أنّ الدين الإسلامي هو المرجع الأوّل في هندسة حياة الإنسان في كلّ جوانبها، و في تحديد مصيره، و هو بذلك يحدد مصير هذا الإنسان و يهيئه إلى تحمّل مسؤوليته أمام الله، و أمام نفسه و أمام العباد. و لذلك لم يفت الإبراهيمي في بعده الاجتماعي أن يراقب بكلّ حذر أسباب الاتّصال بينه و بين الجماهير و ما تتلقّاه هذه الجماهير من معطيات في التّكوين الاجتماعي."(2)

و المتتبّع لإنتاج الإبراهيمي الفكري يجده مرآة عاكسة تعكس المشاكل الاجتماعية التي كانت تعيشها الجزائر. غير أنّه لم يكن يتوقّف عند حدد فضح تلك المشاكل و تعريتها، بل كان يجد في إيجاد الحلول المناسبة لها، و هي مهمّة تقع على عاتقه و أقرانه من العلماء و المصلحين. و كان يرى بثاقب نظرته أنّ الأمّة الجزائرية كانت "تعاني و حاراةا المتّحدة في الدّين و الجنس، المقاربة لها في العادات و المصطلحات عدّة مشاكل احتماعية لا يسع المصلحين إغفالها، و لا السّكوت عليها بعد ظهور آثارها، و تحقّق أضرارها و ستعالج البصائر طائفة من أمّهاقها ببيان

11- محمّد البشير الإبراهيمي-آثار الإمام البشير الإبراهيمي-مصدر سابق-ص11.

.88 – محمد عباس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^2$ 

نتائجها، و بيان وجه الرّأي في علاجها، سائلة من حملة الأقلام و حملة الألسنة و ذوي الرّأي أن يظاهروها في هذا العلاج و من الأمّة أن تقــوم بواجبــها مــن السّــمع و الطَّاعة و التَّنفيذ، فإنَّ من بعض هذه المشاكل ما لـو تمـادى و امتــدّ لأتــى بنيــان الأمّة من القواعد و قضى عليها بالمسخ أوّلا و التّلاشي أخيرا."(1) و يــوازن الإبراهيمي بين واقع الأمّة و تعاليم الإسلام فيجد بونــا شاســعا بــين هـــذه الأخــيرة و بين ما يعيشه المحتمع من عادات و تقاليد دخيلة و ما ذلك إلاّ نتيجة ابتعاده عن حدود الله. مثل ذلك ما يراه في الزّواج الّذي حاد عن مهمّتــه الأصــلية " و لــو أنّنـــا وقفنا عند حدود الله و يسرنا ما عسرته العوائد من أمــر الــزّواج لمــا وقعنــا في هـــذه المشكلة، و لكنّنا عسرنا اليسير، و حكّمنا العوائد في مسألة خطيرة كهذه، فأصبح الزواج الّذي جعله الله سكنا و ألفة و رحمة سبيلا للقلق و البلاء و الشّقاء..."(2) و الإبراهيمي حين تناوله لقضيّة الزواج لا ينظر إليها من زاوية ضيّقة تقف عند حدود بناء الأسرة فحسب، بل تتعدّاها إلى أبعــد مــن ذلــك بكــثير، فهــو يــرى في الزّواج سبيلا للذّود عن الوطن و حافزا للاستماتة منافحة عن العرض و الشّرف "أيّها الشبّان! إنّكم لا تخدمون وطنكم و أمّتكم بأشرف من أن تتزوّجوا فيصبح لكم عرض تدافعون عنه و زوجات تحامون عنهن و أولاد يوسّعون الآمال. هنالك تتدرّبون على المسؤوليات و تشعرون بها، و تعظم الحياة في أعيــنكم و بــذلك تــزداد

\_

<sup>1 -</sup> محمّد البشير الإبراهيمي - عيون البصائر - مصدر سابق - ص 323.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عيون البصائر -مصدر سابق-ص 325.

القومية في نفوسكم. إنّ الزّوجة و الأولاد حبال تربط الـوطني بوطنيتـه و تزيـد في إيمانه..."(1)

و كما تحدّث الإبراهيمي عن الزّواج و أسباب إعراض الشباب عنه، عرض للطّلاق و للصداق و غيرهما من المواضيع ذات الصّلة الوثيقة بالحياة الزّوجية. و ما ذلك إلاَّ لأنَّه يؤمن أنَّ الأسرة هي النَّواة الحيوية، و الأساس المستين الَّسذي يسبني بسه مجتمع سليم حال من الأسقام الاجتماعية. لذلك نجده يتعهد الشّباب بالرّعاية و المتابعة، و يسدي له النّصح و التّوجيه و يحثّه على العلم الأجل تربية النّشء تربية سليمة تؤهّله لخوض غمار المعركة ضدّ المستعمر الّلذي يسوم أبناء الجزائر أشنع أنواع الظَّلم في ظلّ غياب العدالة الاجتماعية "... فكيف لا تنسيى العدل أمَّة لبثت في ظلمات الظّلم أحقابا، و عقبت في ظلّ يحمومـه أعقابـا؟ أم كيـف تـذكره بعـد أن محت آيته آية السّيف، فلم تنعم منه بإلمامة الطّيف؟ و كيف يجد العدل محالا بين حاكم لا يسأل عمّا يفعل و بين محكوم يسأل عمّا لم يفعل؟ و كيف يجد العدل سبيلا إلى نفوس زرع فيها الاستعمار-أوّل- بــذرة احتقــار المســلم الجزائــري..."(<sup>2)</sup> فانعدام العدل و افتقار الأمّة إليه يعود إلى المحتلّ الّــذي وجــد في الجزائــر مرتعــا لــه، ينعم في خيراته و يحرم أبناءه منها، بـل حـرمهم مـن أدبي حقـوقهم، حـرمهم مـن حرّيتهم و سلبهم منها و داس على كرامتهم حتّى لا تقوم لهم قائمة بعد ذلك.

<sup>1</sup> – المصدر السابق–ص327.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{10}$  - البصائر - ع

إنّ مقالات الإبراهيمي الاجتماعية عديدة و متعددة بحيث لا يمكننا الإلمام ها جميعها، و حسبنا أن نشير أنّها من الكثرة الَّتي تجعلنا نعتبر صاحبها مصلحا اجتماعيّا من الدّرجة الأولى، و لا أدلّ على ذلك من مجمـوع الأحاديـث الّـــي خــصّ بها الشّباب و سجّلها بعنوان "الشّاب المسلم الجزائري كما تمثّله لي الخـواطر."<sup>(1)</sup> و هي أحاديث و خواطر يتجلَّى فيها الإبراهيمي أبا حكيمــا و مربّيــا مجرّبــا و وطنيّــا فاضلا خبیرا، و مسلما مؤمنا. <sup>(2)</sup>

فهو يتمنّى أن يرى شباب الجزائر مقداما على ما فيه صلاحه و صلاح وطنه (من عمل و علم)، ثمّ صلاح الأمّـة الإسلامية (إشارة إلى الوحدة)، و أخـيرا صلاح الإنسانية جمعاء. و هنا تتجلَّى النظرة الشمولية لديه، فهو يرى في صلاح الفرد الواحد طريقا إلى إصلاح الأمم و هو ما يجسّد النّزعة الإنسانية عنده.

و لن يحقّق الشّاب الجزائري تلك الآمال إلاّ إذا اقتــدى بخــير الأنـــام –عليـــه الصّـــلاة و السّلام- و امتثل لأوامره و سار على خطاه " أتمثّله محمّدي الشّـمائل، غـير صخّاب و لا عيّاب، و لا مغتاب و لا سبّاب، عفّا عن محارم الخلق و محارم الخالق مقصور اللَّسان إلاَّ عن دعوة الحقّ، أو صرحة في وجه الباطــل متجـــاوزا عمّـــا يكــره من إخوانه، لا تنطوي أحناؤه على بغض و لا ضغينة... "(<sup>3</sup>)

 $^{1}$  - عيون البصائر -مصدر سابق-ص $^{578}$ .

147

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر-مرجع سابق-ص145.

<sup>3 -</sup> عيون البصائر -ص588-و البصائر - ع5-1947.

و يصر الإبراهيمي على مسألة التعايش و التلاحم بين أبناء الأمّة الواحدة تحت غطاء واحد هو غطاء الدّين، و من ثمّ يلح على ضرورة تقديم الدّين عن الوطن "أتمثّله مقدّما لدينه قبل وطنه، و لوطنه قبل شخصه، يرى الدّين جوهرا و الوطن صدفا، و هو غوّاص عليهما يصطادهما معا، و لكنّه يعرف الفرق بين القيمتين فإن أخطأ في التّقدير خسر مرّتين... "(1)

إنّ تلك الخواطر الّي وجّهها الشّيخ للشّباب تحمل في طيّاها معاني و دلالات تعدّ زبدة ما جاء في مقالاته الاجتماعية و هي تعكس رؤية صاحبها الاستشرافية، رؤية تشعّ بالأمل و التّفاؤل بغد أفضل، و مستقبل زاهر يبنى بسواعد شباب سلاحه العلم، و مطيّته العمل للنّهوض بالوطن هضة حقيقية قوامها الدّين و الوحدة.

## 2.I. الإبراهيمي و الإصلاح السياسي:

اتسمت المقالة السياسة عند الإبراهيمي و أقارنه من المصلحين بالجرأة و الشّجاعة في الطّرح فقد "كان للكتّاب الجزائريين حلال هذه الفترة و كتّاب المقالة بوجه خاص جرأة عجيبة في قول الحقّ، و تجرّؤ غريب على الاستعمار. "(2) يطالع الباحث تلك المقالات "فيندهش للحماسة الشّديدة الّي تطغى عليها، و الشّجاعة النّادرة الّي تنبعث من كلّ لفظ من ألفاظها. كأنّ هذه المقالات كتبت

2 - عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص128.

<sup>1 -</sup> المصدر السابق-ص594.و البصائر-ع11-1947.

في أرض غير الجزائر، و في عهد غير عهد الاستعمار أو كان حرية الرائي كانت مكفولة، أو كأن حرية التعبير كانت محفوظة. مع أن عين الاستعمار كانت يقظى لا تنام و لا تغفل ."(1)

على أن ثمة ملاحظة يجدر بنا الإشارة إليها، و هي ذلك الترابط بين موضوعات المقال الواحد، فهو يلم في آن واحد بالقضايا الاجتماعية و السياسية و الدينية و هو يجمع أيضا بين مسألة العروبة و الإسلام و اللغة العربية.

و لعل أوّل القضايا السّياسية الّتي أثارها الإبراهيمي هي 'الحرّية'، و كـثيرا مـا ربط بينها و بين الحياة، فلا تقوم إحداهما إلاّ بالأخرى، يقـول "حـاء الاسـتعمار الفرنسي إلى هذا الوطن كما تجـيء الأمـراض الوافـدة تحمـل المـوت و أسـباب المـوت... و الاستعمار سلّ يحارب أسباب المناعة في الجسم الصّـحيح."(2) فالاسـتعمار في نظـره مرض عضال يؤدّي حتما إلى الموت، لذا وجب مجابحته و استئصاله من حذوره.

إنّنا نلحظ تلك الجرأة الّتي تطبع مقال الإبراهيمي، فهو يعمد إلى توعية الشّعب الجزائري و تبصيره بحقيقة الخطر الدّاهم الّذي يهدّد كيانه في أسلوب مباشر صريح دون تلميح. ذلك لأنّ مبدأه في الإصلاح يقوم على الصّراحة، و مجانبة التّلميح و الرّمز. (3) و قد بلغت الجرأة بالإبراهيمي إلى حدّ اعتبار الاستعمار شيطان "يا

 $^{2}$  - عيون البصائر -ص $^{2}$ .و البصائر -س $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$ 

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص129.

<sup>59</sup> ينظر محمّد عبّاس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^{3}$ 

هؤلاء إنّ الاستعمار شيطان! و إنّ الشّيطان لكم عدوّ فاتّحذوه عدوّا، و إنّ الاستعمار شرّ، و محال أن يأتي الشرّ بالخير. "(1) يقرّ الإبراهيمي حقيقة أزلية و هي أنّ الشيطان عدوّ لا بدّ من الاحتراز منه و الحرص على محاربته، لأنّ الشرّ لا يأتي أبدا بالخير، و هذا دأب المحتلّ فهو عدوّ لا ينتظر منه غير الشرّ، و من يتوهم غير ذلك فقد حانبه الصّواب، فهيهات أن نجني من الشّوك العنب.

و يلفت الإبراهيمي انتباه أبناء عمومته إلى الحالـة الشّاذة الــــي يعيشـونها بسبب خضوعهم للعدو و خنوعهم. فأنى لأمّة أن تعيش بـــدون أدوات الحياة "هــل أتــاكم نبأ أمّة تعيش في زمنكم بغير أدوات الحياة؟ و هل أنــتم علــى بصــيرة مــن وضـعيتها النّاشزة الغريبة الشّاذة في قواميس زمنكم؟ هل أتاكم نبأ عشــرة ملايــين مــن ســلائل البشر الرّاقية تحكمها فئة تعادل عشرها، لــيس بينــهما مــن الجوامــع إلاّ الآدميــة و لا من الصّلات إلاّ صلة القويّ بالضّعيف، و لا من الضّــعيف إلاّ امتصــاص الأقــل لــدم الأكثر، و سمنه بهزاله و اعتزازه بإذلاله...إنّ الشّـعب الأعــزل محكــوم عليــه بــالموت شاهدا و غائبا، و إنّ الشّعب الذي لا يشــارك أبنــاؤه في الإدارات الحاكمــة و لا رأي له في تشريع و لا تنفيذ لا ينتظر إلاّ أمثال هذه الحالــة، يحيــا مــع الحيّــات فيجاورهــا و تجاوره و هو لا يدري متى تساوره و يعطيها من دمه فتعطيه من سمّها..."(2)

\_

<sup>1 - 1947 - 4 - 2 - 1947 - - 0</sup> البصائر - سل 2 - 3 - 1947 - 0 .

 $<sup>^{2}</sup>$  – البصائر –س $^{2}$  –  $^{2}$  –  $^{2}$  –  $^{2}$ 

بمثل هاته المقالات كان الإبراهيمي يهز صمائر الشّعب هرا لعلّها تستفيق من سبالها، و تجعل مصيرها بين يديها لا بين أيدي أعدائها تمّن يحيكون لها المكائد لتندثر. و هي دعوة صريحة للنّورة ضد تلك الأوضاع إن أرادت الأمّة استرداد حريتها و كرامتها، لاسيما و قد تأكّد لها أنّ فرنسا ماضية في خططها، و قد أثبتت في غير ما مرّة أنّها مخادعة و أنّ و عودها كاذبة. و ما أحداث الثّامن ماي إلا دليل على همجيتها و حبروتها. تلك الأحداث الّتي تعدد وصمة عار على حبينها يصورها لنا الإبراهيمي بريشة الرسّام الماهر "يوم مظلم الجوانب بالظلم، مطرز الحواشي بالدّماء المظلومة مقشعر الأرض من بطش الأقوياء، مبتهج السّماء بأرواح الشهداء، خلعت شمسه طبيعتها فلا حياة و لا نور، و حرج شهره عن طاعة الرّبيع فلا ثمر ولا نور، و غبنت حقيقته عند الأقلام فلا تصوير و لا تدوين."(1)

إنّ هذه الصّور القاتمة تبرز لنا حالة الشّعب يومئذ، و ماعاناه من بطش و تقتيل و تنكيل جعل الأرض و السّماء تهتزّان لأحزانه. ثمّ إنّها تعكس من ناحية ثانية الحالة النّفسية للكاتب، و هو يتفجّر غضبا و يستشيط حنقا من تلك الأهوال الّي تحرّعها الشّعب الجزائري، و لا ذنب له سوى أنّه شارك المحتل حربه على أمل أن يفي هذا الأحير بوعوده، لكنّه و على عادته "عاد للتّقتيل على من كانوا بالأمس يمدّون حياته بحياتهم ليريهم مبلغ الصّدق في تلك الوعود، و يحدّثهم بلغة اللهم

<sup>.</sup> 1048-35 - 1948-35 - 1948-35 - 1948-35 - 1948-35

و منطق الأشلاء أنّه إنّما أقام سوق الحرب ليشتري حياته بموقم و ليرمّم حداره هدم ديارهم..." (1) انتهت الحرب العالمية (2) و انتهت معها آمال الجزائرين حين أضرم المحتلّ النّار و أعلنها حربا ضروسا على من ساندوه بالأمس "و في لحظة واحدة تسامع العالم بأنّ الحرب انتهت مساء أمس برلين، و ابتدأت صباح اليوم بالجزائر، و فيما بين خطرة البرق بين الغرب و الشّرق أعلنت الحرب من طرف واحد، و انجلت في بضعة أيّام عن ألوف من القتلى العزل الضّعفاء، و إحراق قرى و تدمير مساكن و استباحة حرمات و نهب أموال، و ما تبع ذلك من تغريم و سجن و اعتقال، ذلكم هو يوم 8 ماي. "(3)

تحدّث الإبراهيمي عن الحرّية و عن الاستعمار، و تحدّث عن أحداث التّامن ماي، كما عرض لعديد القضايا ذات الطّابع السّياسي منها قضية الانتخابات. فهاهو يواجه فرنسا الاستعمارية مرّة ثانية حين يشير إلى لميس الّتي عادت لعترها. "و لميس هذه في مورد المثل هي امرأة كانت لها عوائد شرّ تعتادها، و أحلاق سوء تفارقها تم تقارفها لغلبة الفساد عليها، و صيرورته أصلا في طباعها. "(4) و ما لميس هذه إلاّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق-ص369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - أحداث 8 ماي كانت في أعقاب الحرب العالمية الثانية حين حرج الجزائريون للتعبير عن فرحتهم لانتصار الحلفاء على ألمانيا النازية ظنّا منهم أنّ فرنسا ستمنحهم الاستقلال مثلما وعدقم لكنّ فرنسا قابلت تلك المظاهرات بقتل أبناء الجزائر حتّى بلغ عدد الضحايا 45ألف شهدا.

<sup>-1948-35</sup> - البصائر - ء -35

<sup>4 -</sup> البصائر - ع 64-1949 - ص1.2 - و عيون البصائر - ص379.

الإدارة الّي تعودت أن تعبيث بالديمقراطية، و أن تعيث في الأرض فسادا، و أن تعيث في الأرض فسادا، و أن تعطّم معنويات الجزائري بسن قوانين ظالمة تحرمه من أدني حقوقه "و عادت لعترها لميسنا في كلّ ما حرى من انتخابات في السّنة الماضية، لمّا رأت المسلمين بدأوا يقدّرون الانتخاب حقّ قدره، ويعرفون له قيمته، و بدأوا يتذوّقون معنى الدّيمقراطية الّي أمات الاستعمار معناها الإسلامي في نفوسهم، فكدّرت لهم شركها بتدخلها العلين، و بما تستخدمه من وسائل التّرغيب و التّرهيب إلى أن كشفت في الانتخابات الأخيرة عن سرّها و صرّحت عن شرّها وكان ما كان تمّا صدّق الخير فيه العيان."(1)

و يعرّف الإبراهيمي الديمقراطية فيقول "إنّ الديمقراطية عند الأمم الّي تنتحلها وتزعمها لنفسها تتجلّى في عدّة مجالات أرفعها الانتخاب، فهو عندهم العنوان الواضح للحرّية، والبرهان اللاّئح على إطلاق الإدارة و الميزان العادل لاختيار الشّعب. "(2) و إذا كان الأمر كذلك عند الأمم الأخرى فماذا عنه في الجزائر؟ إنّها لا شكّ دليل التناقض و النّباين بين أقوال المحتلّ و أفعاله "أمّا في الجزائر فالانتخابات منذ سنّت لعبة لاعب و سخرية ساحر، ورهينة استبداد، ولدت شوهاء ناقصة ومازالت متراجعة ناكصة، وضعت من أوّل يوم على أسوء ما يعرف من التناقض، و أشنع ما يعلم من التحكّم و الميز و العنصرية، وهو تمثيل الأكثرية في المحالس

\_\_\_

<sup>1 -</sup> المصدر السابق-ص379.

<sup>.379</sup> عيون البصائر –مصدر سابق –  $^2$ 

المنتخبة للأقلية من السكان، و الأقلية فيها للأكثرية منهم، قد كانت هذه الانتخابات شرّا مستطيرا على الأمّة الجزائرية و أفتك سلاح رماها به الاستعمار، بعد أن نظر النّظر البعيد، و كانت ضربة قاضية على ما كانت تصبو إليه وتستعد من وحدة الكلمة و احتماع الشّمل، فكلّما جهد المصلحون جهدهم في جمع كلمتها وكادوا يفلحون، جاءت الانتخابات فهدّمت ما بنوا و تبرته تبيرا."(1)

هذا هو حال الديمقراطية و الانتخابات - أعلى مراتبها - في الجزائر فإن كانت تبيني دول غير الجزائر، لما تقوم عليه من حرّية رأي واختيار عن قناعة فإنّها في الجزائر وعلى النّقيض من ذلك - تهدم ما يبنيه المصلحون و تشتّت شمل أبناء الوطن الواحد. فالحكومة الفرنسية لم تكن ديمقراطية إلاّ في مظهرها، أمّا في جوهرها فكانت مستبدّة تأخذ بالقوّة، بل إنّها أفسدت على النّاس أمور دينهم و دنياهم فكانت مستبدّة تأخذ بالقوّة، بل إنّها أفسدت على النّاس أمور دينهم و دنياهم والأخلاق الانتخاب أصبح وبالا على الأمّة ووباء، و ذهب بالبقايا المدّخرة فيها من الأخلاق الصاّلحة هباء، و أصبحت هذه الكراسي عاملا قويّا على إفساد الرّحولة والعقيدة و الدّين...و قد كنّا نخشى آثارهم في تفريق الشّمل و تبديد المال، فأصبحنا نخشاها على السّين و الفضيلة."(3) أصبح الإبراهيمي وسائر المصلحين فأصبحنا نخشاها على الدّين من الاضمحلال في بلد مسلم باتت تحكمه دولة صليبية، لذا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المصدر السابق - ص382.

<sup>2 - 3</sup> عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدى-مرجع سابق عبد الملك مرتاض

 $<sup>^{3}</sup>$  - عيون البصائر -  $^{3}$  -  $^{3}$  - و البصائر -  $^{3}$  -  $^{3}$  -  $^{3}$ 

سارعوا إلى المطالبة بفصل الدّين عن الدّولة. و قد حص الإبراهيمي هذه القضية الخطيرة بعشرين مقالا<sup>(1)</sup> يطالب فيها بالحرّية الدّينية بحيث لا يتدخّل الفرنسي المسيحي في شؤون الجزائري المسلم" نحن نريد -جادّين- فصل ديننا بجميع شعائره و علائقه عن حكومة الجزائر اللايكية المسيحية فصلا ناجزا حاسما، لا تلكّؤ فيه و لا هوادة، و نريد بثّ حباله من حبالها في المعنويات و المادّيات، و نعمل لذلك متساندين في الحقّ، مستندين على الحقّ..."<sup>(2)</sup>

و من هذا المنطلق (فصل الدّين عن الدولة) أفتى الإبراهيمي ببطلان الصّلاة خلف الأئمّة الّذين يعيّنهم المحتلّ لأنّ "الحقيقة الجامعة في الإيلام أنّه لا يولّي الإمام إلاّ من كان صالحا-هو نفسه اللإمامة، مثل الخليفة أو نائبه..." (3) هو إذن رفض لكلّ إمام نصّبه العدوّ، و رفض لإمامته، و رفض لاتّباعه، لأنّه غير شرعي لا تجوز الصلاة خلفه. (4)

خاض الإبراهيمي في مواضيع سياسية عديدة و متشعبة لا يمكننا حصرها في هذا البحث، مواضيع تعكس مبدأه الرّافض لكلّ أشكال الظّلم و الاستبداد الّي كان ينهجها المحتلّ و أذنابه. على أنّ المقالة السّياسية تظلّ تدور في فلك القضايا الّي

4 - عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي-مرجع سابق-ص135.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي-مرجع سابق-ص134.

 $<sup>^{2}</sup>$  - عيون البصائر -مصدر سابق-ص $^{104}$ . و البصائر -س $^{2}$   $^{398}$ 

<sup>1</sup> - البصائر - ع140 - 1951 م

أثارت اهتمام الإبراهيمي و أسالت حبره كما هو شأن قضية الوحدة العربية و الإسلامية.

# 3.I. اللّغة- العروبة- و الإسلام:

أولى الإبراهيمي – وكتّاب المقالة الإصلاحية عامّة – قضايا الوطن العربي و الإسلامي اهتماما كبيرا، فتتبّع أحداثها الدّقيقة بصفة مستمرّة و حرص على التقاط أخبارها رغم بعد الشقة و انعدام وسائل الاتّصال و رغم محاولات الاستعمار الفرنسي المتكرّرة لعزل المسلمين الجزائريين عن إخواهم بحرماهم من الإمدادات الثّقافية و الإعلامية الّتي كانت دفقة الحياة لهم في هذه الغربة الموحشة، رغم ذلك فإنّ المستعمر لم يفلح قط في زعزعة عقيدةم الرّاسخة بالانتماء إلى الوطن الإسلامي و العربي الكبير... "(1)

فقد استطاع الإبراهيمي أن يمدّ أواصر الأخوّة بكتاباته و آرائه -بالرّغم من الطّوق الحديدي الّذي طوّقت به الجزائر-فاهتم لقضايا المغرب العربي<sup>(2)</sup> و لأحداث العالم الإسلامي، و شاركهما أفراحهما و أقراحهما. و هو في هذا و ذاك يؤكّد دوما على الوحدة العربية و الإسلامية و يدعو إليها، و يحذّر من غفلة المسلمين و تغافلهم عمّا يحاك ضدّهم من مكائد "طالما نعينا على المسلمين حصوصا و على

<sup>1 -</sup> محمّد ناصر -المقالة الصحفية-مرجع سابق-ص381.

<sup>2 -</sup> للإبراهيمي مقالات عديدة حول المغرب العربي منها مؤتمر الزوايا بعدد مؤتمر الأئمّة'، عيد العرش المحمّدي العلوي'، اليبيا موقعها منّا'، اليبيا ماذا يراد بها'، إبليس ينهى عن المنكر إبليس يأمر بالمعروف و غيرها.

الشّرقيين عموما هذا التّقاطع الّذي شتّت شملهم، و فـرّق جامعتهم، و صـيّرهم لقمـة سائغة للمستعمرين، و طالما شرحنا للمسلمين أسرار التّواصل و التّـراحم و التّقـارب الكامنة في دينهم، و أقمنا الأدلّة، و ضربنا لهـم الأمثـال و سـقنا المـثلات، و جلونـا العبر، و كانت نذر الشرّ تتوالى، فيتمارون بها و صيحات الضّحايا منهم تتعالى، فيصمّون عنها و الـزّمن سـائر و الفلـك دائـر، و هـم في غفلـة سـاهون..."(1) و الإبراهيمي ينعي على المسلمين تفريطهم في دينهم، و عدم تمسّكهم بحبله المستين، هو ما أدّى بمم إلى ذاك التّفسّخ و التّشرذم، حتّـى أصـبحوا يتنــاحرون علــى أمــور الدُّنيا و يتنازعون فيها "و دعونا إلى الجامعة الواسعة الَّـــيُّ لا تـــــذيق بنزيــــل، و هــــي جامعة الإسلام، إلى الروحانية الخالصة الَّيِّي لا تشاب بـدخيل و هـي روحانيـة الشّرق، و حذرناهم من هذه الأفاحيص الضيّقة و الوطنيات المحدودة، الَّتِي هي منبع شقائهم و مبعث بلائهم و بينًا لهم أنّها دسيسة استعمارية، زيّنها لهم سماسرة الغرب و علماؤه و أدلاّؤه، و غايتهم منها للتّفريق، ثمّ التّمزيق، ثمّ القضم، ثمّ الهضم..."(2) و في المقال نفسه يعرض الإبراهيمي لما تعرّض له المغرب الأقصى من محن على وقع حادثة نفي الملك محمّد الخامس فيقول". وحلّت المحنة بالمغرب الأقصى، و جاءت فرنسا بالخاطئة، فأهانت ملكا، و هدّدت عرشا، و آذت شعبا، و روّعت سربا، و انتهکت حرمات، و اعتقلت أحرارا، و کبتت أصواتا،

<sup>-1</sup> البصائر – ع-148م.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{148}$  -  $^{1951}$ م - وعيون البصائر -  $^{2}$ 

و أحطت أعلياء من مراتبهم، و نصبت أدنياء في غير مناصبهم، و استعانت على العقلاء بالسفهاء، و سلّطت الأخ على أخيه، و الرعيّة الآمنة على ملكها الأمين. و أشعلت النّار بنا لتطفئها بنا فلا يكون ضرامها في الإشعال و الإطفاء إلا أحسامنا. من كان يتوقّع أن يجلب الاستعمار على عرض من عروش الإسلام العريقة، لا بخيله و رجله، بل بخيل المسلمين الّذين رفعوا دعائمه و رجلهم؟ من كان يظنّ أو يتوقّع أن الاستعمار يبلغ منّا هذا المبلغ فيدوسنا بأرجلنا، و يريق دماءنا بأيدينا، و ينتصر علينا بنا، و يصير بعضنا لبعضنا أبعابع تخويف و وحوش إرهاب، و يبلغ في ترويضنا إلى حدد أن نصبح أذلّة عليه، أعرّة على قادتنا و رجالنا؟

من كان لا يظنّ ذلك، و لا يتوقّعه، فهاهو ذا محقّق غير مظنون، و واقع غير متوقّع و لئن وقع متفرّقا في غير المغرب فقد وقع كلّه مجتمعا في المغرب..." و يدعو الإبراهيمي إلى استثمار تلك المحنة حتّى تصبح منحة تساهم في إيقاظ الضّمائر النّائمة، و زعزعة التّفوس الخامدة "و نكون عقلاء واقعيين إذا قدرنا هذه الضجّة اليّ أثرناها ستنتهي بلا فائدة، و لا تنال من ظاهر الاستعمار منالا لما نعرفه من أساليب في إسكات مثلها بالحيلة و الكيد، و لما نعرفه من أنفسنا من عيوب الانخداع و الاغترار و سرعة التّراجع و عدم الاستمساك، و لكنّا نكون عقلاء

 $^{1}$  - عيون البصائر -  $^{273}$  - و البصائر -  $^{381}$  -  $^{1951}$ 

158

\_

واقعيين أيضا إذا قدّرنا هذه الضجّة قدرها، و أعظمنا آثارها النّفسية في الشّعوب الإسلامية و الشّرقية، و أقمناها دليلا على شمول اليقظة لها، و حياة الشّعور فيها، و انتزعنا منها فألا، ما ينتزعه منها طيرة. "(1) يعرض الإبراهيميي لموقف المحتلّ من تعاطف أبناء الأمّة الواحدة حين يتحدّث عن عروبة الشمال الإفريقي، و يفضح سياسته القائمة على التفرقة، ذلك أنّه يخشى من تماسك و تعاطف الأرحام، ويرى فيها خطوة نحو الوحدة الَّتي طالما أرعبته "و من آيات بغض الاستعمار لكلمة العروبة و نفوره منها أنّه لا يريد أن يعترف بـأثر مـن آثارهـا الطّبيعيـة مـن تـراحم و تعاطف، فهو في محنة المغرب الأقصى الأخيرة و ما أثارته من غضب العرب و سخطهم و إجماعهم على الاستنكار، لا يــردّ ذلــك إلى مــردّه الطّبيعــي، و هــو التّعاضد الجنسي، و إنّما يردّه إلى شيء آحر تنكره روح هــذا العصــر المنــافق، و هــو التعصّب الدّيني. كلّ ذلك ليبعد عن خواطره -و لو بالتّوهّم-خيال العروبة مجتمعة الشّمل، متّصلة الأسباب موصولة الأرحام معلنة لعروبة الشّمال الإفريقي...."(2) إنَّ المحتلُّ يرفض عروبة الشَّمال الإفريقي و يؤكُّــد انتمـــاءه للعنصــر البربــري و هـــو يسخّر أقلام بعض الأساتذة و الكتّاب المتعصّبين لبـثّ تلـك الأفكـار المسـمومة

و دسّها في أوساط الشّعب الواحد. (3) فانبرى الإبراهيمي يردّ عليهم و يدحض

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -المصدر السابق-ص474.

 $<sup>^{2}</sup>$  - عيون البصائر - مصدر سابق -  $^{450}$  - و البصائر -  $^{30}$  -  $^{1951}$ 

<sup>3 -</sup> مازن صلاح مطبقاني-جمعية العلماء ودورها في الحركة الوطنية الجزائرية-مرجع سابق-ص132.

مزاعمهم في المقالة ذاتها مؤكّدا عروبة الشّـمال الإفريقـي"عروبـة الشّـمال الإفريقـي بجميع أجزائه طبيعية، كيفما كانت الأصول الّي انحدرت منها الـدّماء و الينابيع الّـي انفجرت منها الأحلاق و الخصائص، و النّواحي الّي جاءت منها العادات و التّقاليد، و هي أثبت أساسا، و أقدم عهدا، و أصفى عنصرا من انكليزية الانكليز، و ألمانية الألمان ...هذه العروبة الأصيلة العريقة في هذا الوطن، هي التي صيّرته وطنا واحدا لم تفرّقه إلاّ السّياسة سياسة الخلاف في عصوره الوسطى، و سياسة الاستعمار في عهده الأخير. و هذه العروبة هي مساكه على كثرة المفرّقات، و هي ملاكه على وفرة العوامل الهادمة، و هـي رباطـه الّـذي لا ينفصـم ببقيّة أجزاء العروبة في الشّرق. و هي السّبب في كلّ مـا يأخـذ مـن تلـك الأجـزاء و ما يعطيها، فينصرها في الملمّات و يتقاضاها النّصر في المهمّات. فالعلم العربي بمذه العروبة المكينة كالجسد الواحد إذا ألمّ بجزء من أجزائه حادث، أو نزلت به مصيبة تداعت له سائر الأجزاء بالنّصرة و الغوث، أو بالتوجّع و الامتعاض..."(1) و لارتباط الشّـمال الإفريقي بالعرب، و لتمسّـك الجزائريين بعروبتهم، نحـد الإبراهيمي يثير قضايا عربيّة كثيرة شــــدّت انتباهـــه و ألهمتـــه علـــي مشــــاركة الـــدّول

العربية قاطبة أفراحها و أتراحها. فاهو يتحدّث عن محنة مصر و يعتبرهـــا محنـــة الجزائـــر

فيقول "تعاني مصر العزيزة في هذه الأيّام ما يعانيــه الحـرّ الأبيّ: أكـره علــي الضــيم،

<sup>1 -</sup> عيون البصائر -مصدر سابق-ص478.

و أريد على ما لا يريد، و حرع السمّ مدوفا في الحنظل، و قطّعت أوصاله و هو يشعر و استبيحت محارمه و هو يسمع و يبصر، حتّى إذا استيأس من الإنصاف و نفذ صبره خطا الخطوة الفاصلة، و أقدم على تحطيم القيد بنفسه، و على تمزيق الصّحيفة الّي أملتها القوّة على الضعف فقبلها مكرها كمختار. و كانت أهون الشرّين فأصبحت بحكم الزّمن أثقل الخطبين..."(1)

و يؤكّد الإبراهيمي تأيد جمعية العلماء المسلمين الجزائريين لمصر في مسعاها التحرّري و نصرتها له "إنّ جمعية العلماء المسلمين الجزائري، المعبّرة عن إحساس الشّعب الجزائري كلّه، تعلن تأييدها للشّعب المصري و تضامنها معه في موقف الحازم، و لا تصدّها عن أداء واحب الأخوّة هذه الحدود الوهمية الّي خطّها الاستعمار بين أجزاء الوطن الواحد، و لا هذه السّدود الواهية الّي أقامها بين أبناء الوطن الواحد لأنّ العواطف الجيّاشة كعثانين السّيل لا تردّها حدود و لا سدود..."(2)

فوحدة الدّين و العروبة تجمع بين الأمّة العربية، لا تفرّقها حدود و لا سدود و لسن يشي من عزيمتها دسائس المحتلّ و لا مكائده، و من شندّ عن القاعدة فقد أخللّ بعروبته بل و بإسلاميته.

 $^{2}$  - عيون البصائر - مصدر سابق -  $^{2}$ 

\_

<sup>· -</sup> المصدر السابق-ص556. و البصائر- ع174-1951.

تحدّث الإبراهيمي عن مصر، كما تحدّث عن السّودان و ربط بينهما و بين الجزائر، بين واقعهما و واقع الجزائر. كما أثــار قضــايا الــوطن العــربي المتعــدّدة و المختلفــة. و يأتى في صدارة تلك القضايا، القضيّة الفلسطينية. هذه الأحسيرة الّسيّ أحدنت حصّة الأسد في مقالاته (1) ف "قلما عالج قلم عربي قضية فلسطين بالصّراحة و الواقعية الصارخة مثلما عالجها قلم الإبراهيمي في سلسلة جريدة البصائر الثانية، و السي تعدّ وثيقة أدبية تاريخية للقضيّة، لأنّه آمن بما واقعة من وقائع العصر الحديث و تحوّلا سلبيا في تاريخ العرب و المسلمين الله في السلمين الله في حماية حملي فلسلطين..."(2) و هكذا خصّ الإبراهيمي فلسطين بمقالات عديدة بـتّ فيها حزنـه و آلامها، و وصف جراحه الَّتي لن تندمل مادام جرح فلسطين داميا "يا فلسطين إنَّ في قلب كلّ مسلم جزائري من قضيّتك جروحا دامية، و في جفن كــلّ مســلم جزائــري مــن محنتك عبرات هامية، و على لسان كلّ مسلم جزائري في حقّك كلمـة متـردّدة هـي: فلسطين قطعة من وطني الإسلامي الكبير قبل أن تكون من وطني العربي الصّغير، و في عنق كلّ مسلم جزائري لك -يا فلسطين- حـقّ واجـب الأداء و ذمـام متأكّــد الرّعاية فإنّ فرّط في جنبك، أو أضاع بعض حقّك، فما اللّذّنب ذنبه، و إنّما هـو ذنب الاستعمار الذي يحول بين المرء و أحيه، و المرء و داره، و المسلم

-

<sup>1 -</sup> كتب الإبراهيمي سلسلة من المقالات حول القضيّة الفلسطينية منها: "وقف قرار تقسيمها"، "العرب واليهود في الميزان عند الأقوياء"، "ماذا نريد لها و ماذا يريدون؟"،"الانجليز حلقة الشرّ المفرغة"، "واجبات فلسطين على العرب" و غيرها.

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمّد عبّاس - البشير الإبراهيمي أديبا - مرجع سابق - سابق -  $^{2}$ 

و قبلته..."(1) و الجزائريون لم يفرّطوا في حمى فلسطين عن طيب خاطر و إنّما وجدوا أنفسهم مكبّلين مغلوبين على أمـرهم في ظـلّ الاحــتلال "أيّهــا الظّـانون أنّ الجزائر بعراقتها في الإسلام و العروبة تنسى فلسطين أو تضعها في غير منزلتها الّية، وضعها الإسلام من نفسها، لا و الله، و يأبي لها ذلك شرف الإسلام و محد العروبة و وشائج القربي ولكن الاستعمار الله عقد العقدة لمصلحته و أبي حلّها لمصلحته، و قايض بفلسطين، هو الّذي يباعد بين أجزاء الإسلام لئلاّ تلتئم، و يقطع أوصال العروبة كيلا تلـــتحم و هيهـــات هيهــات لمــا يـــروم."(<sup>2)</sup> إنّ حـــبّ الإبراهيمي لفلسطين و تعلّقه بها نابع من شعوره الإسلامي. فهو يرى فيها قبلة المسلمين الأولى، و أرض النبوّة المباركة «يا فلسطين إذا كان حب الأوطان من أثر الهواء و التّراب و المآرب الّي يقضيها الشّباب، فإنّ هـوى المسـلم لـك أنّ فيـك أولى القبلتين و أنّ فيك المسجد الأقصى الّدي بارك الله حوله... "(3) و لأحرل المسجد الأقصى و لأجل ما تحمله تلك الأرض الطيّبة المباركة من معاني النّصر، يطالب الإبراهيمي بمبّة تخلّصها من أيدي الصّهاينة و تعيد لها محدها التّليد "أيّها العرب، أيّها المسلمون إنّ فلسطين وديعة محمّد عندنا، و أمانة عمر في ذمّتنا، و عهد

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عيون البصائر -ص491-و البصائر - ع5-1947.

 $<sup>^{2}</sup>$  - عيون البصائر -ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> المصدر نفسه-ص491.

الإسلام في أعناقنا فلئن أخذها اليهود منّا و نحن عصبة إنّا إذا الخاسرون."(1) فلسطين إذن أمانة في عنق الأمّة ولا بدّ أن تحبّ لنصرتها بجميع طوائفها و طبقاتها و أن تتساند و تعمل لتحقيق هذه الغاية.(2)

بمثل هاته المقالات كان الإبراهيمي - و معه كتّاب المقالة الإصلاحية - يحرّك عواطف الجزائريين الدّينية علّهم يهبّون للجهاد، فيغفر لهـم ذنبهم و تمحـي وصـمة العار البي ارتسمت في حبينهم. (<sup>3)</sup> و الإبراهيمي حين يثير القضيّة الفلسطينية و غيرها من القضايا العربيّة، فإنّه يسيّجها بسياج ديني. فارتباط الجزائر بالأمّـة العربية و تعلُّق الأولى بالأخيرة إنَّما كان لدواعي دينية، ذلك لأنَّ الإســــلام يــربط بـــين الأمّة في ماضيها و حاضرها و مستقبلها. و هي لا تعدو أن تكون مجموعة دول يجمعها الجنس و الدّين و اللّغة. و لأنّ اللّغة العربية قاسم مشترك بين هاته الدّول، و لأنها لغة القرآن الكريم، أو لاها البشير الإبراهيمي اهتماما كبيرا، فهو يرى فيها أحد مقوّمات الشّخصية الجزائرية، لذلك ما انفك يدافع عنها و يثبت العلاقة الوطيدة بينها و بين الشُّعب الجزائري "اللُّغة العربية في القطــر الجزائــري ليســت غريبــة الأواخي مع الحاضر، طويلة الأفنان في المستقبل، ممتدّة مع الماضيي لأنّها دخلت هذا

<sup>. 1948-22</sup> و البصائر - ع502. و البصائر - ع-32

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمّد ناصر -المقالة الصحفية -  $^{2}$ 

<sup>.</sup> 111 - محمّد عبّاس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق- $\frac{3}{2}$ 

الوطن مع الإسلام على ألسنة الفاتحين ترحل برحيلهم و تقيم بإقامتهم، فلمّا أقام الإسلام بهذا الشّمال الإفريقي إقامة الأبد و ضرب بجرانه فيــه أقامــت معــه العربيــة لا تريم و لا تبرح، مادام الإسلام مقيما لا يتزحزح، و من ذلك الحين بدأت تتغلغل في النَّفوس و تتساغ في الألسنة و اللُّهوات، وتنسـاب بـين الشُّـفاه و الأفـواه، يزيــدها طيبا و عذوبة أنّ القرآن بها يتلي، و أنّ الصّلوات بها تبدأ و تختم..."(1) فالإبراهيمي يردّ في مقاله على المستعمر و يدحض ادّعاءاتــه و افتراءاتــه القائلــة بأجنبية اللُّغة العربية عن الجزائر و"يقيم لها تثبيتها في التّاريخ و عراقتها في القدم و يبيّن قوّة ترابطها الأبدي مع الإسلام الَّذي يمدّها بحيويته و يغذّيها بروحانيته..."<sup>(2)</sup>و إدراكا منه بأهمّية اللّغة العربية و دورها في توحيد صفوف أبناء الأمّة الواحدة وجّه المحتلّ ضرباته لها عن طريق تــأجيج نـــار الفتنـــة و إثـــارة صـــراع عنصري بين العرب و البربر<sup>(3)</sup> حين "نصح" البربر أن يستردّوا لغتهم الّــــيّ قهرهـــــا العربية في عقر دارها بحسب زعمه. يردّ الإبراهيمي على هذا الزّعم الواهي فيقول "و طار إلى البربر منها قبس لم تكن لتطيره لغـة الرّومـان، و زاحمـت البربريـة علـي ألسنة البربر فغلبت و بزّت، و ســلّطت ســحرها علــي النّفــوس البربريــة فأحالتــها عربية، كلّ ذلك باختيار لا أثر فيه للجبر، و اقتناع لا يـــد فيـــه للقهـــر، و ديمقراطيـــة لا

-

<sup>· -</sup> عيون البصائر -ص221. و البصائر - ع1948-41.

<sup>. 135</sup> ماس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> أنور الجندي-الفكر العربي المعاصر في معركة التّغريب و التّبعية الثّقافية-مصر-مطبعة الرسالة-ص226.

شبح فيها للاستعمار، وكذب و فجر كلّ من يسمّي الفتح الإسلامي استعمارا، و إنصاف من المحمّ النّاصب، و رحمة من العذاب الواصب، و إنصاف من الجور الرّوماني البغيض. من قال إنّ البربر دخلوا في الإسلام طوعا فقد لزمه القول بأنّهم قبلوا العربية عفوا، لأنّهما شيئان متلازمان حقيقة و واقعا، لا يمكن الفصل بينهما، و محاول الفصل بينهما كمحاول الفصل بين الفرقدين. و من شهد أنّ البربرية ما زالت قائمة الذّات في بعض الجهات، فقد شهد للعربيّة بحسن الجوار، و شهد للإسلام بالعدل و الإحسان..."(1)

إنّ الحقيقة الدّامغة الّتي لا تقبل جدالا و لا نقاشا هي أنّ البربرية لا تـزال قائمة بالجزائر و هو ما يـدلّ على سماحة الـدّين الإسـلامي و عدالته و تعايشه مع الحضارات الأخرى، ثمّ إنّ الحقيقة الثّانية الّـتي لا ينكرها إلاّ جاحـد هي أنّ اللّغة العربية تمثّل عامل التّكامل الاجتماعي، ذلك لأنّها وحّـدت بـين الأفكار، و قرّبـت بين العقول و القلوب لارتباطها بالدّين "...فاللّغة العربية منذ دخلت في ركاب الإسلام على الأمم الّتي أظلّها ظلّـه كانـت سـببا في تقارب تفكيرهم و تشابه عقليّاقم و تمازج أذواقهم و توحيد مشارهم. و إنّ هـذا لمـن المناهج السّـديدة في

166

\_

توحيد الأمم المختلفة الأجناس و لولا العربيّة لاختلفت الأمم الإسلامية في فهم حقائق الدّين باختلاف العقليّات الجنسية. (1)

دافع الإبراهيمي عن اللّغة كما دافع عن الإسلام و العروبة، و حارب مظاهر التّخلّف من جهل و فقر و آفات اجتماعية...و دعا للقضاء عليها لأنّ في ذلك خطوة نحو الانعتاق من ربق الاستعمار. كلّ ذلك في قالب أدبي راقي ينمّ عن ملكة لغوية كبيرة و رصيد أدبي ضخم أهّلاه أن يكون" أمير البيان" و رئيس مدرسة لغوية و أدبية عظيمة تلكم هي البصائر الّي تناولت قضايا الأمّة المختلفة بأسلوب فتي اجتمعت فيه كلّ الأشكال الأدبية، النّثرية منها و الشّعريّة و لا أدلّ على ذلك ممّا حاء في طيّاها من أشعار الشّاعر المصلح محمّد العيد آل خليفة.

## II. الشّعر الإصلاحي

الحديث عن أدب الصّحافة الإصلاحية يكون دون شك مبتورا، أو يشوبه بعض النّقص إن نحن أغفلنا جانبا بالغ الأهمّية من شأنه أن يستمّم صورة أدب الصّحافة الإصلاحية و يكمّلها، ذلك هو الشّعر الّذي وجد في جريدة البصائر منبرا يبثّ عبره أفكاره الإصلاحية. فقد دأبت جمعية العلماء المسلمين الجزائريين على تخصيص صفحة واحدة أو أكثر في جرائدها للشّعر، فجمعت بذلك بين كفّتين خطيرتين كان لهما دور كبير في بعث النّهضة الأدبية بالجزائر.

 $<sup>^{-1}</sup>$  - الإبراهيمي - آثار الإبراهيمي - مصدر سابق - ج $^{-1}$ 

وإذا كان الشّعر الّذي عرفته الجزائر قبل الحرب العالمية الأولى لا يكاد يتجاوز الأغراض التّقليدية فإنّه اتّجه عقبها إلى موضوعات ذات صلة بالواقع المعيش حين أصبح يدعو إلى اليقظة الوطنية و نبذ الجهل و التسلّح بالعلم، و كذا محاربة الطرقيّة الفكانت القصيدة الشّعرية بمثابة الخطبة الحسنة أو الدّرس النّافع، فكانت تنصب في الغالب على موضوعات إصلاحية. "(1) و المتنبّع للقصائد الشعرية عبر حريدة البصائر سيجد أنّ مدارها هو المجتمع الجزائري بمشكلاته السّياسية و الاحتماعية. فقد اكتست المؤسّسات الإصلاحية بعدا قوميّا و سياسيا تحلّى في القصائد الّي فقد اكتست المؤسّسات الإصلاحية بعدا قوميّا و سياسيا تحلّى في القصائد الّي

عاش الشّعراء الحركة الإصلاحية و عايشوها، بل إنّ جلّهم كانوا دعاة إصلاح دين عاشه الشّعراء الحركة الإصلاحية و الجزائر من ضلالة و انحراف دين "فاتّجه الشّعر إلى مهاجمة الانحراف الدّيني و المطالبة الملحّة بالإصلاح و اتّجه إلى خلق الجوّائة المنتقافي و الدّيني الذي يحتضن الفكرة المصلحة. "(3)

تحسّس الشّعراء ملامح الانحراف، و مواطن الضّعف في المحتمع الجزائري بيتا بيتا، لأجل نشر الوعي بين أبناء الوطن، و القضاء على مظاهر الخنوع و بعث الهمم وحثّها على مكافحة المحتلّ. و لعلّ أبرز الشّعراء الّدين وجدوا في أعمدة البصائر

-

<sup>.</sup> 66 عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق - 06.

<sup>2 -</sup>صالح خرفي-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص139.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - المرجع نفسه-ص33.

منبرا لبث أفكارهم و أشعارهم الإصلاحية محمّد السّعيد الزّاهري، و الهادي السنوسي، و الجنيدي أحمد مكّي، و الطيّب العقبي، و حمزة بوكوشة، و عثمان بن الحاج، و حلّول البدوي، و الرّبيع بوشامة، و محمّد اللقّاني و غيرهم.

و لأنّ الإلمام بمختلف الأشعار الّتي وردت في البصائر أمر بعيد المنال أوّلا، و هـو أمـر بعيد عن هدف الرّسالة ثانيا، ارتأينا أن نكتفي بنمـوذج واحـد مثّل الاتّجاه الإصلاحي خير تمثيل، ذلك هو الشّاعر محمّد العيد آل خليفة.

شاعر أوقف حياته و شعره على الإصلاح، و اتّخذ من البصائر سجلا لأفكاره و آرائه الإصلاحية.

#### 1.II. محمّد العيد و الشّعر السياسي:

إنّ المتصفّح لجريدة البصائر يجد كمّا هائلا من أشعار العيد تختلف حسب اختلاف الظّروف و الأحداث. و لئن عرف الشّاعر بطبعه الهادئ الّاذي كان يتوافق و دعوة الجمعية القائمة على الاستعداد الثّقافي و الاحتماعي قبل المناداة بالثّورة، فإنّ ذلك لم يكن يعني بأيّ حال من الأحوال الاستسلام للمهانة و الاحتقار (1):

سَالِمُوا كُلَّ مَنْ طَغَيى فِي الخُصُومَاتِ أَوْ فَجَرِ نَحْنُ البَطَرَاءُ مِنَ الْجَحِمُودِ السَّالِمُونَ مِنَ البَطَرَ

<sup>1 -</sup> الونّاس شعباني -تطوّر الشّعر الجزائري منذ1945حتّى سنة 1980-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-ص48.

نماذج أدبية الفصل الثّالث

## المُـؤْث رِرُونَ لِلسِّل مِ اللَّ أَنْ نُهانَ أَوْ نُحْتَق رَ (1)

و قد أشار الشَّاعر في غير ما موضع إلى "الضّيف الثَّقيل" الّذي طالــت إقامتــه و عــاث في الأرض فسادا بتبنّيه للكثير من الإجراءات التعسّفية الّــــى لا تخـــدم ســوى مصــالحه و لعلّ أبرز وجوه الجور و التعنّت تتمثّل في إغلاق المساجد لتعطيل مسار الحركة فقد أثار موجة من الغضب مهدت الطّريق للثّورة. و قد تحــدّث الشّــاعر عــن القــرار و عن نتائجه العكسية، و عن الصدي الكبير الله أحدثه في النفوس ليتحوّل الحدث إلى وثبة صمود و إقدام و تطلّع أكبر إلى خطوة حاسمة تبشّر بغد أفضل:

حــُرَّةً سـادَ عَليها الدَّخِيــل أَيُّـهَا الحــَامُونَ بــالعِلْم أَرْضًا سَوْفَ يَــتْلُوهُنَّ جِيلٌ فَجيــل هـــَذِهِ آيـــاًتُنــاً شــاهـــدَاتٌ نَـُحْنُ لِلصَّــدْرِ وَ إِنْ خَــلَّفُونَا فَلَنا فِي الأُورَّلِينَ رَعِيل فَهُوَ مَوْتٌ بِالْحَيَاةِ كَفِيلِ. (3) لاَ تَخَفْ فِي جَانب الْمَجْــدِ مَوْتًا

فالشَّاعر يظهر حماسا كبيرا إزَّاء القضيَّة، و هو يحتُّ الجزائريين على المضيِّ قدما نحـو التّحرّر، و يرى في المؤتمر الإسلامي المنعقد سنة 1936م خطوة نحو هذا الهدف.

2 - اتّهم الشّيخ العقبي بالتّدبير لقتل المفتي ابن دالي محمود كحول، و لم تكنن التّهمة إلاّ خدعة نسج حيوطها المحتلّ الغاصب لأجل تعطيل أشغال المؤتمر الإسلامي الّذي انعقد بالجزائر العاصمة سنة1936 و جمع مختلف أطياف المجتمع. 3 - البصائر - ع28-1936 - و الدّيو ان - ص131.

170

<sup>-1</sup> البصائر – ع-3 1936 و الدّيو ان – ص-3 1.

لذا لا غرو إن وجدناه يخص المؤتمر . مجموعة قصائد إيمانا منه أن مطالبه لا تعدو أن تكون صدى لمطالب الحركة الإصلاحية و مبادئها. (1)

يودّع الشّاعر الوفد المتّجه إلى فرنسا-لأجل المؤتمر و يحتّه على التمسّك بحقّه و الدّفاع عنه بكلّ إخلاص و قوّة، و يحمّله مهمّة نقل أحاسيس الجزائريين و ضجرهم حيال سياسة فرنسا القائمة على الظّلم و الجور، ليختتم قصيدته بتهنئة الشّعب الجزائري الّذي التفّ حول هيئة واحدة تمثّله و تنافح عن مصالحه:

صادف رضى و الْق رفدًا غَلَدًا بِبَارِيسَ تَلَقْيَ وَفَدًا غَلَدًا بِبَارِيسَ تَلَقْيَ فَا غَلَا السِّرَّ وَ اصْدَعْ فَاكْشِفْ لَهَا السِّرَّ وَ اصْدَعْ وَ ابْسِط مَطَالِبَ شَعْبِ وَ ابْسِط مَطَالِبَ شَعْبِ يَا وَفَدْ ذَكِرْ فَرَنْسَا يَا وَفَدْ ذَكِرْ فَرَنْسَا قَلْ مُسَنِّ الضُّرِ قَالِاً قَالُا مُسَنِّ الضُّرِ قَالِهُ مَسَنِّ الضُّرِ قَالِاً مَا مَا الضُّرِ قَالِاً مَا مَا الضُّرِ قَالِاً الضَّارِ قَالِاً الضَّارِ قَالِاً الضَّارِ قَالِاً المَا المُنْ المَا المِنْ المَا المَا المَا المَا المَا المَا المَا المُعَلِي المَا المَ

و يطلب الشَّاعر من فرنسا أن ترفع الحجر عن الشَّعب الجزائري لأنَّه ليس قاصرا:

## فَخَفِّ فِي الحَجْرَعَنَا إِنا أَنْضَاهِيكِ رُشْدًا

171

<sup>.</sup> 151 أبو القاسم سعد الله-شاعر الجزائر محمّد العيد آل خليفة-مرجع سابق-س-

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{2}$  -  $^{2}$  - البصائر - ع $^{2}$ 

## إِنا َ نُقاضِيكِ دَينْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَمَةً مَنْكِ مَنْكِ مَنْكِ مِنْكِ مِنْكُ مِنْكِ مِنْكِيْكِ مِنْكِ مِنْكِ مِنْكِ مِنْكِ مِنْكِ مِنْكِ مِنْكِ م

إن مؤتمر 1936م بقدر ما كان ذروة في التّفاؤل، بقدر ما أصبح قمّة الياس، فلقد كان يمثّل للجزائريين نقطة تحوّل هامّة تمكّنهم من تحقيق مطالبهم الّي طالما اشرأبّت لها أعناقهم، لكن " المحتل و على عادته يخلف الوعود.

أدرك محمّد العيد- و روّاد الحركة الإصلاحية - خطورة تحوّل الوجود الفرنسي من احتلال عسكري متسلّط إلى استعمار مقيم يهدد الكيان الجزائري، فتحوّلوا من متفجّعين و محسّدين على الجهاد إلى أصحاب دعوة للوعي السياسي و القومي. (2)

و لذا فإن تقييم المؤتمر الإسلامي لا يقف عند حدود نتائجه المباشرة بـل يتخطّهـا إلى ما خلّفه في النّفوس، ف "الّذي يريد أن يقـيّم المـؤتمر الإسـلامي و أبعـاده في التّعبئـة السياسية لا يحتكم إلى مظهره المتـداعي، و لا إلى مطالبـه المتسامحة، و لا إلى وفوده و لجانه الله الله الله الله الله الله على عرض البحر الأبيض و إنّما يحـتكم إلى الأبعـاد المعنوية الّي انطلقت منه و المشاعر الّي انتعشـت فيـه و الآمـال الّـي تصاعدت في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيو ان-ص300.

 $<sup>^{2}</sup>$  نــور ســلمان- الأدب الجزائــري في رحــاب الــرفض و التحريــر-بــيروت-دار العلــم للملايــين- ط1981-ص316.

انعقاده الأوّل ثمّ تهاوت في ذكرياته السنوية المتلاحقة. "(1) و قد بلغـــت درجـــة الــوعي عند محمّد العيد إلى حدّ جعلته يجاهر بضرورة خوض المعارك:

هَلَّمُ نُعَارِكُ فَالْحَيَاةُ مَعَارِكُ هَلَّمٌ نُقَاحِمُ فَالْحَيَاةُ مَقَاحِم هَلَّمٌ نَشُرْ فِي الْمُؤْمِنِينَ جَمِيعَهُم دَوِيّاً لَهُ مِثْلُ السِّعُودِ دَمادِم فَحُذْ مِنْ دَمِي يَا ابْنَ الْجَزَائِرِ إِنَّنِي أَخُ لَكَ فِي كُلِّ الْخُطُوطِ مُقَاسِم (2)

و كان محمد العيد دائم الاهتمام بقضية أمّته، يعبّر عنها بالتّلميح حينا، و بالتّصريح حينا آخر، إلى أن سجّل التّاريخ أحداث النّامن ماي 1945م الّي أكّدت للعالم بأسره أكاذيب المحتلّ و نواياه المبيّتة. فانبرى الشاعر يستحثّ الهمم و العزائم و يحضّ على الثّورة:

### حَيَاتُكَ حَرْبٌ لِلضَّعِيفِ فَكُنْ بِهَا فَوِيلًا أَبِيلًا أَنْ تُذَلَّ وَ تَخْضَعا(3)

بمثل هذه اللهجة أصبح الشّاعر يخاطب الشّعب و المسؤولين، لهجة فيها الكثير من الصّراحة و العنف. إنّ مأساة الثّامن ماي خلّفت جروحا لا تندمل و أشعلت في قلوب الجزائريين نارا لم تنطفئ إلاّ بعد أن انتقلت حذوها إلى أرض المعركة فأشعلتها حربا ضروسا على ذلك الظالم المستبدّ.

<sup>· -</sup> صالح خرفي-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص201.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - البصائر - ع4-1947م-و الدّيوان-ص188.

<sup>3 -</sup> الدّيو ان - ص 325.

يستعرض محمّد العيد أحداث اليوم المشؤوم بنبرة حزينة لكنّها تحمل الكثير من الإصرار على مواصلة الدّرب مهما اشتدّ تنكيل المحتلّ بالجزائريين:

أَأَكْتُمُ وَجْدِي أَوْ أُهَدِّئُ إِحْسَاسِي وَ ثَامِنُ مَاي جُرْحُهُ مَا لَهُ آسِي فَظَائِعُ مَاي كَذَّبَتْ كُلَّ مَرْعَمٍ لَهُمْ وَ رَمَتْ مَا رَوَّجُوهُ بِإِفْ لاَس فَظَائِعُ مَاي كَذَّبَتْ كُلَّ مَرْعَمٍ لَهُمْ وَ رَمَتْ مَا رَوِّجُوهُ بِإِفْ لاَس فَيَالَكَ مِنْ خَطْبٍ تَعَذَّرَ وَصْفُ لُهُ فَلَمْ تَجْر أَقْلاَمٌ بِهِ فَوْقَ أَطْرَاس فَيَالَكَ مِنْ خَطْبٍ تَعَذَّرَ وَصْفُ لُهُ لَيْهَا لَكُ مِنْ خَطْبٍ تَعَذَّرَ وَصْفُ لُهُ لَيْهَا لَلْهُمْ لِهِ فَوْقَ أَطْرَاس وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

ظلّ الشّاعر يحرّض الشّعب ضدّ العدوّ و يحثّـه أن يهـبّ إلى الجهـاد و هـو يتمنّـى أن تشرق شمس يوم يرفرف فيه علم الجزائر عاليّا. (2)

و من القضايا الّي احتلّت الصّدارة في تلك الفترة، و عرض لها الشّاعر بإسهاب الدّعوة إلى الوحدة و التّآلف و التّآزر بين أبناء الأمّة الواحدة:

هَذِهِ الأَرْضُ سَوْفَ تُنْبِتُ عِزًّا إِنْ تَصَافَتْ فِي ظِلِّهَا الأَحْزَابِ كُلُّنَا أَحْبَابِ كُلُّنَا أَحْبَابِ كُلُّنَا إَحْوَةٌ مِنَ الدِّينِ وَ الجِنْ سَا عَلَيْهَا وَ كُلُّنَا أَحْبَاب

فمحمّد العيد يعدّ من الأوائل الّذين دعوا إلى الوحدة الشّعبية كولها تمثّل أقوى الدّعائم لتحقيق الهدف المنشود، ولين تتمّ تلك الوحدة إلاّ إذا سادت معاني التّسامح و العفو:

#### سَامِحْ بلاَدَكَ وَ اعْفُ عَنْ أَحْزَاهِا وَ اقْبَلْ طَوَائِفَهَا عَلَى عِلاَّتِهَا

2 - أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص145.

<sup>1 - 1</sup> الدّيوان – ص325.

## مَنْ كَانَ مَشْغُوفًا بحُبِّ بلاَدِهِ لَمْ يَكْشِفْ الأَسْتَارَ عَنْ عَوْرَاتِهَا فَادْعُ الْجَمِيعَ لِوحْدَةٍ شَعْبيَّةٍ أَنفْيُ الْمَصَائِبِ عَنْكَ فِي إِثْبَاتِهَا (1)

إنَّ فكرة الإصلاح الدّيني تسير حنبا إلى حنب و فكرة الجهاد في شعر محمَّد العيد. فقد امتزج الاثنان و شكّلا موضوعا متكاملا، فالشاعر عاش معانـــاة شــعبه و عايشــها و هو يؤمن أنَّ تقويم الأخلاق و ترويضها -و إن كـان خطـوة في طريــق الانعتــاق-لن يتمّ ما لم يتبع بثورة مسلّحة، لذا نجده يـدعو بلسـان صـريح إلى خـوض المعـارك ضد العدوة:

> بلاَدِي لاَ تــُركْتِ إَلَى بُغــــَاةٍ تُشِينُكِ بالفَسَادِ وَ لاَ بَغَايَا وَ لاَ تَهني بجُهْدِكِ أَنْ تَعَايَـــا أُعِدِّي لِلْمَعَالِي السَّيْرَ وَ امْضِــي وَ نَحْنُ فِدَاكِ مِنْ كُلِّ الْبَلاَيَا (2) فَنَحْنُ يَدَاكِ فِي كَسْبِ لِلْمَعَالِي

و الشّاعر و هو يدعو للإصلاح و الجهاد تحدوه أمان و تطلّعات إلى غد حديد تشرق فيه شمس الحرّية:

مُطْلَقًا لا يَحُفُّهُ إِرْهَابُ نَبْتَ غِي العَيْشَ فِي الْجَزَائِرِ خُرًّا رَاءُ إنا قَوْمٌ إلَيْكِ ركاب أَرْشِدِينَا أَيَّتُهَا الحَهُ غِبْتِ عَنّاً وَ طَالَ مِنْكِ الغِيَابُ(3) هَلْ إِلَى وَصْلِ بَينْنَا مِنْ سَبِيل

175

<sup>· -</sup> البصائر - ع249-1953 - و الدّيو ان - ص212.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الدّيو ان – ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  - البصائر -  $^{3}$  - الدّيو ان  $^{260}$ 

#### 2.II. محمّد العيد و الشّعر الاجتماعي:

اهتم محمّد العيد بالقضايا الاجتماعية اهتمامه بالقضايا السّياسية، و أولاها عناية كبيرة، فعمد لتقصّي أمراض مجتمعه و بحث عن علَّة تلك الأسقام فوجد تنبع من منبع واحد هو الجهل. فالأمّية و الابتعاد عـن القـرآن و الســنّة و هــديهما همـــا سببا يتخبّط فيه المحتمع من انحلال و اضطراب. و المتتبّع لشعر العيد يجد مداره المحتمع الجزائري بمشكلاته و يلحظ "بين محمّد العيد و البؤساء من أبناء شعبه رحم من التّجاوب العميق و مسحة من الكآبة القاتمة لا تنفـكٌ تحـوم علـي كـلّ قصـيدة و تلوح من فوق كلّ منبر و تنتشر غلالتها في كلّ محفـــل قـــومي أو مهرجــــان خـــيري، تحاوب أشبه ما يكون بالسلك الرّقيق المكهرب له في قلب الشّاعر تموّجات نابضة، و هزّات تملك عليه حوارحه و تأسر شباة يراعه، فلا يخفّف القلب إلاّ بالمعاني الإنسانية النّبيلة و لا تتحرّك اليد إلاّ بالإشارة المواسية و لا يتنزّى اليراع إلاّ باللّفظة المستمدّة للجراح. " $^{(1)}$ 

ظلّ الشاعر وفيّا لشعبه يعبّر عنه أصدق تعبير و يتفاعل مع قضاياه و يتغلغل في شؤون حياته فيقف عند بعض المظاهر الّي تنمّ عن انعدام الوعي الاجتماعي، يقف عندها لينتقدها و ليأخذ ببيد قومه إلى الطريق السويّ و المنهج السّليم للتخلّص

<sup>1 -</sup> صالح خروفي-صفحات من الجزائر. دراسات و مقالات من1962-1972-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التوزيع-ص259.

منها. منهج قائم أوّلا و أخيرا على القرآن و السنّة، لأنّ الإصلاح الاجتماعي عند محمّد العيد و أقرانه الإصلاحيين "مرتبط ارتباطا وثيقا بخيط الفكرة الدّينية."(1)

أحصى محمّد العيد أدواء الأمّة و عمل على تعريتها لأجل القضاء عليها. و قد اتّخذ من البصائر<sup>(2)</sup> مصحّة يصف عبرها العلاج المناسب لتلك الأمراض. عالج الآفات الاجتماعية بأنواعها، وسخّر طاقته الفكرية و الإبداعية لتصويرها و إبراز مخاطرها على حاضر الأمّة و مستقبلها، و قد أبدى حسرة كبيرة على ما آلت إليه الأحلاق في مجتمعه:

أسفي عَلَى الأخلاق صوَّح زَه رُها فِينا وَ غَوَّرَ ما لَهَا مِنْ مَنْ بَعِ (3) لقد أصبح النّاس يسعون إلى المفاسد بل و يتسابقون إليها حتّى أنّهم أحيوا عهد الجاهلية و عادوا ليعيشوا ما عاشه الجاهليون من مظاهر الانحراف و الفساد من بغي و زور و خصام و قمار و خمر...و يركّز الشّاعر حين عرضه لتلك المظاهر الاحتماعية على المعاني الّي تثير النّحوة و الشّرف العربيين:

قَفِ مَعِي اليَوْمَ فِي الجَزَائِر وَ اسْبِرْ عَفُورَ أَحَوْرَ أَحَوْلِهَا بِعَيْنِ وَ أُذُن تَخِدُ الطَّفْلَ فِي الأَزِقَّةِ يَلْهُو وَ الفَتَى يَشْرَبُ الخَمْرَ وَ يَزْنِي

 $^2$  - كان الشاعر ينشر قصائده في الشهاب أيضا وبعض الصّحف الإصلاحية كالمنار و التّحاح و غيرهما، و إن كانت الشّهاب قد ظفرت بأكبر عدد من القصائد الاجتماعية.

<sup>1 -</sup> محمّد عباس - البشير الإبراهيمي أديبا - مرجع سابق - ص87.

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص147.

## تَ جِدْ الطِّفْلَةَ اليَتِيمَةَ تَشْقَى تَحْتَ خِدْرِ تَنُوءُ أَوْ تَحْتَ خِذْن (1)

و يمضي الشّاعر يعدّد الآفات الاحتماعية و يدعو إلى درئها و نبيذها. و كما عرض للخمر و مظاهر الفساد و الانحلال الّتي شاعت و انتشرت في أرجاء البلاد، عالج أيضا الكثير من مظاهر الانحراف الاحتماعي الأحرى مثل البخل و التّعصّب و التّواكل و الإهمال والحنوع و الخمول و غيرها من مواطن الضّعف في المحتمع. (2) على أنّ الشّاعر أكّد على آفة الفقر و اعتبرها العامل الرّئيس في تفاقم ظاهرة الجهل و استفحالها، كما عدّها السّب الحقيقي لوجود ذاك التّناقض الكبير الّذي عاشته الحزائر بين رأسمالية طاغية و مواطن مسخّر مضطهد (3):

وَ عَادَتْ سِنَو يُوسُفَ الغَابِرَة مَسَاكِينٌ يَصَلُونَ بِالسَّاهِرَة مَسَاكِينٌ يَصَلُونَ بِالسَّاهِرَة أَمَا عِنَدُكُم مِنْ يَدٍ جَابِرَة؟ وَ تَعُوزُهُ الخِرْقَةُ السَّائِرَة إِلَى الجَرْقِ فِي الأُمَّةِ القَاصِرِة قَرير البَصِيرةِ وَ البَاصِرة قَرير البَصِيرةِ وَ البَاصِرة

فَشَا الْجُوعُ وَ اشْتَادٌ عُسْرٌ مَا مَنْ عُسْرٌ مَا الْجُوعُ وَ اشْتَادٌ عُسْرٌ مَا مَنْ يَا يَسْتَظِالُ النَّعِيمِ تَا فَاقَمَ كَرْبُ الفَقيرِ الكسير يَشُقُ عَلَيْهِ الرَّغيفُ الطَّفِيفُ يَشُقُ عَلَيْهِ الرَّغيفُ الطَّفِيفُ فَأَيْبُ هَا الرَّافِعُونَ القُصُورَ فَأَيْبُ خُلُو الفُؤادِ وَ يَا عَامِرَ الجَيْبِ خُلُو الفُؤادِ وَ يَا عَامِرَ الجَيْبِ خُلُو الفُؤادِ

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان-ص250.

<sup>2 -</sup> محمّد بن سمينة - محمّد العيد. شعره الإسلامي - الجزائر - معهد اللغة والأدب العربي - جامعة الجزائر - معهد اللغة والأدب العربي - جامعة الجزائر - ص 241.

<sup>3 -</sup> صالح خرفي-شعر المقاومة الجزائرية-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التّوزيع-ص249.

### أَلاَ تَذْكُرُونَ حُفَاةً عُرَاةً أَصَابَهُم الفَقْرُ بالفَاقِرَة(1)

إنّ الجزائر أصبحت سجلاً متتابع الصّفحات متلاحق السّطور بالآلام و المآسي تملأها المظاهر القاتمة البائسة، ممّا أدّى ببعض الشباب الطّائش إلى اللّجوء إلى حلّ أكثر دناءة من الحياة المضنية، فتفشّت ظاهرة الانتحار، و كان لا بدّ للشاعر أن يقف عندها، و هو ينبذها و يطالب بالتّرفّع عنها:

لاً أَسْتَبِيكُ لَكِ التَّرَدِّي إِنَّهُ رُغْمَ اضْطِرَارِكِ زَلَّةٌ نَكْسرَاء فِي كُشْفِهَا وَرَجَاء فِي كُلِّ كَارِثَةٍ لِكُلِّ مُوَحِّدٍ أَمَلُ لَهُ فِي كَشْفِهَا وَرَجَاء فِي كُلِّ كَارِثَةٍ لِكُلِّ مُوَحِّدٍ أَمَلُ لَهُ فِي كَشْفِهَا وَرَجَاء مَنْ كَانَ مُرْتَكُزَ اليَقِينِ فَعُسْرُهُ يُسْرُ عَلَيْهِ وَ بُؤْسُهُ نَعْمَاء وَمَنْ كَانَ مُرْتَكُزَ اليَقِينِ فَعُسْرُهُ يُسُرُّ عَلَيْهِ وَ بُؤْسُهُ نَعْمَاء اللَّهِ اللَّهُ وَهِمَّةٌ قَعْسَاء (2) دُنْيَاكَ مَعْرَكَةٌ يَفُورُ بكسْبها رَأْيُ أَسَدٌ وَهِمَّةٌ قَعْسَاء (2)

و يؤكد الشّاعر دوما على ضرورة الرّجوع إلى الدّستور الخالد و الاستكانة إلى ما جاء فيه لأنّه الدّواء الشّافي و الحلّ الكافي لكلّ المعضلات، و هـو يهيب بالشّباب أن يعضّوا بالنّواجد على ما يزخر به دينهم و فضائل و قيم اجتماعية و إنسانية كفيلة أن تقيهم العثرات و تخرجهم من غياهب الظّلم:

تَعَالُوا بَنِي الإِسْلاَمِ لِلْحَقِّ إِنَّهُ بِهِ قَامَتْ الأَكْوَانُ مَسْنُونَة النُظُمِ لِلْحَقِّ إِنَّهُ النُظُمِ أَقِيمُوا حُدُودَ الْحَقِّ فِي الْحَرْبِ وَ السِّلْمِ أَقِيمُوا حُدُودَ الْحَقِّ فِي الْحَرْبِ وَ السِّلْمِ

<sup>2</sup> -الدّيوان-ص475-البصائر-ع1952-204.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان-ص250.

و رَوِّضُوا عَلَى خُلُقِ النَّبَاتِ نُفُوسَكُم فَلَقَدْ كَانَ خُلُقُ الْمُرْسَلِينَ أُولِي العَزْم وَ كُونُو مَعَ القُرْآنِ يَهْدِ قُلُو بَكُمْ وَ خَلُوا هَوَاكُمْ جَانِبًا فَالهَوَى يَعْمِي (1) وَ كُونُوا هَوَاكُمْ جَانِبًا فَالهَوَى يَعْمِي (1) وَ كُونُو اللهِ القَالَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى ما يدعم شخصيته و يمدّها بأسباب القوة و يلفت الشّاعر نظر الشّباب إلى كلّ ما يدعم شخصيته و يمدّها بأسباب القوة و المنعة من مآثر و محامد فيقول:

شَبَابَ الجَزَائِرِ طِبْ بِالإِخَا ءِ فَقَدْ حُزْتَ فِي رَعْيِهِ الْأَسْبَقِيَة شَبَابَ الجَوْفُ تَعْرِفُ ثَنَايَا السُّلُوكِ فَمَنْ هَابَ خَابَ وَضَلَّ التَّنِيَّة وَنَايَا السُّلُوكِ فَمَنْ هَابَ خَابَ وَضَلَّ التَّنِيَّة وَ نَفْسَكَ بِعْهَا مَعَ البَائِعِينَ كِرَامِ التَّفُوسِ لِبَارِي البَرِيَّة وَ نَفْسَكَ بِعْهَا مَعَ البَائِعِينَ كِرَامِ التَّفُوسِ لِبَارِي البَرِيَّة وَ نَفْسَكَ بِعْهَا مَعَ البَائِعِينَ فَقَدْ مَسَّهَا طَائِفُ الطَّائِفِيَة (2) وَ دَاوُوا الميُولَ بِهَدْيِ الرَّسُولِ فَقَدْ مَسَّهَا طَائِفُ الطَّائِفِيَة (2)

إنّ نزعة الشّاعر الدّينية طبعت حلّ أشعاره إن لم نقـل كلّهـا، فهـو يـدعو الشّـباب للعودة إلى هدي الرّسول -صـلّى الله عليـه و سـلّم- و الاعتصام بـالقرآن الكـريم للتّعرّف على حلاله و حرامه، و يطالب الأمّة جمعاء بتنشئة الجيـل وفـق تعـاليم ديننا الحنيف إن هي أرادت الفلاح في دنياها و أحراها:

هَلُمَّ بَنِي قَوْمِي إِلَى الذِّكْرِ نُمْلِهِ فَفِي الذِّكْرِ أَخْلاَقٌ سَمَتْ وَ مَكَارِم و لَسْتُ أَرَى القُرْآنَ إِلاَّ مَنَاجِمَا أَتَدْرُونَ مَا تَحْوِي عَلَيْهِ المَنَاجِم ؟ عَلَى الدِّينِ وَ الدُّنْيَا وَ عَلَيْهِمَا مَعًا شُهُودًا وَ غَيـــُبًا فَهُوَ بِالكُلِّ قَائِم

<sup>2</sup> - الدّيوان-ص417.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيو ان -ص204.

## فَرَبُّوا عَلَيْهِ النَّاشِئِينَ تَلُحْ لَهُ مَ فَ بِهِ طُرُقٌ مَشْرُوعَة وَ مَع الِم (1)

و يتألّم الشّاعر لحال الشّباب و يتأسّف لتخلّيه عن الخصال الحميدة، و يعيب عليه تخاذله و تفريطه في الإرث العظيم الّذي توارثه عن أجداده من عز و مجد عريق. (2) لذا لا غرابة إن وحدناه يغتبط و يمتلئ نشوة حين يرى الجهود الكبيرة الّي يقوم بحا العلماء من أحل تميئة النّشء التّهيئة الصّحيحة حتّى يكون عدّة الوطن مستقبلا. فها هو يشيد بالشّيخ الإبراهيمي و بالدّروس الّي يقدّمها بباتنة معتبرا إيّاها خطوة إيجابية في طريق الإصلاح:

فَأَطْرَبَ أَوْرَاسَا بِهَا وَ الشَلَعْلَعَا (3) كَمَا أَخْصَبَ الرَّوْضُ الجَدِيبُ و أَيْنَعَا أَعُمَا أَخْصَبَ الرَّوْضُ الجَدِيبُ و أَيْنَعَا أَعَدَّتُ لإِرْوَاءِ اللَدَارِكِ مَنْبَعَا أَعَدَّتُ لإِرْوَاءِ اللَدَارِكِ مَنْبَعَا هَا وَعَى فِيهَا مِنَ العِلْمِ مَا وَعَى فيها مِنَ العِلْمِ مَا وَعَى مُحَصَّنَةِ فِيها مِنَ العِلْمِ مَا وَعَى فيها الشَّبَابُ تَمَنَّعَا (4)

بِسَائَنَةَ رَعْدُ البَشَائِرِ لَعْلَعَا وَ أَيْنَعَتْ وَ أَخْصَبَتْ الآمَالُ فِيهَا و أَيْنَعَتْ بِصَدْرَسَةٍ دِينَةٍ عَرَبيَّةٍ عَرَبيَّةٍ عَرَبيَّةٍ نَمَتْ وَ نَمَى النَّشْءُ الصَّغِيرُ عَلَى الهُدَى وَ شَبَّتْ فَأَمْسَتْ لِلشَّبَابِ كَقَلْعَةٍ

و ديوان محمّد العيد يزخر بمثل هذه الأشعار الّــــي تشـــيد بالعلمـــاء و جهــودهم الدّؤوبــة للنّهوض بالأمّة نهضة علميّة حقيقيـــة، نهضـــة تكــون دعائمهـــا الأخـــلاق الحميـــدة

<sup>137</sup> - الدّيوان – 137 - البصائر – 1937

<sup>-3</sup> الشلعلع و الأوراس جبلان بالشّرق الجزائري.

<sup>4 -</sup> الدّيوان-ص185-البصائر-ع3-1947.

كالصّدق و النّزاهة و الحذق و غيرها من الصّفات الَّيّ إن اجتمعت في الفرد كانت له ذرعا واقيا و سورا منيعا يقيه شرّ الأعادي و يمكّنه من استعادة مكانته و بعث مقوّمات أمّته من تاريخ و حضارة و لغة و دين. و الشّـاعر يجمـع في دعوتــه بين مختلف فئات المحتمع لا يفرّق بين رحل و امرأة و لا بين في و فتاة، بل للنّهوض بالأمّة هضة علميّة حقيقية، هضة تكون دعائمها الأخلاق الحميدة كالصّدق و النّزاهة والحذق و غيرها من الصّفات الَّيّ إن اجتمعت في الفرد كانت له ذرعا واقيا و سورا منيعا يقيه شرّ الأعادي و يمكّنه من استعادة مكانته و بعث مقوّمات أمّته من تاريخ و حضارة و لغـة و ديـن. و الشّـاعر يجمـع في دعوته بين مختلف فئات المحتمع لا يفرّق بين رجل و امرأة و لا بين فيت و فتاة، بل لطالما حثّ على الاهتمام بالمرأة و تعليمها و تربيتها التّربية الصّالحة، و قد أوكل تلك المهمّة للعلماء كونهم قادة المحتمع:

أَذَوِي العَمَائِمِ عَلِّمُوا وَتَعَهَّدُوا بِالوَعْظِ وَالذِّكْرِ ذَوَاتِ البَرْقَعِ آذَوِي العَمَائِمِ عَلِّمُوا وَتَعَهَّدُوا فَيَعَلَّمُوا وَتَعَهَّدُوا فَيَعَلَّمُوا وَتَعَهَّدُوا فَيَعَلَّمُوا وَتَعَهَّدُوا النِّسَاءَ نَصِيبَهُنَّ مِنَ الهُدَى يُخْرِجْنَ نَشْأً كَالرِّمَاحِ الشُرَّعِ. (1)

و يحزّ في نفس الشّاعر ما يراه من معاناة المـرأة الجزائريـة مـن سـوء الأخـلاق الّـي يكون مردّه إليها أحيانا بسبب هجرها لمبادئ دينها و تخلّيها عـن الفضائل و القـيم و هي لن تجد ضالّتها في غير شرع الله و سنّة رسوله:

 $<sup>^{1}</sup>$  - الدّيوان-ص $^{149}$ -البصائر - $^{1937}$ .

لِكُلِّ رَامٍ بِسَهْمِ الغَسِيِّ مَا جُورِ مَا الغَسِيِّ مَا أُجُورِ مَا الغَسَورِ مَا الفَّالِ مَنْهُ مَسْطُورِ حُقُورِ دُسْتُورِ حُقَلَ الْحَقَلَ فِي الطَّهْرِ بِالحُورِ مِنْ رَوْضِهِ الْتَحَقَت فِي الطَّهْرِ بِالحُورِ مَنْ رَوْضِهِ الْتَحَقَت فِي الطَّهْرِ بِالحُورِ أَنْ وَارْهَا وَارْتَمَت فِي كُلِّ دَيْجُورِ مُسْكُورِ مَا اللَّهُورِ مَا اللَّهُورِ اللَّهُورِ اللَّهُ وَرَدَاتٌ مَدَاهَا غَيْسِرُ مَشْكُورِ فَي الرَّا أَي فَاقْرَأْ عَلَيْهَا سُورَةَ النُّورِ (1)

إِنَّ الجَزَائِرَ أَمْسَتْ بِنْتُهَا غَرَضًا مَا بَالُهَا هَجَرَتْ آدَابَ مِلَّتِهَا فَرَضًا إِنَّ اللَّذِي بَرِزً الجِنْسَيْنِ خَوَّلَهَا إِنَّ الَّذِي بَرِزً الجِنْسَيْنِ خَوَّلَهَا لَوْ أَنَّهَا اقْتَبَسَتْ مِنْ نُورِهِ وَ جَنَتْ عَافَتْ تَقَالِيدَهَا المُثلَى وَ قَدْ سَطَعَتْ عَافَتْ تَقَالِيدَهَا المُثلَى وَ قَدْ سَطَعَتْ مَاحَلَّ آرَاءها المُسْتَحْدَثَات سِوَى في كُلِّ مَرْحَلَةٍ تَرْدَادُ ظُلْمَتُها سَوى في كُلِّ مَرْحَلَةٍ تَرْدَادُ ظُلْمَتُها

إنّ الشّاعر و هو يحثّ على تعليم المرأة و تربيتها التّربية الحسنة فذلك لأحل إعدادها للقيام بواجبها كزوجة و أمّ تسهر على تربية أبنائها و تسعى لتحقيق أسباب الرّاحة لزوجها، و تكون بذلك خير معين له، تعينه على شؤون الحياة شريطة أن يكون ذلك على أساس من المبادئ الأخلاقية الّي توضّح لكلّ منها حقوقها و واجباها الاجتماعية.

عَلِّمْ البِنْتَ فَهِيَ لِلبَيْتِ أُسُّ وَ قِواهٌ لِهَيْكُلِ البُنْيَانِ هَذَا وَهَذِهِ مِنْ عَفَافٍ بَرْزَخٌ حَاجِزٌ فَلاَ يَبْغِيَانِ البُنْيَانِ هَذَا وَهَذِهِ وَاجِبَاتٌ وَحُقُوقٌ عَنْ فِعْلِهَا يُسْأَلان

183

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان-ص279.

## فَقَدْ أَعَانَتْ خَدِيجَةُ سَيِّدَ الرُّسُ لِ بِرَأْيٍ وَ ثَـرْوَةٍ وَ حَنَان (1)

لم يكن ليخرج المرأة الجزائرية من البؤس و الجهل و الاضطهاد الله يكنها العادات و التقاليد الاجتماعية و كرسهم الاستعمار إلا العلم، فبه وحده يمكنها و شقيقها - تخطّي الصّعاب و استيعاب تعاليم الله ين الحنيف لتظفر بالسّعادة الحقيقية، و تساهم في بناء صرح حضاري حقيقي، فالعلم هو السّبيل الوحيد إلى هذيب الفرد و ترقيته لا سيّما إن كان محصّنا بحصن قوي متين يسدّد خطاه و يوجّهه نحو سبل الرّشاد ويصونه من الانحراف و الزّلل:

ذَا لَمْ يَكُنْ لِلعِلْمِ دِينٌ يَقُودُهُ تَحَرَّفَ عَنْ نَهْجِ الْهُدَى وَ تَنَكَّبا. (<sup>2)</sup>

فالشّاعر يدعو للعلم الّذي يمكّن للقيم الفاضلة في نفوس النّــاس، و ينشــر بينــهم الحبّــة و السّلام و التّعاون إلى جانب الخير و الحقّ و الرّشاد:

لاَ أَرَى العِلْمَ هَدْيٌ مَا لَمْ يَكُنْ صَافِحًا عَنْ زَلَّةِ الجَهْلِ حَلِيما وَ أَمِياً عَالِمًا عَالِمًا عَالِمًا عَالِهِ فَي حُكْمِهِ وَكَفِيلاً بِالْمُؤَاخِاةِ زَعِيما وَ أَمِياً عِالْمُؤَاخِاةِ زَعِيما يَعْرِضُ الْحَقَّ عَلَى الْخَلْقِ كَمَا يُوشِدُ الْخَلْقَ إِلَى الْحَقِّ حَكِيما هَا فَنْ العِلْمِ قَدِيما هَا فَنْ العِلْمِ قَدِيما هَا عَنْ العِلْمِ قَدِيما (3)

 $^{2}$  - الدّيوان- $^{2}$ 1949-البصائر -  $^{3}$ 49-1949.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان-ص265.

<sup>3 -</sup> الدّيوان - ص337 - البصائر -1950.

و لئن كان الشّاعر يدعو للعودة إلى الأصالة و التّراث من أحل الاستفادة الحقّة من العلم، فإنّه يرى في إنشاء ناد أو جمعية و تشييد مدرسة حرّة وسيلة لنشر الفكر الإصلاحي لذا فليس من الغريب في شيء أن نجده قد" بذل عناية خاصّة بالصّحافة و المدارس و المساجد و الجمعيّات و النّوادي و أكثر من الحديث عن تأسيسها حرّة مستقلّة عن الاستعمار و أتباعه لكي تخدم الأهداف الوطنية."(1) فالنّادي في نظر العيد مصحّة للشّعب:

### دَاوُوا بِهِ مَرْضَى الْهُورَى كَمَصَحَّةٍ فِيهَا لِكُلِّ وَجِيعَةٍ تِرْيَاق

و للشّاعر قصائد كثيرة يشيد فيها بتلك النّـوادي و الجمعيات الّــي كانــت تعزّزها و تمدّها ماديّا و معنويّا لا سـيما جمعيـة العلماء المسلمين الجزائـريين ذات الطّـابع الوطنى الّي يعدّ يوم تأسيسها يوم عيد تحقّقت فيه الأماني البعيدة:

و قَدْ حَلَّ هَذَا الْعِيدُ بِالنَّمْنِ جَامِعًا لِشَمْلِكُ مِ فَاسْتَأْصَ لَ البُعْد بِالقُرْبِ هَنِيئًا لَكُمْ هَ ذَا اللَّقَ اءُ فَإِنَّهُ بَشِي رَّ بَمَا تَبْنُونَ مِنْ رَاسِخِ الحُبّ هَنِيئًا لَكُمْ هَ ذَا اللَّقَ اءُ فَإِنَّهُ مِنْ الْعِلْمِ وَ الشُّورَى وَ مِنْ صَالِحِ الكَسْب (2) فَخَطُّوا لَهُ مِنْكُمْ حُدُودًا مَنِيعَ قً مِنَ الْعِلْمِ وَ الشُّورَى وَ مِنْ صَالِحِ الْكَسْب (2)

و إذا كانت الجمعيات و النّوادي وسائل لنشر العلم و الـوعي الـوطني فإنّ المـدارس الحرّة لم تكن أقلّ شأنا منها، و هي تعدّ بحقّ صفحة مشرّفة لصمود الشّعب

 $<sup>^{1}</sup>$  - أبو القاسم سعد الله -شاعر الجزائر محمّد العيد -مرجع سابق - $^{0}$ 

<sup>247</sup> – الدّيو ان – ص -2

و الذّود عن مقوماته لذا كان الشّاعر يحتّ على إنشائها و تعهّد أبنائها بالرّعاية و التّعليم:

# اِبْنُوا الْمَدَارِسَ نَـظُرَةً مُزْدَانَـةً تَحْكِي الْمَغَارِسَ فِي الرَّبِيعِ الْمُونِعِ وَ الْمَبْتَـدِعِ الْمُونِعِ وَ الْمَبْتَـدِعِ الْمُونِعِ وَ اللهَ مُبْتَـدِعِ مَتَحَكِّـم تُعْزَى وَ لاَ مُبْتَـدِعِ

و هو حين يحث الأمّة على تشييد المدارس فذلك لأنّه يدرك الدّور الخطير الّدي تقوم به و أنّ الأمّة الجزائرية إذا شاءت "أن تنال من العلم منالا عظيما و تحتل بين الأمم مقعدا كريما فلتولّ وجهها شطر التّربية المدرسية و لتجعلها الحجرة الأساسية لصرح مجدها و لتعهد بما إلى ربّانيين بصراء خبراء.."(1)

إنّ المتقصّي لأشعار محمّد العيد سيجد دون شكّ أشعارا عديدة تتحدّث عن المدارس و فضلها في بناء المجتمعات و هي كلّها "نداء جهير للعلم و تثويب للجزائر بأن تجدّ في السّير حتّى تحلّق بالنّاهضين به، و كلّها حفز للهمم الخامدة أن تتحرّك و للنّفوس الرّاكدة أن تنطلق و للأيدي الجامدة أن تتبارى في البذل." (2)

و هي تنمّ عن اهتمام الشّاعر بالعلم و كان نتيجة ذلك الاهتمام أن هتف لكلّ افتتاح مدرسة أو تدشين نادي أو إنشاء جمعية، ذلك أنّه لم يكن يرى فيها سوى منبرا للإصلاح و معقلا للعلم و المعرفة. على أنّ ثمّة ملاحظة يجب الإشارة إليها، و هي ذلك التّسلسل المنطقي الذي يلحظه المتبّع لشعره في مرافقته للأحداث الّي

 $<sup>^{-1}</sup>$  البصائر - س $^{-1}$  -  $^{-2}$  شوال  $^{-1354}$  جانفی  $^{-1936}$  - البصائر - س $^{-1}$ 

<sup>2 -</sup>القول للشيخ الإبراهيمي-الدّيوان-ص-117.

كان يعيشها المجتمع الجزائري من احتماعية و سياسية و دينية، و لهذه الأسباب لم نظفر على أشعار كثيرة في جريدة البصائر تمس الموضوعات الاجتماعية مثلما هو الشّأن بالنّسبة للشّهاب الّتي احتضنت العدد الأكبر من تلك القصائد ذلك لأنّ الشّاعر قد صرف اهتمامه إلى مواضيع أخرى و صوّب قلمه نحوها، و هي مواضيع ذات صلة بالحياة السّياسية و الدّينية و هو تسلسل نجده عند الجمعية الّي بادرت في بداياتما إلى الإصلاح الاجتماعي مرتكزة على التّعليم ثمّ ما لبثت أن توجّهت إلى مواضيع أخرى واضيع أخرى واضافة إلى الأوّل - تتمثّل في القضايا التّحرّرية و قضايا الأمّة العربية و الإسلامية.

#### 3.II. اللُّغة، العروبة و الإسلام في شعر محمّد العيد:

وقف الكثير من الأدباء الجزائريين يدعون الشّعب و يوجّهونه لينهل من علم الشّرق و يقتدي بزعمائه و يحفظ تراثه "و هم إذ يرسمون هذا الاتّجاه لا يعنون بالشّرق مصطلحه الجغرافي أو السّياسي و إنّما كانوا يقصدون الشّرق في مفهومه العربي أو القومي و ذلك في مقابل اتّجاه آخر حاول الاستعمار أن يغري به طبقة من الجزائريين المثقّفين..."(1)

إنَّ الإحساس بالعروبة و الشَّعور بالانتماء إلى الأمَّة العربيَّة كان أحد السَّمات البارزة في قصائد الشَّعراء الجزائريين، فالكيان الجزائري لم يكن منفصلا بأيَّ حال

-

<sup>1 -</sup> أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص107.

نماذج أدبية الفصل الثّالث

من الأحوال عن الكيان العربي. (<sup>1)</sup> و يعدّ محمّــد العيــد أكثــر الشّــعراء حرصــا علــي الوحدة و العروبة و أشدّهم عناية بالشّرق و أحداثه، و هو في الوقـت ذاتـه أبـرز مـن حثّ الشّباب على الاتّجاه نحو المشرق العربي ليقتفي خطاه ثقافة و حضارة. (2)

> يَا شَبَابُ اتَّجهْ إِلَى الشَّرْق وَ احْفَظْ كُلَّ كُنْز لَهُ انْتِسَاب لَمْ تَنْقَطع لَهَا أَسْباب إنَّمَــا الشَّرْقُ نسْبَة العُرْبِ الأَحْرَارِ إنَّمَا الشَّرقُ لِلغُرُوبَةِ كَهَّف آمِن الظِلِّ بالأَذَى لاَ يُصاب فَردْ الصَّفْوَ لا تَردْ مَا يُشَاب (3) هُوَ صَفْوٌ وَ غَيْرُهُ لَـكَ شَـوْبٌ

يفتخر الشّاعر بماضي الوطن العربي و بعزّته و قوّتــه و يفــاخر الأمــم بحضــارة أمّتــه و أصالتها، و يدعوها في حاضرها إلى اليقظة و الأخذ بأسباب التقدّم و الحضارة.

و قد اعتبر محمّد العيد تاريخ بلاده امتـدادا للتّــاريخ العــربي الإســـلامي، فالـــدّعوة إلى كيان جزائري مستقلّ تعني في جوهرها عـودة إلى ذاك التّـاريخ الجيـد الّـذي يحـاول المستعمر بشتّى الطّرق طمسه و تشويهه ليفرغ الكيان الجزائري من محتواه و يلحقه

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- محلّة الفكر - ع7-أفريل 1985-ص32.

<sup>2 -</sup> عبد الله ركيبي -قضايا عربية في الشعر العربي المعاصر-الجزائــر-المؤسّســة الوطنيــة للكتـــاب-1983-ص 20.

<sup>3 -</sup> الدّيوان -ص259-البصائر - ع11-1947.

فرنسا الأم (1). و هكذا "كان تمجيد هؤلاء الشّعراء للتّاريخ العربي تعبيرا عن ارتباطهم بالجذور و السّلف و الشّخصية الجزائرية العربية الإسلامية. "(2)

و ينتقد الشَّاعر الشَّباب الَّذين غفلوا عن ذلك الإرث العظيم و تناسوه:

وَ انْقَطَعْنَا يَا عِلْمُ عَنْكَ وَ عَنْ كُ لَ ثُرَاثٍ أَبْقَتْ لَنَا الْأَجْدَاد. حِرْتُ فِي عُزُونِا عَنْ العُرْبِ لَوْلاً فِكْرٌ خِصْبَةٌ وَ لُسْنٌ حِدَاد وَ نُفُوسٌ لَنَا تَهِيبُ إِلَى المَجْ \_\_\_ دِبنَا مَا لَهَا سِوَاهُ مُرَاد (3)

إنّ محمّد العيد و هو يدافع عن التراث القومي في الجزائر و يدعو إلى رفض فكرة الاندماج و ينافح عن اللّغة العربية كان يهدف إلى التّأكيد أنّ الجزائر شرقية عربية لا غربية فرنسية كما يروّج الاستعمار و أذياله. (4)

و من القضايا الّي أثارت اهتمام الشاعر قضايا التحرر في الوطن العربي، إذ حاول مواكبتها و رصد مسيرةا و قد استطاع "رغم الأسوار العالية و القضبان الفولاذية الّي كانت تطوّقه، استطاع أن يلتفت إلى هذا الجسم الممتد من الخليج إلى المحيط فيبارك حركته التّحررية و يأسو جراحه الدّامية و يهنّئ بنجاحه المظفّر و يدعوه إلى مزيد من اليقظة و الإقدام."(5)

 $^{2}$  نور سلمان - الأدب الجزائري في رحاب الرفض و التّحرير -مرجع سابق -ص $^{2}$ 

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محلّة الفكر - ع7-1985-ص32.

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص-117-البصائر-ع1-1935.

<sup>4 -</sup> أبو القاسم سعد الله-شاعر الجزائر محمّد العيد-مرجع سابق-ص190.

<sup>5 -</sup> نور سلمان -الأدب الجزائري في رحاب الرفض و التّحرير-مرجع سابق-ص342.

وَ ابْنَ الْجَزَائِرِ بِابْنِ الشَّرْقِ مُرْتَبِطُ وَ إِنْ أَحَاطَتْ بِهِ الأَشْوَاكُ أَسْوَار. و يتجلّى الإحساس العربي لدى الشّاعر بصورة واضحة في كلّ ما هو ذو طابع سياسي كحديثه عن استقلال السودان:

فَوْزٌ سَرَتْ بِحَدِيثِهِ الرُّكْبَانُ فَالشَّرْقُ مُغْتَبِطٌ بِهِ جَــٰذُلاَن وَ النِّيلُ يَجْرِي صَاحِبًا وَمُصَفِّقًا طَربًا فَتَرْقُصْ حَوْلَهُ الشُطْآن وَ بَنُو العُرُوبَةِ يَهْتِفُونَ لَمِرْكَبٍ فِي النِّيلِ أَبْحَرَ رَكْبُهُ العريان (1) و بنفس الروح القوميّة و الشّـعور بالعروبــة يهنّــئ الشّـاعر ليبيــا بعــد أن ظفــرت

أَمَلٌ تَحَقَّقَ بَعْدَ طُولِ نِضَالِ وَ مِثَالُ فَوْزٍ كَانَ خَيْرَ مِثَالُ أَمَلٌ تَحَقَّقَ بَعْدَ طُولِ نِضالِ وَ مِثَالُ فَوْزٍ كَانَ خَيْرَ مِثَالُ أَرَأَيْتَ أَعْظَمَ غِبْطَة مِنْ أُمَّةٍ مَهْضُومَةٍ حَظِيَتْ بِالإسْتِقْلاَلُ يَا أَيْتِ بِلَوْائِكِ الْمُخْتَالُ (2) يَا لِيبْيَا تِيهِي بِنَجَاحِكِ رِفْعَةً وَ تَمَايَلِي بِلُوائِكِ الْمُخْتَالُ (2)

و كما شارك الشّاعر الشّرق أفراحه، شاركه أحزانه، فحين فقد هذا الأخير شاعريه الكبيرين حافظ و شوقي بكاهما و وقف يندب حظّ الشّعر:

دَوْلَةُ الشِّعْرِ مِنَ الشَّرْقِ انْقَضَتْ وَ انْقَصَى فِيهَا مِرَاءُ الأُمَـرَاء وَ وَانْقَصَى فِيهَا مِرَاء الأُمَـرَاء وَ لَوَاءُ الشَّرْقُ عَلَى ذَاكَ اللِّواء وَ لِوَاءُ الضَّادِ فِي الشَّرْقِ انْحَنَى فَانْحَنَى الشَّرْقُ عَلَى ذَاكَ اللِّواء

. 1952-173 – الدّيوان – 348 – البصائر – ع348

054

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -الدّيوان-ص354-البصائر -ع355-1956.

أَيُّ قَلْبِ لَمْ يُكَدَّرْ بِالْأَسَى أَيُّ طَرْفٍ لَمْ يُفَجَّرْ بِالبُكَاء

ثمّ يتدارك الشّاعر نفسـه و يتماسـك و يطلـب مـن الشّـرق أن يكفكـف الـدّمع و يواصل الجهاد:

لاَذَ بِالدَّمْعِ وَلَــوُذُوا بِالعَزَاء يَا بَنِي الشَّرْقِ ذَرُوا الدَّمْعَ لَمِنْ فَوَرَاءَ الغَابِ أَشْبَالٌ حَمَـــتْ حُرُمَ الغَابِ شَدِيدَاتُ الضَرَّاء أَنْتُمْ الأَطْوَادُ فَلْيَجْمَعْ لَكُــمْ أَمْرَهُ الغَرْبُ وَيُسْرِفُ فِي العَدَاء.

و عندما فقدت تونس شاعرها الشاذلي حزندار سارع محمّد العيد لرثائه متّحذا من المناسبة سانحة للدّعوة إلى التّآزر و الوحدة بين أبناء الأمّة العربية :

بَوَّأَتَّنَا مِنْ مَغَانِيهَا كِنَانَا بُورِكَ المَغْرِبُ مِنْ دَارِ لَنَا إخْوَةٌ دِينًا وَ جنْسًا و كِسَانا (1) نَحْنُ فِيهَا أُسْرَةٌ وَاحِــدَةٌ

و الموقف نفسه وقفه الشّاعر في رثائه لعبد العزيز آل ســعود مشــيرا إلى أنّ مكّــة رمــز من رموز الوحدة الإسلامية:

وَ مَا نَحْنُ إِلاَّ إِخْوَةٌ رُغْمَ بَيْنَا اللَّهِ عَلَى الإِسْلاَمِ مَا بَيْنَنَا فَرْق

وَ قَدْ يَرْتَجِي لِلشَّرْق جَمْعَ شَتَاتِه كَمَا يَرْتَجِي لِلعَبْدِ مِنْ رقِّه عِتْق (2)

<sup>· -</sup> الدّيوان-ص481 - البصائر - ع 261 - 1954.

<sup>-2</sup> – الدّيو ان -2

إنّ أشعار العيد في الجال كثيرة بحيث لا يمكن حصرها كلّها هـ اهنا حشية الإطناب فقد تحدّث عن وفاة الملك غازي و شارك بغداد فاجعتها كما تحدّث عن العدوان ضدّ مصر و حثّها على الجهاد لأجل استرداد حقّها الضّائع و نبّه الشّرق من مغبّة الغفلة و الانخداع بوعود الغرب الكاذبة:

يَا شَرْقُ خُذْ حِذْرَكَ مِنْ جِيرَةٍ هَامُوا بِحُبِّ الجُورِ مُذْ هَيْمَنُوا يُعْرِقُ خُذْ حِذْرَكَ مِنْ جِيرَةٍ وَ تَحْتَهَا يُبْطِنُ مَا يُبْطِن مَا يُبْطِن

و قد بلغ حبّ الشّاعر للشّرق به مبلغا جعله يتمنّـى زوال الحــدود و المسافات بــين أجزاء الوطن العربي الكبير:

وَطَنُ العُرُوبَةِ كُلُّ وَطَنٍ لَنَا فِي مِصْرَ أَوْ بَعْدَادَ أَوْ فِي الشَّامِ فَلْتَحْيَى دَوْلَةُ شَعْبِنَا عَرَبِيّاتَ عَرْبَاءَ إِسْلامِياةَ الأَحْكامِ فَلْتَحْيَى دَوْلَةُ شَعْبِنَا عَرَبِيّاتَ لَيْدُم مَحْدُ العُرُوبَةِ فِيهِ وَ الإسلامِ (2) وَطَنُ العُرُوبَةِ وَ لَيْدُم مَحْدُ العُرُوبَةِ فِيهِ وَ الإسلام

على أنّ ثمّة قضية كان لها حصّة الأسد في أشعار العيد و هي القصيّة الفلسطينية الّسيت العتبرها واقعة من وقائع العصر الحديث و تحوّلا سلبيّا في تاريخ العرب و المسلمين الّذين فرّطوا في حمى فلسطين لاسيما بعد دعوة "لجنة بيل" إلى تقسيم الأراضي الفلسطينة:

يَا قِسْمَةَ القُدْسِ أَنْتِ ضِيزَى لَمْ يَعْدِلْ القَاسِمُ وَنَ فِيك

192

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان-ص179.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> –الدّيو ان –ص 244.

مَضَوْا عَلَى الْحَيْفِ لَمْ يُبَالُوا بِمَا جَرَى مِنْ دَمٍ سَفِيك الْقُدْسُ لِلْعُرْبِ مِنْ زَمَان لَنْ يَقْبَلُوا فِيهِ مِنْ شَرِيك القُدْسُ لِلْعُرْبِ مِنْ زَمَان لَى يَقْبَلُوا فِيهِ مِنْ شَرِيك قَدْ سَامَهُ الأَجْنَبِيُّ خَسْفًا وَ هَدَّ مِنْ رُكْنِهِ السَمِيك (1)

و يرفع الشّاعر صوته في وجه الصّهاينة و مــن لــفّ لفّهــم مــن المسـتعمرين ليؤكّــد عروبة فلسطين منذ الأزل و يبرز مكانته القدس من الدّيانات السّماوية:

القُدْسُ لاِبْسِ القُدْسِ لاَ لَمِشَرَّدٍ مُتَصَهْيِنٍ وَمُهَاجِرٍ غَدَّارِ يَا لَجْنَةَ التَّقْسِيمِ حِدْتِ عَنْ الْهُدَى وَ سَخَرْتِ مِنْهُ فَبِتْ بِالإِنْكَارِ يَا لَجْنَةَ التَّقْسِيمِ حِدْتِ عَنْ الْهُدَى وَ سَخَرْتِ مِنْهُ فَبِتْ بِالإِنْكَارِ القِبْلَةُ الأُولَى الَّتِي اسْتَصْغَرْتِها هِيَ لِلعُرُوبَةِ قِبَلْهُ الأَنْظَارِ القَبْلُونَكِ بِالنَّجِيعِ الجَارِي (2) مُوسَى وَعِيسَى وَ الأَمِينُ مُحَمَّد سَيُطَالِبُونَكِ بِالنَّجِيعِ الجَارِي (2)

إن اهتمام الشاعر بالقدس نابع من مكانة هذه الأخيرة في قلوب المسلمين، فهي قبلتهم الأولى و هي رمز وحدهم و قوهم و فخارهم، و هي مجمع الأنبياء الأبرار. (3)

اهتم محمّد العيد للقضيّة الفلسطينية كما اهتمّ لعديد القضايا ذات الصّلة بالإسلام و المسلمين، قضايا استحوذت على مساحة كبيرة من ديوانه ذلك لأنّ الشّاعر نشأ

<sup>2</sup> - الدّيوان-ص330-البصائر-ع1948-20.

-

<sup>1937</sup> - الديّوان - 314 - البصائر - 1937

 $<sup>^{-3}</sup>$  أبو القاسم سعد الله-شاعر الجزائر محمّد العيد-مرجع سابق-ص $^{-3}$ 

و ترعرع في مدرسة القرآن الكريم فتأثّر بتعاليمه قولا و عملا حتّى إنّه لــو ســؤل عــن دينه وأرضه كان جوابه:

فَقُلْتُ لَهُمْ أَرْضُ العُرُوبَةِ مَوْطِني وَ دِينِي هُوَ الإِسْلاَم وَ القُدْوَةُ النَبِيّ

و تربأ به أواصر الدّين و الوطن بأن يأبه لأيّ حلاف بينه و بين الغير:

إِذَا كُنْتَ فِي دِينِي وَفِي وَطَنِي أَخًا فَلَسْتُ أُبَالِي أَنْ تُخَالِفَ مَذْهَبِي

و الشّاعر و هو يلتفت إلى الشّرق ليدعو أبناء اللاعتصام بحبل الوحدة و الأخوّة يطالبه بالاحتكام إلى الدّين الحنيف لإطفاء نار الخلافات و القضاء على الطّائفية والمذهبيّة الضيّقة: (1)

بَابَنِي الشَّرْق عِصْمَـةً بِالتَّـآخِي فَالتَــآخِي مَذَبَــة لِلنَّهُ ور حَكِّمُوا الدِّينَ فِي الطَّوَائِفِ وَ ابْنُوا دُورَكُمْ بالرِّجَــال لاَ بالصُّخُــور. (2)

و هو يهيب بالمسلمين أن يحيوا دين الله و يعملوا بأحكامه:

بَنِي الإِسْلاَم أَحْيُوا الدِّينَ أَحْيُـوا شَعَـائِرَهُ وَ أَوْفُـو ا بِالعُقُـود فَدِينُ التَرَقِـيّي وَ مَجْـدُ مُحَمَّدٍ مَجْدُ الْخُلُـود (3)

و ظلّ الشاعر يذود عن حمى الإسلام و يدفع عنه كيد الشّانئين على احتلاف ألواهم من صليبيين حاقدين، و منحرفين مضلّلين.

 $200_{-}$ الدّيو ان-

<sup>. 196 -</sup> أبو القاسم سعد الله – شاعر الجزائر محمّد العيد – مرجع سابق –  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الدّيوان-ص106.

و إنّ من دواعي فرحه و هو الّذي أوقف حياته للدّعوة للإسلام أن يرى هذا الأخير ينتشر في أقطار العالم ليصل إلى باريس قلب المسيحيّة. (1)

و حديث الشّاعر عن العقيدة الإسلامية مقرون بالحديث عن كتابها العظيم الّذي تأثّر به واستلهمه معنى و مبنى لاسيّما و أنّ صلته بالمصحف الشّريف قديمة و قويّة و في أخباره و أشعاره ما يؤكّد أنّه قضى العمر كلّه و بين يديه هذا السّفر الخالد يتدبّر مقاصده و يتذوّق بيانه و يهتدي بهديه (2) و يدعو إلى التّمسّك بتلابيبه:

هَلُمَّ بَنِي قَوْمِي إِلَى الذِّكْرِ نُمْلِهِ فَفِي الذِّكْرِ أَخْلاَقٌ سَمَتْ وَ مَكَارِم رَبُّوا عَلَيْهِ النَّاشِئِينَ تَلُحْ لَهُم بِهِ طُرُقٌ مَشْرُوعَةٌ وَ مَعَالِمِ (3)

و إذا كان الشّاعر يهتمّ للقرآن الكريم لأنّه دستور المسلمين و قائدهم لخيري الدّنيا و الآخرة فإنّه كذلك يهتمّ للّغة العربيّة كونها لغة القرآن، و من ثمّ وجدناه يطالب بضرورة استرداد مكانتها اللاّئقة بها:

تَحِنُ إِلَى نَيلُ الْحُقُوقِ نُفُوسُنَا وَ تَأْبَى عَلَيْنَا نَيْلَهَا قُوَّةُ الغُشْم وَ نَقْصَى عَلَى الفُصْحَى لِسَانَا لَنَا رَسْمي وَ مَا نَحْنُ إِلاَّ مِنْ سُللَّالَةِ يَعْرُبِ فَمَنْ رَامَ عَنهَا فَصْلَنَا بَاءَ بِالرُّغْهِ. (4)

<sup>1 –</sup> محمّد مصايف–فصول في النّقد الأدبي الجزائري —الجزائر –الشركة الوطنية للنّشر والتّوزيع–ط2–1981–ص23.

<sup>2 -</sup> محمّد بن سمينة-محمّد العيد شعره الإسلامي -مرجع سابق-ص166.

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص205-البصائر-ع1952-208.

<sup>4 -</sup> المصدر نفسه-ص205.

و يحض الشّاعر المسمين على صيانة العربيّة و حمايتها لما لها من صلة بالقرآن الكريم:

بَنِي وَطَنِي أَعْلُوا الْمَدَارِسَ تَعْلُكُم بِتَعَلِيمِ جُهَّالٍ وَ إِرْشَادِ ضَلَالَ وَ صُونُوا بِهَا الفُصْحَى الَّتِي بِكِتَابِكُم أَشَادَتْ بِبُرْهَانِ وَ سَاغَتْ كَسِلْسَال. (1) وَ صُونُوا بِهَا الفُصْحَى الَّتِي بِكِتَابِكُم أَشَادَتْ بِبُرْهَانِ وَ سَاغَتْ كَسِلْسَال. (1) و يتحسّر الشّاعر على حالة اللّغة العربية بالجزائر و يساوره بعض من الخشية على مستقبلها هذا البلد المسلم لولا بعض الألسنة:

حِرْتُ فِي عُزُوِّنَا إِلَى العُرْبِ لَوْلاً فِكُرٌ خَصِيبَة وَ لُسْنٌ حِداد (2) و لأنّ اللّغة العربيّة لم تسم بين اللّغات و تتميّز إلاّ بما تحويه من فصاحة و بيان يدعو الشّاعر إلى التمسّك بأصولها:

## فَإِنَّ لِسَانَ الضَّادِ لَمْ يَعْزُ أَصْلُهُ لِيَعْرُبَ بَيْنَ اللُّسْنِ إِلاَّ لِيَعْرُبِ (3)

و يوم يرتفع صوت الضّاد بصدور أوّل كتاب عربي "شعراء الجزائر" يهتز له الشّاعر طربا و يتغنّى به و هو يرى في صدوره أملا جديدا يسمح للفصحى أن تفصح عن مكنونات قرن من الكبت و الجنق (4). و بروح الفحر و الاعتزاز ذاقها يتلقّى الشّاعر خبر عرض أوّل فيلم عربي (5) بعاصمة الجزائر:

<sup>2</sup> - الدّيوان -ص119-البصائر - ع1-1935.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - الدّيوان —ص127.

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص196-البصائر - ع94-1949.

<sup>4 -</sup> صالح خرفي-شعر المقاومة الجزائرية-مرجع سابق-ص270.

<sup>. –</sup> فيلم أنشودة الفؤاد عرض بالعاصمة سنة 1934م.  $^{5}$ 

#### وَ مَعِينَا مِنْ نَيْلِهَا السَيَّالِ (1)

#### نَاوِلُونَا مِنَ الكِنَانَةِ سَهْمًا

و الشَّاعر و هو يدعو إلى اللُّغة العربية و يلحّ علـــى ضــرورة الحفــاظ عليهـــا لا يريـــد الانغلاق و رفض الانفتاح على اللّغات الأحرى "و لا ينبغي أن يفهم من هذا الكلام التّحذير من اللّغات الأخرى الّيي لها مزاياها الّي لاتنكــر"<sup>(2)</sup>. و إنّمــا غايــة مـــا يذهب إليه أن تحتلّ اللّغة العربية الصّدارة و الرّيادة لأنّها لغــة القــرآن الكــريم و لســان هدي الرّسول العظيم – صلّى الله عليه و سلّم و هي وعاء حضارة الإسلام و مستودع أمجاد العرب المسلمين، و هي إلى جانب هذا و ذاك تتمتّع بقدر كبير من الثّراء و المرونة و القابليّة للتطوّر.

و إذا كان الشّيخ البشير الإبراهيمي قد تبوّاً الرّيادة في المقال، و محمّد العيد آل خليفة في الشّعر حتّى شهد لهما أصحاب الشّأن بالإمارة فيهما<sup>(3)</sup>، فـإنّ هـذا لا ينفـي وجود أسماء أدبيّة أخرى تعدّ رائدة أيضا في الجالين، و قد سبقت الإشارة إلى بعضها من أمثال الشّيخ ابن باديس و العقبي و السنوسي و الزاهري و الميلي و الورتلاني و المدني و رضا حوحو...فقد "حمل هؤلاء الأدباء رايـة الحركـة الأدبيـة و ساروا بها أشواطا على طريق النّضج و التّحـرّر و التطـوّر..."(4) فخلّصـوها بـذلك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> –الدّيو ان –ص 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - محمد بن سمينة-محمد العيد.شعره الإسلامي-مرجع سابق-ص304.

<sup>3 -</sup> الشّهادة للشيخ ابن باديس الّذي كتب مقالا في الشهاب بعنوان"بين الأميرين:أميرشعراء الجزائر و أمير كتّابها"-البصائر - ع575-2011-الشّيخ عبد الرحمان شيبان"الإبراهيمي و اللغة العربية".

<sup>4 -</sup> محمد بن سمينة-في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص98.

من الجمود و الصّنعة و التّقليد، و خلّصوا الأدب الجزائــري مــن المــوروث الهزيــل، لتستعيد الكلمة وظيفتها الواقعية النّضالية "و قد استطاع الشّعراء منهم أن ينجحوا في تصوير ما تضطرب به وجوه الحياة الوطنية في مختلف الجالات الاجتماعية و السّياسية و الإنسانية ،كما استطاعوا من نحو آخر أن يزاوجوا في صنعتهم (بنية و لغة و تصويرا و إيقاعا) ما بين خصائص النّموذج الفنّي الشعري التّراثــي و بــين مــــا يقوم عليه سمات الخطاب الشّعري في العصر الحديث. كما استطاع الكتّاب من جهتهم أن يصوغوا تحاربهم المختلفة في ألوان عديدة من النّثر كان من أهمّها: النّشر الدّيني و الاحتماعي و السّياسي و غيرها و قد عــالجوا في هـــذه الألــوان معظــم مـــا عرفه النثر العربي من أطر فتية. "(1) فبعد عردة البصائر للظهرر في أعقراب الحرب العالمية الثّانية "..أفسحت الجال لمناقشات كثيرة لم تنحصر في نطاق الإصلاح و الدّين و تحريره من الأوهام و الخرافات-كما كان شائها من قبل، بل اتّسع صدرها للمقال القصصى و الصّورة القصصية و القصّة الفنّية أحيانا بالإضافة إلى الخواطر و المقال الأدبي و السّياسي و الدّيني جميعا. <sup>(2)</sup>

<sup>· -</sup> محمد بن سمينة-في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عبد الله ركيبي-القصّة الجزائرية القصيرة-الجزائر-دار الكتاب العربي للطباعة النّشر و التّوزيع-2009-ص67.

#### III. القصة القصيرة الجزائرية

تعدّ القصّة القصيرة إحدى الألوان الأدبية الّتي نشات و ترعرعت في أحضان حريدة البصائر، لذا كان لا بدّ من الوقوف عندها لنتتبّع بداياتها.

و الحقيقة أنّ البحث في تاريخ نشأة القصّة ليس مطلبنا و لا الغايــة مــن بحثنــا، فــذلك أمر فصّل فيه الباحثون قبلنا، و إنّما أردنا أن نبرز مدى إســهام البصــائر في نشــر نــوع أدبي جديد لم تعهده السّاحة الأدبية في الجزائر من قبل.

#### 1.III. الإرهاصات الأولى لنشأة القصية القصيرة

نشأت القصة القصيرة الجزائرية على يد رجال الإصلاح من أمثال: محمّد بين العابد الجلالي، و محمّد سعيد الزاهري و أحمد بين عاشور...(1) و كانت تسمّى القصة الإصلاحية و قد تناولت القيم الّتي يجب أن تسود المحتمع و ضرورة التخلّص من المحتلّ، و أهمّية الحرّية و كان ذلك في حوالي 1924م، لكن التطوّر و النّضج المحقيقي لها كان في أعقاب الحرب العالمية الثّانية حيث عرفت الحياة الأدبية و الثّقافية في الجزائر تطوّرا ملحوظا، فقد كثر عدد الكتّاب بعدما عاد بعضهم إلى أرض الوطن و تخرّج بعضهم من معاهد جمعية العلماء المسلمين الجزائريين كما شهدت هذه المرحلة استمرار البعثات العلمية إلى البلاد العربية، و خاصّة تونس شهدت هذه المرحلة استمرار البعثات العلمية إلى البلاد العربية، و خاصّة تونس

<sup>1 –</sup> عبد الله ركيبي-تطور النثر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص164.

و المغرب الأقصى، و هو ما أدّى إلى ازدهار مختلف الأنــواع الأدبيـــة لاســـيما في ظــــلَ انتشار النّوادي و الجمعيات الثقافية، و اهتمام الصّـحف اليوميـة و الجـلاّت الدّوريـة بالإبداع الأدبي و في طليعتها "البصائر". و قد ظهرت القصّة أوّل ما ظهرت علي شكل مقال قصصي هو مزيج من المقامة و الرّواية و المقالة الأدبية (1)، و تطوّرت مع رائدها الّذي استطاع أن يرتقيي بجا بعد عودته إلى الجزائر سنة 1946م و انتسابه إلى جمعية العلماء.<sup>(2)</sup>

#### .2.III رضا حوحو رائد القصة القصيرة الجزائرية

اهتمّ رضا حوحو للقصّـة و "أبـدع فيهـا و لم يقلّـد، و جـدّد و لم يحـافظ، و تحرّر و لم يحن إلى ما غبر من المذاهب الأدبية، أو قدم من العهود الزّمنية.."<sup>(3)</sup> و قد وجد فيها متنفّسا لبثّ آرائه حول مواضيع عدّة لاســيما الإصـــلاح الاجتمـــاعي، لأنَّ القصّة في نظره "أحد الفنون الّتي تنصبّ على النّفوس الإنسانية فتنقدها حتّى لهَذَّهِا، و تربّيها حتّى تعلّمها، و تنصرف إلى العادات الاجتماعية الشّريرة فتنقم منها و تطعن فيها، حتّى تقـوّم مـا فيهـا مـن أود، و تصـلح مـا ألمّ عليهـا مـن

<sup>2</sup> - شريبط أحمد شريبط-تطوّر البنية الفنّية في القصّة الجزائرية المعاصرة(1947-1985)-الجزائر-من منشورات اتّحاد الكتّاب العرب-1988-ص.48.

 <sup>1 -</sup> عبد الله ركيبي-القصة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص68.

<sup>3 -</sup> عبد الملك مرتاض-فيضة الأدب المعاصر -مرجع سابق-ص156.

اعوجاج. "(1) و قد وفّق في نقل المواضيع، ما أهّله أن يحتـلّ الصّـدارة في الجـال، إذ "لم يتح لأدبنا العربي المعاصر في الجزائر أن يحظى بكاتـب قصصـي يـنفض عنـه الغبـار المتعفّن الّذي كان قد أصابه من فعل أصحاب الأسجاع و المقلّدين، حتّى جاء حوحو فنفض عنه الغبار و وثب به إلى مستوى أدب الإنسان في عاطفتــه و شــعوره، و انفعاله و غضبه حين انبري يكتب الأقاصيص و يعالجها. "(2) و إذا كان المقال القصصي عبارة عن مقال إصلاحي في مضمونه و وظيفته، هدفه الدعوة الإصلاحية و شرحها بأسلوب قصصي جذّاب<sup>(3)</sup>، فإنّ رضا حوحـو يعــدّ بحـقّ أوّل مــن انتــهج هذا النهج في أعماله القصصية. و الدّارس لأثار الكاتب يدرك أنّ بين ثناياها موهبة أدبية لا تخلو من إبداع و تجديد، و تتميّز برؤية فنّية متطوّرة إذا ما قيست بالوضع الثقافي السّائد آنذاك، وهو ما يجعله رائــد القصّــة في الجزائــر و باعثهــا إلى الوجــود و الدّاعي إليها في كلّ مناسبة. <sup>(4)</sup>

و قد وردت تلك القصص -اللّي تشبه إلى حدّ كبير طريقة المقامة في الأدب العربي<sup>(5)</sup> على شكل "مجموعة من المقالات النقدية في الأدب و السياسة و الاحتماع، أجراها كاتبها، و أجاب بها على لسان حمار فيلسوف ينظر إلى الناس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق -ص156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص157.

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي-تطوّر النثر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص167.

<sup>4 -</sup> المرجع نفسه -ص168.

<sup>5 -</sup> محمّد خان-الأدب الإصلاحي في الجزائر "دراسة تحليلية لأدب حوحو"- محمّد العلوم الإنسانية - جامعة محمّد حيضر -بسكرة - 2003 - ع2-ص32.

بمنظار واقعي..."<sup>(1)</sup> و قد وفّق حوحو إلى حدّ كبير في تصوير حياة المجتمع بمختلف قضاياه الهامّة، واستطاع أن يكشف عيوبها و مساوئها، و ينقدها بأسلوب ساحر و حرأة قويّة.<sup>(2)</sup>

و لئن عددنا تلك المجموعة القصصية خطوة أولى في الفن القصصي الجزائري، فإن فالن عددنا تلك القصصي الجزائري، فإن شك ذلك يحسب لجريدة البصائر التي تعد أول من احتضن تلك القصص. (3) فلا شك أن المتتبع للسلسلة الثانية منها يتمتع بقراءته لسلسلة مقالاته "مع حمار الحكيم" و ما تحويه من موضوعات اجتماعية و عاطفية و أخلاقية و وطنية.

وكانت المساهمة الأولى لرضا حوحو في حريدة البصائر سنة 1937<sup>(4)</sup> و هو لا يزال في المدينة المنورة، و هي عبارة عن كلمة تشجيع و تقدير بعثها إلى جمعية الشّباب العقبي الّتي تبنّت نشيدا حماسيّا عبّرت فيه عن وطنيتها الصّادقة. (5) و ممّا جاء في مقاله "و لا أكتمكم أنّه هزّي هذا النّشيد الوطني و أطربني، حيث ذكّرني ببلدة ترعرعت بين أحضافها، و إحوان تجمعني بهم وحدة الوطن، وحدة الفكر... "(6) فالمقال يبرز تعلّق رضا حوحو بوطنه و اهتمامه بقضاياه. و لم ينشر حوحو مقالا آخر في البصائر إلا مع أواخر الثّلاثينيات و مطلع الأربعينيات حيث

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>- المرجع السابق-ص33.

<sup>-2</sup> البصائر -3 232 جويلية -1952 عبد الوهاب منصور -3 همار الحكيم.

<sup>-3</sup> الشعلة. البصائر كان حو حو ينشر قصصه في جريدة الشعلة.

<sup>4</sup>\_ أحمد منوّر -قراءات في القصّة الجزائرية-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التّوزيع-ط1-1981-ص39.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>- النشيد نشر في البصائر-ع75-جويلية 1937.

<sup>6-</sup> البصائر - ع81-سبتمبر -1937.

"ساهم بإسهاب في تحريرها بالكتابة في النقد الأدبي و قضايا سياسية، و السجال الفكري مع بعض الكتّاب المعاصرين و التّراجم..."(1) وكانت البداية سنة 1946م مع "خواطر حائر"بعد عودته إلى أرض الوطن.أمّـــا أشـــهر مجموعـــة لحوحــو فهي سلسلة مقالاته مع حمار الحكيم الّي استهلّها ب ساعة مع حمار الحكيم تحدّث فيه عن مطالعته لكتاب "حماري قال لي" للأديب المصري توفيق الحكيم. و قد ضمّن تلك المقالات مجموعة من القضايا: الاجتماعية، و السّياسية، و الفكرية.

#### أ- رضا حوحو و القضايا الاجتماعية

أولى رضا حوحو الموضوعات الاجتماعية عناية كبيرة، فعمــل علــي نقــل واقــع مجتمعه و قضاياه، وسلَّط الأضواء على هموم شعبه لاسيما الفئات الفقيرة، كما تحدّث عن المرأة و دعا لتحريرها من ظلام الجهل و أغــلال العبوديّــة. و هــو في هــذا كلُّه قد تجاوز مرحلة تصوير الأحــداث إلى مرحلــة انتقادهــا و التّنديــد بتقاليــدها في جرأة كبيرة، و معالجة صريحة لم يسبقه إليهما أحد.<sup>(2)</sup>

البصائر -س3-مساهمات-نوفمبر 2011.

2 - أحمد منوّر -قراءات في القصّة الجزائرية-الجزائر -الشركة الوطنية للنشر و التّوزيع-ط1-1981-ص39.

#### ٧ المرأة

حظيت المرأة بحيّر كبير في مقالات حوحو، ذلك لأنّه عمل على تغيير واقعها و الأحذ بيدها للمضيّ بها قدما نحو مستقبل أفضل. ولين يتأتّ ذلك إلاّ إذا تمكّين من القضاء على الرواسب القديمة و العادات البالية الّتي جعلت منها كائنا مهضوم الحقوق، لاسيما في ظلّ غيرة الشعب الجزائري الكبيرة، و إصراره على المحافظة على بعض المظاهر الاجتماعية الّتي تفضي إلى منع المرأة من حقّها في التعليم، بل و تحرمها من الخروج من بيتها، و تفرض عليها سيطرة الذكر أبا كان أو أخا أو زوجا، و هو ما جعل منها شخصا مسلوب الإرادة مسيّرا لا حول له و لا قوة، بل حويّها إلى آلة لا تصلح إلاّ للتناسل:

"قال: هل تريد أن نطرق موضوع المرأة؟

قلت: كن مرتاحا من هذه الناحية، إنّه لا وجود للمرأة في بلادنا.

قال: عجبا...أتعشون بدون نساء. و كيف تتناسلون؟

قلت: لدينا آلات للنسل نحتفظ بما في بيوتنا. "(1)

فنظرة المجتمع هذه للمرأة، جعلت رضا حوحـو يثـور و ينـادي بضـرورة تحريرهـا، و ما ذلك إلاّ عودة لتعاليم ديننا الحنيـف الّـذي كرّمهـا. و هـو يـرى في الاهتمـام

<sup>1-</sup> البصائر - ع64-1949م - ص151.

بالمرأة اهتماما بالمحتمع كلّه، فهي الزوجة و الأمّ و الأخت، و هي نصف المحتمع بـــل المحتمع كلّه.

و إذا كان الكاتب قد نادى بضرورة تحرير المرأة الجزائرية من القيود السي جعلت منها محرد "آلة"، فإنّه بالمقابل حذّر من الزّواج بالأجنبيات، و إن كن يتمتعن بكافّة الحقوق الّي حرمت منها هي، ذلك لأنّه يسرى في زواج الجزائري بالأجنبية خطرا كبيرا قد يؤدّي إلى انصهار الأمّة الجزائرية في فرنسا و تلاشيها. (1) فالقضيّة الّي تعرف انتشارا كبيرا بين المثقّفين من أبناء الجزائر ليست قضية زواج و حسب، بل هي قضية بقاء أمّة بأكملها أو انقراضها. وهو يرى فيها عاملا آحر من العوامل الّي مافتئت فرنسا تسخرها لأجل القضاء على مقومات الشّعب الجزائري:

"قال: لا تنسى أنّي لست كبقيّة الحمير، فأنا أتمتّع ببعض الثقافة.

قلت: فاسلك إذن مسلك المثقفين...!

قال:ماذا تعني...؟

قلت:

قال: ما هذا الهذيان...! أأصبت في عقلك.

قلت: أبدا...فإنّ الشائع في هذه الأيّام هـو زواج المـثقّفين بأجنبيـات، و أيّ مـانع في أن يتزوّج حمارنا المثقّف بأتان أجنبية تليق بمقامه المحترم...

 $<sup>^{1}</sup>$  البصائر – ع $^{0}$  –  $^{1949}$ م – ص $^{1949}$ .

قال:أما يكفي هذا الانحلال الاجتماعي و الخلقي الله في حررة زواج بعض رجالكم من الأجنبيات حتى أضيف إليه انحلالا آخر في فصيلة الحمير.

قلت: كيف ذلك؟

قال: زواجي من أتان أجنبية تخالفني في الجنس و العادات و التّفكير فيه خطورة كبيرة على أخلاقي و عاداتي و تفكيري. (1)

فالزواج بالأجنبية يعني امتزاج ثقافتين، و في هذا خطر كبير على المحتمع الجزائري الخرائري الخرائري الله المرابعة المرابعة

"قال: لم أرحتى الآن حمارا شرقيًا يتزوّج بأتان غربية، و لكنّي أعرف كيرا من الرجال الشرقيين تزوّجوا من نساء أجنبيات و لم أر بينهم من استطاع أن يعرّب زوجته الغربية، و قليلون جدّا الّذين لم تفرنجهم أزواجهم."(2)

فتأثير الأجنبية على الجزائري و محاولة فرض سلطتها عليه، ما هو إلا وجه من وحوه سيطرة المحتل على الشعب الجزائري، و سبيل آخر لبلوغ مراميه وبالتالي القضاء على مقوماته و هويّته ليسهل عليه بعد ذلك ضمّه إلى فرنسا.

#### √ الآفات الاجتماعية

لا يختلف اثنان حول الأوضاع الاجتماعية المزرية الّتي عاشــها الشّــعب الجزائــري تحت نير الاستعمار. فقد كان يعاني الذلّ و الهوان في ظلّ الجهــل و الفقــر و الانحــلال

-

<sup>1-</sup> البصائر - ع70-مارس 1949م -حمار الحكيم والزواج-ص194.

 $<sup>^{2}</sup>$  - المصدر نفسه -  $^{2}$ 

الخلقي. يومئ حوحو إلى تلكم الأوضاع حين بثير قضيّة التّعليم مع حماره الفيلسوف<sup>(1)</sup>:

"قال: و التّعليم؟

قلت: هناك التّعليم الرّسمي، و هو مبني على قاعدة فلسفية عميقة و غامضة في نفس الوقت و هي: تعلّم لتجهل...

قال:عجبا، يتعلّم ماذا؟ و يجهل ماذا؟ فإنّي لا أكاد أفهم شيئا.

قلت متضجّرا: و أنّا لك أن تفهم فلسفتنا العميقة؟

ثمّ أردفت قائلا: - و أمّا التّعليم الحرّ فله لجنة عليا، تستطيع أن تتّصل بها لتقدّم لها آراءك و مقترحاتك.

ففي الحوار إشارة واضحة لحالة التعليم في الجزائر. تعليم يخضع لاتحاهين متناقضين، يتبنّى أوّلهما الاحتلال الفرنسي بنشر الجهل من ناحية، و محاولة فرنسة الطّبقة المثقّفة من ناحية ثانية. أمّا الاتّجاه الثاني فتتبنّاه الحركة الإصلاحية الّيي كانت تسعى لنشر التعليم الحرّ في الجزائر و غايتها في ذلك القضاء على ظاهرة الجهل الّي استشرت في ربوع الجزائر.

\_

 $<sup>^{-1}</sup>$  البصائر – ع $^{-64}$  جانفي  $^{-1949}$ م –ساعة مع حمار الحكيم –س  $^{-1}$ 

و الجزائر، و الحال كذلك، كانت تفتقر للددب و الأدباء. فالظّروف الاستعمارية لم تكن تسمح بتطوّر الأدب أو حتّى الاهتمام به و محاولة إنتاجه، و ما ذلك إلا مظهر آخر من مظاهر الجهل و التخلّف:

"قال: و هل يروقك حديث الأدب و الفنون؟

قلت: لا أدب لدينا و لا فنون و لا صحافة و لا هـم يحزنون. فضحك بمـلء فيـه و قال: إنّك رجل متشائم حدّاً."(1)

و يثير الكاتب مع حماره نقطة غاية في الأهمية و هي علاقة الجهل بالفقر، و مدى تأثير الثاني في الأوّل حين يقول:

"قلت: أمّا رحال المال و التّجارة فإنّهم لا يضيعون أوقـــاتهم المادّيـــة الثمينـــة في قـــراءة مهاتراتنا، و أمّا القراء فإنّهم لا يملكون ما يشترون به ما يريدون مطالعته...."(2)

# ب- رضا حوحو و القضايا الدّينية

تفاقمت الأوضاع المزرية الله كالم المحتلة الشها الشها الشها المستبداده عامل آخر، الحرب العالمية الثانية، لاسيما و قد انضاف إلى ظلم المحتل و استبداده عامل آخر، ساهم في تقسيم الأمة و تشتيتها، ذلك هو الانحراف الديني الله تفشي على يدر حال الطرق الذين سعوا إلى تحريف العقيدة و تشويهها:

.

 $<sup>^{-1}</sup>$  البصائر - ع $^{-64}$  ساعة مع حمار الحكيم - ساعة مع البصائر - عاماً - ساعة مع البحث - 151 - البصائر - 151 - البصائر -  $^{-1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المصدر نفسه -ص152.

"قال: لنتكلّم إذن في الدين...

قلت: دين من؟

قال: الدّين الإسلامي.

قلت: أعلم ذلك، دين الحكومة أم دين الشعب، الدّين الرسمي أم الدّين الحرّ، دين العاصمي (1) أم دين الإبراهيمي؟

قال:عجبا...و هل لكم ستة أديان.

قال دينان فقط...دين رسمي تشرف عليه الحكومة وينفّذه العاصمي، و دين حرر يعتقده الشّعب و يتزعّمه الإبراهيمي."(2)

كما أثار الكاتب مع حماره الفيلسوف قضية إشراف حكومة لائكية على الدين الإسلامي و تحكّمها فيه دون غيره من الأديان في مقاله "حمار الحكيم و صوت المسجد." (3) و في ذلك إشارة واضحة للقضيّة الّين كان رجال الإصلاح يثيرونها في مناسبات عدّة و هي ضرورة فصل الدّين عن الدولة.

\_

<sup>-</sup> يريد به مفتي العاصمة الّذي عيّنته فرنسا.وكان من رجال الطرقيين.عبد الملك مرتاض-أدب المقاومة الوطنية في الجزائر-مرجع سابق-ج2-ص345.

<sup>2-</sup> البصائر-ع64-جانفي 1949م-ص151.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - البصائر - ع68-فبراير 1949م-ص6.

# ج- رضا حوحو و القضايا السياسية

تحدّث رضا حوحو عن الانتخابات، كما تحددت عن العدالة الاجتماعية و الحرّية و الإنسانية، و أثار قضية المساواة التي كانت فرنسا تتّخدها شعارا لها "الحرّية، الإخاء، و المساواة" مدّعية أنّها تحارب شتّى أنواع الظّلم و الاستبداد، لكنّه شعار ظلّ بعيدا كلّ البعد عن واقع الأمّة الجزائرية الّذي فضح مزاعم فرنسا و ادّعاءاتما:

"قلت: إنّك تسلّم أنّ كلّ علاج للمشاكل لا يبنى على أساس المساواة هـو عـلاج لا يبنى على أساس المساواة هـو عـلاج لا يجدي.

قال: نعم أسلّم بذلك لأنّه حقّ.

قلت: و أين هذا التساوي و أنتم تنظرون إلينا كشعب منحط في حاجة إلى التربية و التعليم؟ و لكن مع الأسف تتجلّى هذه التربية في استغلالكم لبلادنا، و يظهر هذا التعليم في إعانتكم لشعبنا حتى أنّكم تصبغون دائما أعمالكم إزاءنا-حتى القاسية منها- بصبغة التحضر و التمدّن.

قال: لعلَّك تبالغ...

قلت: أتنكر أنّ الاستعمار الغربي أعمالا فظيعة في البلاد و الشّعوب المستعمرة."(1)

\_

<sup>1</sup> رضا حوحو –مع حمار الحكيم-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر والتوزيع-1982م-ص39.

أمّا عن الجزائر فهو يرى أنّها لم تبلغ بعد درجة النضج السياسي، و أنّ السياسية لا تزال رهينة الأهواء و المصالح الشّخصية:

"قال بخبث: إنّك تحترس كثيرا، فلنتكلّم في السّياسة قلت: دعني من السّياسة أيّها الحمار السياسي، إنّها لم تنضج بعد في بلادنا. و لازالت تعتمد على المصالح الشخصية، و الحزازات الفردية، أكثر من اعتمادها على المبادئ و الأفكار و المصلحة العامّة، و أنا لا أريد أن ألطّخ نفسي بأوحالها."(1)

و هكذا نلحظ أنّ رضا حوحـو كـان أوّل كاتـب جزائـري اسـتجاب لتـأثيرات الظّروف السّياسية و الاجتماعية و النّقافية الجديدة، و أوّل من ضمّن كتاباته جلّ القضايا المعاصرة كقضيّة تثقيف المرأة و بناء المحتمع و قضيّة الإصلاح الدّيني. (2)

<sup>1</sup>- البصائر - ع64-جانفي 1949م-ص151.

 $^{2}$  - شريبط أحمد شريبط - تطوّر البنية الفنية في القصة الجزائرية المعاصرة -  $^{2}$ 

الفصل الرّابع النحائص الفنية لأحرب الصّافة الإحلامية ذكرنا آنفا أنّ معالم النّهضة الأدبية بدأت ترتسم في الجزائر في أواحر القرن التّاسع عشر و بداية القرن العشرين، مع ثلّة من الكتّاب و الشّعراء المحافظين من أمثال: عبد القادر المحاوي و ابن حوجة و المولود بن الموهوب و عمر بن قدور وعمر راسم و غيرهم (1) ممّن يمثّلون الرّعيل الأوّل من المصلحين الّذين حاولوا تغيير الواقع و تصحيح العقيدة الّي مسختها يد الاستعمار و أذنابه.

و في أعقاب الحرب العالمية الأولى عرفت النهضة الأدبية طفرة نوعية لاسيما و قد تضافرت عوامل عدّة في انبعاثها لعلّ أوّلها ظهور الصحافة ثمّ انتشار التّعليم و إحياء التّراث إلى جانب تأثّر النهضة الفكرية في الجزائر بمثيلتها في المشرق العربي.

و يمثّل هذه الفترة -الّتي تعدّ الانطلاقة الحقيقية للنّهضة الأدبية الجزائرية-كلّ من ابن باديس و البشير الإبراهيمي و الطيّب العقبي و العسري التبسّي و مالك بن نبي ومحمّد اللقّاني و مبارك الميلي و أبي اليقظان و رمضان حمّود و الزاهري و صالح خبشاش وحلول البدوي و مفدي زكرياء و محمّد العيد آل خليفة. هؤلاء جميعا وغيرهم استطاعوا " أن يشقّوا طريقهم في إطار حركتهم الإصلاحية إلى مصادر التراث العربي الإسلامي و كنوز الأدب العربي في عصوره الزّاهية و مضوا ينهلون من المنابع الثرّة لهذه و تلك و يغترفون في الوقت ذاته من روافد النّهضة الفكرية الأدبية الحديثة في المغرب و المشرق، و يفيدون بعض الإفادة من الثقافة

<sup>1 -</sup> محمّد بن سمينة-في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص92.

الإنسانية الحديثة. "(1) و قد غلب على هذه الفترة الطّابع التربوي التوجيهي، ذلك لأنّ حاملي مشعل النّهضة الأدبية كانوا من رجال الإصلاح اللّاعاة اللّذين سخروا جهودهم و أوقفوا حياقم على حدمة الأمّة عن طريق تصحيح العقائل و نشر التّعليم لأجل الحفاظ على هويّتها و مقوّماتها. فجاء بذلك نتاجهم الأدبي في أسلوب سهل بسيط لا صنعة فيه و لا تكلّف و كانت الخطوة الأولى نحو التّحديد و التّحرر من قيود التّقليد. و لعلنا نجد في تصريح رمضان حمّود ما يؤكّد ذلك حين يقول "ولست من الذين يكتبون للتسلية أو التّرويح عن النّفس و لا من الّذين يكتبون للتسلية أو التّرويح عن النّفس و لا من الّذين من الدّين أكتب لأفيد و أستفيد، أكتب لا ليقال مطمئنا. "(2)

و مع ظهور السلسلة الثانية من البصائر-بعد الحرب العالمية الثانية سق الأدب الجزائري طريقه نحو النهضة الحقيقية، و بدأ التفاعل الفنّي على أيدي أدباء محدّدين من أمثال عبد الوهاب بن منصور و أحمد رضا حوحو و الأمين بوشوشي و أحمد بن ذياب و محمّد الصالح رمضان و أحمد بن عاشور و غيرهم، هؤلاء أخذوا يمكّنون للثّورة عن طريق شحذ الأفكار و النّفوس و بعث الهمم، فساروا على درب سابقيهم من الأدباء المصلحين حيث ركّزوا في أعمالهم على الواقع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص93.

<sup>2 -</sup> رمضان حمّود-بذور الحياة-ج1-الجزائر-1928-ص11.

و صوّروا قضاياه، فتحرّر بذلك الخطاب الأدبي من بقايا مظاهر الصنعة و أحذ ينهج منهج السّهولة و اليسر و الوضوح، ممّا ساعد على ازدهار العمليّــة الأدبيــة و ظهور فنون جديدة كالمقالة و القصّة و المسرحية و الرّواية. علـــى أنّ ثمّـــة حقيقـــة لا يمكننا إنكارها أو تجاهلها و هي أنّ البصائر بسلسلتيها قد واكبت النّهضة الأدبية بل قد لا يجانبنا الصّواب إذا اعتبرناها أحد الأسباب الرّئيسة في تلك النّهضة، فعلي صفحاتها أشرق نور الأدب الرّاقي و في طيّاتها عرف ازدهارا كبيرا لم يعهده من قبل، و هي تمثّل مرحلة النضج في استكمال أدوات الكتابة و إن لم يكن همّ كتّاهما الاعتناء بالنّاحية الجمالية بقدر ما كان يهدف إلى نقد الواقع و العمــل علــي تغــييره إذ "لم يعد الأدب يفهم كما كان يفهم في العهود الماضية بأنَّه تنميق كلمات منظومة أو منثورة، و لو كانت خالية من كلّ معنى، مجرّدة مــن أيّ روح، راميـــة إلى غـــير مــــا هدف، أو أنَّه أداة لهو و لعب لا يشتغل بما إلا العــاطلون و المــاجنون، بـــل إن لــــلأدب اليوم معني أسمى وأخطر من ذلك كلُّه، فهو تصوير لحياة الفرد و المحتمع و تعبير عمّا يختلج في النّفس الإنسانية من الأماني و المطامح و ما ينتابها من المآسي و الآلام و قيثارة تتغنّى بما أبدع الخالق الحكيم في هذا العالم من مظاهر الجمال و الجالل. و تحدو بالناس إلى المثل العليا و المآثر الماجدة على هـــدى و بصــيرة..."<sup>(1)</sup> فـــالأدب في نظر جمعية العلماء المسلمين الجزائريين رسالة و الأديب رسول هداية لابدّ أن

 $^{-1}$  البصائر –س1–ع $^{-1}$ 90 وينظر الشيخ عبد الرحمن شيبان–حقائق و أباطيل–مرجع سابق–ص $^{-1}$ 0.

يدعو و يبلّغ حتّى يصل بأمّته إلى أوج الكرامة و الكمال (1)، و لـن يكـون ذلـك إلاّ إذا كان الأدب صورة تعكس كلّ ما يدور حولها و كان الأديب مصوّرا حاذقا ينقل واقع أمّته بمآسيه و آلامه. و مهمّة الأديب لا تتوقّف عند حدّ تصوير الواقع و نقله فحسب و إنّما تتعدّاها إلى العمل على تغييره لبلوغ المثل العليا ف"قيام الأديب روح قويّة، مفعمة بحبّ الخير و الجمال، طلعة إلى المجد، مغرمة بالمشل العليا، تهيم به و تحبّبها للنّاس حتّى يعتنقوها فيسعدوا، و نفـس كـبيرة تترفَّع عـن الـدّنايا و تستصغر البلايا، و تستسهل كلّ صعب حتّى تصيب الأهداف الشّريفة، و قلب رحب يتّسع لآلام الجماعات و آمالها، فيرثى للأولى، و يعرب عنها في أنّات حزينة ملتهبة... و نظرة صادقة قلّما يخطئها التّوفيق، و شعور خصـب يجــدّ فيتـــأثّر، و يـــؤثّر فيتدفّق...و ثقافة حيّة غنيّة مكينة متماسكة أصلها ثابت و فرعها في السّماء..."(2) لكن إذا كان الأدب في نظر الجمعية يسعى لنقل الواقع و نقده فهل يكون ذلك على حساب الأسلوب و جماليّاتــه؟ ممّــا لا شــكّ فيــه أنّ كتّــاب البصــائر كــانوا "يعزفون عن التّوجيه المباشر التّقيل على النّفس إلى الطّريقة الأدبية المحضـة الّـــــ تســخّر الكلمة المعبّرة الجميلة للبحث عن سعادة الإنسان، أو تصوير انفعالاته الباطنة بما

فيها من أمل و ألام، و حبّ و كره و سعادة و شقاء... "(<sup>3)</sup> على أنّ الكتّاب

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص45.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر -س2 - ع $^{2}$  - البصائر -س2 - ع $^{2}$  - أحمد بن ذياب "من الأديب".

 $<sup>^{3}</sup>$  عبد الملك مرتاض –فنون النثر الأدبي في الجزائر –مرجع سابق – $^{65}$ .

الجزائريين لم يشتغلوا بالأدب البحت و لم يحترفوه وحده "بل إن معظم هؤلاء الكتّاب كانوا معلّمين في المدارس العربية الحرّة، واقفين جهودهم الأدبيّة على التّدريس و توجيه النّاشئة، كما كانوا يتفرّغون للوعظ و الإرشاد و التّعليم الدّيني، فينتقلون فجأة من الأدب إلى الدّين و من بحال الخيال الرّحب الخالق و الإبداع الخصب الطّافح، إلى محال الإرشاد الدّيني المحض عما فيه من وقار و تزمّت. "(1) ذلك لأنّ هؤلاء الكتّاب كانوا ينتمون إلى الحركة الإصلاحية الّي كانت تعوّل عليهم في تربية النّشء و تغيير المفاهيم و تنوير الأفكار، و وعظ العوام و إرشادهم إلى سبيل الخبر.

على أنّ المنحى الأدبي أحد يظهر بصورة حليّة في أعقاب الحرب العالمية التّانية حين كثرت الصّحف العربيّة بشكل سمح للأدب أن يزدهر و يصبح عنصر قوّة و ينبوع جمال في الثّقافة الجزائرية المعاصرة. و تظلّ البصائر من أهمّ الصحف الّيق وجد فيها الأدب مرتعا حصبا لاسيما و أنّها كانت تنتقي الأسلوب الرّاقي الأنيق البعيد عن الإسفاف و الاضطراب و السّطحية، فكانت بذلك صحيفة راقية في الألفاظ و المعاني و الأساليب. (2) و قد تمكّنت و إن كانت في الأصل إصلاحية من معرض الارتقاء لمستويات عالية من فنّ القول. أشار إلى ذلك الشّيخ الإبراهيمي في معرض حديثه عن البصائر حين قال "للبصائر طرفان: أعلى و هو معرض العربيّة الرّاقية في حديثه عن البصائر حين قال "للبصائر طرفان: أعلى و هو معرض العربيّة الرّاقية في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق -ص104.

<sup>.</sup> 113 عبد الملك مرتاض-هضة الأدب المعاصر –مرجع سابق–ص  $^2$ 

الألفاظ و المعاني و الأساليب، و هو السّوق الّذي تجلب إليه كرائم اللّغة من مأنوس صيّره الاستعمال فصيحا، و غريب يصيّره الاستعمال مأنوسا. و هو بحلي الفصاحة والبلاغة في نمطها العالي، و هو أيضا النّموذج الّذي لو احتذاه النّاشئون من أبنائنا الكتّاب لفحلت أساليبهم و استحكمت ملكاتهم، مع إتقان القواعد، و وفرة المحفوظ. و لهذا الطّرف رحاله المعدّدون، و هو نمط إعجاب أدباء الشّرق بهذه الجريدة. و طرف أدن و هو ما ينحطّ عن تلك المنزلة، و لا يصل إلى درجة سفاف. و بين الطّرفين أوساط و رتب تعلو و تنزل و هي مضطرب واسع يتقلّب فيه كتّابنا، من سابق إلى الغاية مستشرف لبلوغها، و مقصّر عن ذلك."(1)

فالبصائر و هي تعالج قضايا الأمّة التفتت إلى "الإصلاح الفنّي" أيضا إذ عملت على أن تنتقي الأساليب الرّاقية و الألفاظ السّلسة والمعاني الأنيقة حتّى أصبح "البيان العربي شعارها" و أصبح بذلك أسلوها "من أقوى و أشرف الأساليب الّي ظهرت في الجزائر منذ عرفت الصّحافة في الجزائر."(2)

وكما كان للبصائر اليد الطولى في ارتقاء المستوى الفنّــي لــــلأدب الجزائري، كـــان لهـــا أيضا الفضل الكبير في ظهور أنواع أدبية جديدة كان في مقدّمتها المقالة الأدبية.

 $<sup>^{1}</sup>$  - البصائر -س $^{2}$  - ع $^{3}$  - ص $^{5}$  .

<sup>.</sup> البصائر - 1 - 3 - 4فر حات الدّراجي - 1البيان العربي شعار البصائر.

#### I. الخصائص الفنية للمقالة الأدبية:

يرتبط ظهور المقالة الأدبية في الأدب الجزائري بظهور الصّحافة الوطنية، فعلى صفحالها ترعرعت وفي أحضالها نمت أركالها، وفيها وجد المبدعون الجزائريون فسحة لنشر أفكارهم و آرائهم، على الرّغم ممّا كانت تتعرّض له الصّحف من اضطهاد وحجر و مصادرة و تنكيل بكتّابها و المشرفين عليها.

فالمقالة تعدّ الأداة التعبيرية الأولى الّي استعملها المثقّفون على احتلاف مشاربهم و الطّبقة الشّـعبية. (1) و كان أدب المقالة يدور في فلك الإصلاح و السّياسة و الدَّفاع عن مصالح الشَّعب و المطالبة بها، و يؤكُّد في مضمونه معنى أساسيا -والشّخصية الوطنية وترسيخ هـــذه المقوّمـــات في نفـــوس الجزائـــريين. و هكـــذا يعـــود الفضل في ميلاد المقال الأدبي بالدّرجة الأولى إلى الصّحافة الإصلاحية الَّي احتضنت تلك المقالات وأحاطتها بالرّعاية و الإذاعة متحدّية بطش الاستعمار و ضرباته، و"إذا كان النَّاس يطلقون على الصّحافة اسم السَّلطة الرَّابعـة في الدَّولـة لما لها من تأثير في تكوين الشّعوب، فإنّنا نستطيع القول بأنّ الصّحافة الإصلاحية في الجزائر -و هي تحت سمع الاستعمار و بصره- يصحّ أن يطلق عليها اسم السّلطة الأولى لما

<sup>135-</sup> ينظر محمّد عبّاس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص

كان لها من آثار مباشرة في توجيه الشّعب الجزائري و تثقيفه و إعداده للمعركة الفاصلة."(1)

و على الرّغم من تعدّد موضوعات المقالة الأدبية و تشعّبها إلاّ أنّها ظلّت تعالج قضيّة الجزائر بكلّ أبعادها التّاريخية و السّياسية والاجتماعية و التّقافية و الحضارية.

و قد تضافرت عوامل مختلفة ساهمت في نشأة المقالة الأدبية السين أصبحت تضاهي أرقى المقالات الأدبية في البلاد العربية لاسيما بعد انتشار الصحافة العربية و احتدام الصراع الفكري بين المثقفين، حيث ظهرت نخبة من الكتّاب أثرت الحركة الأدبية عامّة و فنّ المقال على وجه الخصوص، و هي تعبّر في هذا و ذلك عن آرائها و مواقفها بلغة فصيحة جزلة و قويّة و أسلوب أنيق رشيق "وكانت صحف الاتّحاه الإصلاحي خاصة لا تنشر من المقالات إلاّ ما استوت فيها عربية قائمة على احترام القواعد التّحوية، مستكملة لأسباب الفصاحة. "(2) و بهذا يمكننا أن نزعم جازمين أنّ المقال الأدبي إنّما نشأ في أحضان الحركة الإصلاحية "الّديّ كان كتابها يصدرون عن رؤية دينية إصلاحية و ينفعلون .عما يكتبون و يعبّرون عن مشاعرهم و أحاسيسهم تجاه المجتمع و الحياة... "(3) و لنا في الأسماء الّديّ وردت في مشاعرهم و أحاسيسهم تجاه المجتمع و الحياة... "(3)

مدّ ناصر -المقالة الصحفية-مرجع سابق-ص6.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{2}$ 163 - 1939 - ص $^{3}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> - عبد الله ركيبي-تطوّر النثر الجزائري-مرجع سابق-ص133.

أعمدت الصّحافة المختلفة مرارا و تكرارا و تعاقبت تعاقب الصّحف (1) حير دليل. على ما نذهب إليه. فالشّهاب و البصائر و قبلها السنّة و الصّراط و الشّريعة و غيرها من الصّحف الّي كانت من صنع جمعية العلماء، و مصلحين آخرين سجّلت أسماء لامعة من أمثال ابن باديس و الإبراهيميي و محمّد السعيد الزاهري و أحمد المدني و محمّد العابد الجلالي و الطيّب العقــبي و أبــو اليقظــان و أحمـــد رضـــا حوحو و غيرهم "ممّن انتعشت المقالة الأدبية بفعل أقلامهم، و نتق قرائحهم و بعد هممهم في إحياء العربية و بعث الأدب في هذه الرّبوع. "(2) و كان كتّاب تلك الفترة ملتزمين بالقضايا الوطنية الّــــــة الّـــــــة الرّحــــزاب و الهيئـــات الإصــــلاحية و الصّوفية و الدّينية في الجزائر، كلّ يعبّ رعن آرائه و مواقف المختلفة اختلاف مشارهم، و قد "نشأ عن الصّراع الفكري حركة أدبية خصبة في الجزائر فظهرت المقالات ذات النّفس الطّويل و الأسلوب الأنيق و التّحليــل المنطقــي العميــق..."(<sup>3)</sup>، تنوّعت المقالة الأدبية و ازدهرت بفعل ما تحمله في طيّاها من أفكار متضاربة و متباينة بأساليب لا تقلّ تباينا و اختلافا، ف "لقد أتــيح للنّثــر العــربي في الجزائــر أن يفيد من هذا الصّراع الحادّ فائدة ما كانت لتقع له، فيما لـو ظـلّ السّـكون الفكـري قائما و الاتّفاق في الرّأي سائدا. إنّ أجمل المقالات الأدبية و أنقاها أسلوبا و أحرّها

 $<sup>^{-1}</sup>$  نشير هنا إلى تعقّب المستعمر للصحف و العمل على تعطيلها مباشرة عقب إنشائها.

<sup>2 –</sup> عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر –ص87.

<sup>3 -</sup> المرجع سابق-ص88.

عاطفة و أقواها حجّة و أوضحها محجّة نتجت عن هذا الصّراع الفكري الضيّق. "(1) و هكذا عرفت بداية العشرينيات من القرن الماضي كتّابا مرموقين يعد بعضهم في طليعة كتّاب العربية في العصر الحديث من أمثال الشّيخ البشير الإبراهيمي الّذي ملاً الجزائر عمقالاته الأدبية ذات الأسلوب الأنيق.

تمثّل مقالات الإبراهيمي نموذج المقال الأدبي الإصلاحي بأجلى صوره، فهو يجمع بين العناية بالصيّاغة و بين التعبير عن العاطفة و الشعور المتّقد و هو يعبّر عن الفكرة الإصلاحية في أسلوب أدبي و صور بيانية تنمّ عن ثقافة عربية متنوّعة تنوّع منابعها و تعدّدها، ما أهله أن يكون في طليعة كتّاب البصائر البارعين و هو بذلك ينبغي أن يعد أكبر كاتب عرفته البصائر... (2) تناولت مقالات الإبراهيمي قضايا مختلفة أشرنا إلى بعضها في الفصل السابق و قد مثّلت هذه القضايا، سواء منها السياسية أم الاجتماعية أم الفكرية، مدار كتاباته بل حياته كلّها، و هو ما يلزمنا أن نتحد ث عن أوّل ميزة من الميّزات التي طبعت أدبه تلك هي الالتزام.

## .11. الالتزام في مقالات الإبراهيمي:

عايش الإبراهيمي في أدبه أحداث مجتمعه و تفاعل معها، و هـو حـين يتناول قضية الجزائر يتناولها وسط ظروفها القاسية و يعرضها علـى حقيقتها و يفسـر

<sup>1 -</sup> المرجع السّابق -ص89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه -ص90.

أبعادها و معضلاتها .(1) "و يظهر الإبراهيمي-في حقيقة ناصعة-أديبا ذابّا عن حوض أمّته يخدم استجابتها و مآربما و متطلّباتها بتفاعل مستمرّ، و يظهر أيضا أسيرا لدواعي الإحساس بالمسؤولية تحاه الكلمة الثّورية و الانفعال بها، ملتمسا لأسباب الثُّورة وإرهاصاتها، و أصبحت هـذه الـدّواعي و الأسـباب قضـاء و قـدرا عليه وحتما محتوما... "(2) ألزم الإبراهيمي نفسه بالذّود عن حياض أمّته، و عمل على معالجة قضاياها السّياسية و الاجتماعية (3) فكانت مقالاته سحلاّ صادقا نقل، لنا مختلف الأحداث التّاريخية "و لذلك تعتبر مقالاته هـذه مـن الوجهـة التّاريخيـة ذات قيمة عظيمة و هي تعبّر بصدق عن موقف الشّعب الجزائري كلّـه الّــذي قــلّ المعبّـرون عنه في تلك الفترة... "(4) و كان الإبراهيمي يـدرك تمـام الإدراك جسـامة المسـؤولية الملقاة على عاتقه و أقرانه و يعي خطورة السلاح الَّذي وهبـــه إيّــــاه الله، يقـــول "ألا إنّ فرسان الكلام و الأقلام كفرسان النّزال و العراك في كثير من الخصائص، و كما أنّ الكميّ المعلم يضيق بالفاقة ذرعه، فتهون عليه بيضته و درعه، و هيهات أن يهون عليه سيفه و رمحه، لأنّ وظيفة البيضة و الدرع أن يحفظا على الكميّ في ساحة الرُّوع مهجته، و هي أهون مفقود في تلك الساعة. أمَّا وظيفة السّيف و الرّمح فهي الإنكاء في العدوّ، و الإنكاء في العدو هـو الغايـة الّــي تنتــهي إليهــا

<sup>1 -</sup> ينظر محمّد عباس-الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص341

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص345.

<sup>3 -</sup> أحمد عزوز -المقالة الأدبية في الجزائر.1945-1953.ميّزات خطابها الإقناعي-الجزائر-الشبكة العنكبوتية.

<sup>4 –</sup> عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص141.

شجاعة الشّجاع، كذلك حملة الألسنة و الأقلام يجـب أن يكونـوا، ليحقّقـوا التّشـبيه الَّذي تواطأت عليه آداب الأمم، فلتأتم المصائب من كلَّ صوب، و لتنزل عليهم الضرورات من كلّ سماء، وليخرجوا من كلّ شـــيء إلاّ شــيئين: القلـــم و اللّســـان... إنّ بيع القلم و اللّسان أقبح من بيع الجندي لسلاحه..."(1) كان الإبراهيمي رائد جمهوره و قائدا له في أدبه و فكره يعمــل علـــي إيقـــاظ الشّـــعور الجمعـــي في أمّتـــه و شعبه، و يستمدّ تجربته من الواقع يصدر عنه و يورد إليــه (2)، فهــو متّصــل اتّصــالا وثيقا بالمجتمع، و مطّلع على إيجابياته وسلبيّاته و كـذا المشـكلات المحيطـة بـه. و أوّل تلك المشكلات، مشكلة الاستعمار، المحور الرّئيس الّذي تتحرّك حوله سائر الانحرافات في شتّى الميادين من فقر و جهل و انحالال خلقى و مضايقة الدّين و مطاردة اللّغة...و الّتي تهدف أوّلا و أخيرا إلى طمس الهويّة العربية الإسلامية للشّعب الجزائري "...قولوا للّذين يريدون طمس التّاريخ، و محـو الخصـائص النّسـبية و المعاني الإرثية: اطمسوا ما شئتم ممّا سطّرته الأقلام في الكتب، أمّا مـا كتبتــه يــد الله في التَّفوس فمحال أن تطمسوه و لأنتم أعجـز مـن ذلـك، و لا كرامـة، و إنَّ نـبض عرق واحد بخصيصة دموية ليضيع عليكم جهد العقول و السّنين..."(<sup>(3)</sup> يتحدّى الشّيخ الإبراهيمي أولائك الّذين يريدون طمس الهوية الجزائرية المسلمة من استعمار

 $<sup>^{1}</sup>$  - البصائر -س $^{2}$  -  $^{2}$  - البصائر -س $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمّد بن سمينة-أسس مشروع النهضة عند الإمام ابن باديس-الجزائر-منشورات المجلس الإسلامي الأعلى-ج $^{2}$  - محمّد بن سمينة-أسس مشروع النهضة عند الإمام ابن باديس $^{2}$  -  $^{2}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر -س2-ع $^{2}$ 118 -ص $^{2}$ 

و أذنابه و يؤكد أنّ ذلك أمرا بعيد المنال لأنّ ما كتبه الله في النّفوس لا يمكن لأحد أن يمحوه. إنّ ثقة الإبراهيمي في قضاء الله و قدره لا تمنعه من أن يوجّه النّصح إلى شباب الأمّة لاسيما الطّلبة منهم و يبصّرهم بالوضعية العامّة للأمّة و المخاطر الاستعمارية الّي تحيط بها في مقال له (1) أقام فيه البراهين الدّامغة و الحجج القويّة الّي تثبت ضرورة اتّخاذ العلماء مرجعية للفصل في القضايا الكبرى لأنّ إسناد الأمر لغيرهم هو سبب بلايا الأمّة. (2)

و المقال و إن كان إصلاحيًا فإنّه يحمل أبعادا تاريخية، ذلك لأنّ الإبراهيمي كان دائم الرّبط بين حاضر الأمّة و ماضيها، يستلهم من الأخير العبر و السرّوس ليصلح الآفات الّي استشرت في المجتمع الجزائري و الّسيّ يردّها إلى الاستعمار في غير ما مناسبة، فها هو في ذكرى مجازر الثّامن ماي يواجه الاحتلال مررّة أحرى "اثنان قلد خلقا لمشأمة: الاستعمار و الحرب، و لحكمة ما كانا سليلي أبوّة، لا يستمّ أوّلهما إلا بثانيهما، و لا يكون ثانيهما إلا وسيلة أوّلهما، وقد تلاقت يداهما الآثمتان في هذا اليوم، في هذا الوطن. هذا مودع إلى ميعاد فقعقعة السّلاح تحيّته، و ذلك مزمع أن يقيم إلى غير ميعاد، فحثث القتلى من هذه الأمّة ضحيه."(3)

 $<sup>^{1}</sup>$  - نحد ذلك في مقاله"إلى أبنائي الطلبة"-عيون البصائر  $^{-0}$ 

<sup>2 -</sup> عبد الحميد بوزوينة-بناء الأسلوب في المقالة عند الإبراهيمي-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1988-ص12.

 $<sup>^{3}</sup>$  - عيون البصائر -ص $^{3}$ 

و الإبراهيمي و هو يصف شؤم الاستعمار على الإنسانية يستخدم العبارات و الأساليب الّتي من شألها أن توقظ النّفوس و تبعث الهمم لتشور على المساوئ الاجتماعية من جهة و مساوئ الاستعمار و مخلّفاته من جهة ثانية "يا يوم! لله الاجتماعية من جهة و مساوئ الاستعمار و مخلّفاته من جهة ثانية "يا يوم! لله أموال محترمة دماء بريئة أريقت فيك، و لله أعراض طاهرة انتهكت فيك، و لله أموال محترمة استبيحت فيك، و لله يتامى فقدوا العائل الكافي فيك..يا يوم! لك في نفوسنا السّمة الّتي لا تمحى، و الذّكرى الّتي لا تنسى، فكن من أيّة سنة شئت فأنت يوم السّمة الّتي لا تمحى، و كلّ ما لك علينا من دين أن نحيي ذكراك و كلّ ما علينا لك من واجب أن ندوّن تاريخك في الطّروس لئلاّ يمسحه النّسيان من النّفوس."(1)

و عموما يستحيل علينا حصر المقالات الّتي تـبرز مـدى التـزام الإبراهيمـي بقضايا أمّته، ذلك لأنّه عاش بها و لها، و أوقف حياته و أدبـه عليها. و حسبنا أن نقـول"إنّ أدب الإبراهيمي لا يحتاج إلى تحليل و لا إلى مناقشة من أحـل الكشـف عـن التزامـه لأنّه أدب أقلّ ما يقال عنه أنّه أدب تتوفّر فيـه ضـرورة احتكاك الأديـب بمشكلات عصره و قضاياه المختلفة."(2)

احتك الشيخ بمشاكل قومه و عمل بكل ما أوي من علم و حب للوطن و شجاعة و إقدام على تغيير أوضاعه المزرية تمهيدا للخطوة الموالية، تلك هي الحرية. و قد صوّب اهتمامه -شأنه في ذلك شأن دعاة الإصلاح- إلى فئة الشّباب إيمانا منه أنّ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - عيون البصائر -ص264.

<sup>.337</sup> مرجع سابق-- البشير الإبراهيمي أديبا- مرجع سابق--

"الشّباب في كل أمّة هم الدم الجديد الضّامن لحياة و استمرار وجودها، و هم المصحّحون الامتداد الصّحيح لتاريخها، و هم الورثة الحافظون لمآثرها، و هم المصحّحون لأغلاطها و أوضاعها المنحرفة، و هم الحاملون لخصائصها إلى من بعدهم من الأحيال. "(1) و لأنّهم كذلك يخصّهم الشّيخ بمقال (2) يسطّر فيه الخطوط العريضة الّتي تجعلهم إن هم التزموا بها، أهلا لحمل الأمانة "أتمثله متساميا إلى معالي الحياة عربيد الشّباب في طلبها، طاغيا عن القيود العائقة دولها، حاما عن الأعنّة الكابحة في ميدالها...أتمثله مقداما على العظائم في غير قمور، محجاما عن الصّغائر في غير محبن، مقدّرا موقع الرحل قبل الخطو، حاعلا أوّل الفكر آخر العمل.

أتمثّله واسع الوجود، لا تقف أمامه الحدود، يرى كلّ عربيّ أخاله أخوّة الله وكلّ مربيّ أخاله أخوّة الله أخوّة الإنسانية، ثمّ يعطي لكلّ أخوّة مسلم أخاله أخوّة الإنسانية، ثمّ يعطي لكلّ أخوّة حقّها فضلا و عدلا..."

هذه المقالة - و غيرها كثير - حمّلها الشّيخ نصائح أبوية وجّهها للشّباب الّذي يطمح إلى العيش الكريم، و ما ذلك إلاّ دليل آخر على التزام الكاتب بقضايا وطنه وانشغاله بما يشغل أبناءه شبابا و شيبا، و قد لازمته هذه 'الخاصّية' في جميع أطوار حياته، و كان يبثّها عبر مقالاته بأسلوب حزل، قويّ، يغلب عليه التّاتق اللّفظي "و البيان السّاحر الذي لا تتعثّر كلماته، و لا تكبو عباراته، و لا تثقل جملاته،

<sup>1 -</sup> عيون البصائر -الشّباب المحمّدي-ص210.

<sup>2 -</sup> المصدر نفسه-الشباب الجزائري كما تمثّله لي خواطري-ص578.

و إنّما يمضي هيّنا ليّنا، عذبا سائغا فيه موسيقى لطيفة لـالأذن، و فيه حـالاوة لذيـذة للّسان، و فيه متاع للعقل، و فيه منطق قـويّ ينافح عـن الحـقّ."(1) و مـردّ هـذا الأسلوب الأدبي الرّاقي الّذي خوّل الشّيخ الرّيادة في الأدب الجزائري الحـديث إلى ارتباطه الوثيق بالموروث الأدبي القديم شعرا و نثرا، و تشبّثه بـالقرآن الكـريم و السـنة النّبوية و الاقتباس من هذه المنابع الثرّة.

### .2I. الاقتباس عند الإبراهيمي:

إنّ شيوع ظاهرة الاقتباس في كتابات روّاد الإصلاح ليس أمرا غريبا في شيء بالنّظر لتمسّك هؤلاء بالقرآن الكريم و بالتّراث الأدبي القديم و تعهّده قراءة و حفظا ثمّا جعلهم يستلهمون تلك الآثار الأدبيّة فيقتبسون من أشهر نصوصها، و يقتبسون من آي القرآن الكريم. و لم يكن الإبراهيمي بدعا في الكتّاب، حيث نلفي مقالاته تعجّ بالاقتباسات، و قد حالفه التفوّق في هذه النّاحية أيضا حيث أحسن توظيفها و أحكم استخدامها فهو حين يقتبس اللّفظة أو العبارة "ينزلها المنزلة الحسنة اللاّئقة بها و يصيّرها ملكا له في تركيب جميل، و يبقي بذلك أسلوبه قويًا متينا مبنيًا لا يساوره ضعف و لا ارتخاء و لا فتور و لا نحول."(2)

<sup>1 -</sup> عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر-مرجع سابق-ص142.

 $<sup>^{2}</sup>$  - محمد عباس-البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

إنَّ الباحث لا يكاد يقرأ مقالة من مقالاته دون أن يجد فيها اقتباس، و لنا في مقاله "اللُّغة العربية في الجزائر حرّة ليس لها ضرّة"(1) مثالا حيّا على ما نذهب إليه، هذه الأحيرة تكتظ بالعبارات المقتبسة من النّصوص العربية القديمة. الحفيف، و الجناح الخفيف، المشارفة في حوّها للكفيف... و ما يسري على هذه المقالة ينطبق على مجموعة الخواطر الأدبية- الَّتي اعتبرها بعض الدَّارسين ضربا من المقامات- فالمطَّلع على "سجع الكهّان "(2) يلحظ منذ الوهلة الأولى أثر آي القرآن فيها "لا أقسم التّجافيف..."فالكاتب يستفتح المقامة بالقسم إقتداء ببعض سور القرآن الكريم، كما أنّه يقتبس عبارة "المغيرات صبحا" من قوله تعالى "و العَادِيَاتِ ضَبْحًا فَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا، فَالمُغِيرَاتِ صُبْحًا..."(3). و قد كان اقتباسه من القرآن الكريم يضفي على أسلوبه جمالا و قوّة لاسيما و أنّه كان يحسن توظيف تلك الاقتباسات. (4) فهو حين يصف حال الأمّــة و مــا تكابــده مــن ويـــلات الحــرب في قوله"أمّة كالأمم حلّت بها ويلات الحرب كما حلّت بغيرها، و ذاقت لباس الجوع و العري و الخوف..."(5) يعود بنا لقوله تعالى"وَ ضَرَبَ اللهُ مَــشَلاً قَرْيَــةً كَانَــتْ آمِنَــةً

 $<sup>^{1}</sup>$  - عيون البصائر -ص $^{250}$ .

 $<sup>\</sup>frac{2}{2}$  - عيون البصائر -ص

<sup>3</sup> سورة العاديات – آية -3

<sup>4 -</sup> ينظر البشير الإبراهيمي أديبا-مرجع سابق-ص326.

 $<sup>^{5}</sup>$  - البصائر -س $^{2}$  - ع $^{35}$  -  $^{199948}$  -ص $^{2}$  .

مُطْمَئِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكَان فَكَفَرَتْ بِاللهِ فَأَذَاقَهَا لِبَاسَ الجُوعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُون."(1)

و حين يقول مدحضا ادّعاءات المحتسل "كبرت كلمة تخرج من أفواه هولاء المستعمرين الجبّارين." (2) يذكّرنا بقوله تعالى"مَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ وَ لاَ لأَبَانِهِمْ وَكُرُتُ كَلْمَةً تَخْرُجُ مِنْ أَفْواهِهِمْ إِنْ يَقُولُونَ إِلاَّ كَذِبَا. "(3) و لّما يصف حال الشّمال الإفريقي في قوله "هذا الشّمال قد أصبح أهله كأصحاب الشّمال، في سموم من الاستعمار وحميم و ظلّ من يحموم، لا بارد و لا كريم، أفسد الاستعمار أخلاقهم، و وهن عزائمهم...و ضرب بينهم و ين العلم بسور أخلاقهم، و وهن عزائمهم...و ضرب بينهم و ين العلم بسور ليس له باب. "(4) يقتبس من قوله تعالى "وَ أَصْحَابُ الشّمالِ مَا أَصْحَابُ الشّمال فِي سَمُومٍ وَ حَمِيمٍ وَ ظِللً مِنْ قَبِلِهِ العَذَابِ." (5) و قوله -حلّ من قائل - "فَضُربَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَلهُ بَسُورٍ لَلهُ بَارِدٍ وَ لاَ كَرِيمٍ. "(5) و قوله -حلّ من قائل - "فَضُربَ بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَلهُ يَحْمُومٍ لاَ بَارِدٍ وَ لاَ كَرِيمٍ. "(5)

و هوحين يعالج الواقع الله أحدثه الاستعمار الأجنبي من تمزق و تفرق في المجتمعات العربية و الإسلامية عامّة و الجزائر بخاصة يقول" و قد انقرضت تلك

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - سورة النّحل-آية112.

 $<sup>^{2}</sup>$  – البصائر –س $^{2}$  ع $^{111}$  –  $^{20}$  – س $^{1}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  -سورة الكهف-آية 05.

 $<sup>^{4}</sup>$  – المصدر السابق  $^{2}$  – 1947 – م $^{1}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> - سورة الواقعة-آية 40 - 45.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> - سورة الحديد-آية13.

الفرق و انقرض بانقراضها سبب جوهري من أسباب التفرق، بل مات بموقما شاغل طالما شغل طائفة من خيرة علماء المسلمين ببعضهم و جعل بأسهم بينهم شديدا، و ألهاهم بما يضر عمّا ينفع."(1)

و في ذلك اقتباس واضح من قوله تعالى "لا يُقَاتِلُونَكُم جَمِيعًا إِلاَّ فِي قُرَى مُحَصَّنةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسِبُهُمْ جَمِيعًا وَ قُلُوبُهُمْ شَــتَّى ذَلِـكَ بِــأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُون. "(2)

و هو حين يقول "إنّ الأمم الضّعيفة قد لدغت من جحر واحد مرّتين فاحذروا الثّالثة. "(<sup>3)</sup> يقتبس من قول الرّسول-صلّى الله عليه وسلّم "لا يلدغ المؤمن مرّتين".

و لم يقتبس الإبراهيمي من القرآن الكريم و الحديث الشّريف فحسب، بـل استعان في كتاباته بالنّصوص الأدبية القديمة أيضا، من ذلك قوله "و مـن كـان مثلـك لم يضرّ عدوّا، و لم يسرّ صديقا. "(4) فيه اقتباس من قول شبيب بـن شـيبة (ت 170هـ) في عدوّا، و لم يسرّ صديقا. "(4) فيه اقتباس له صـديق في السـر و لا عـدو في العلانيـة. "(5) و من مظاهر الاقتباس أيضا ما نلاحظ حليا في قوله مستهلا العـدد الأول مـن جريـدة البصائر في سلسلتها سنة 1948 "اللهم باسمك نبتدئ، و هديك نهتـدي، و بـك يـا البصائر في سلسلتها سنة 1948 "اللهم باسمك نبتدئ، و هديك نهتـدي، و بـك يـا

 $<sup>^{-1}</sup>$ البشير الإبراهيمي-آثار الإبراهيمي-مصدر سابق-ج $^{-1}$ -س $^{-0}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -سورة الحشر-آية 14.

 $<sup>^{3}</sup>$  – البصائر – ع $^{121}$  –  $^{3}$ 

 $<sup>^{4}</sup>$  - البصائر -س $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{3}$  - البصائر -س $^{2}$  -  $^{3}$ 

 $<sup>^{270}</sup>$  عمد بن عبد ربّه-العقد الفريد-تحقيق مفيد محمّد قميحة-لبنان-دار الكتب العلمية ج $^{270}$ 

معين نسترشد و نستعين، و نسألك أن تكحل بنور الحق بصائرنا، و أن تجعل إلى رضاك مصائرنا، نحمدك على أن سدّدت في حدمة دينك خطواتنا، و تُبّت على صراط الحق أقدمنا." أ فالعبارات في النص قصيرة، و هي تـذكرنا بأسـاليب القـدماء في فن الكتابة، و في هذا تأثّر واضح بالثقافة التراثية. وكذلك نلمح هذه الخصائص في قوله مناقشا قضية فصل الدّين عن الدولة" قضية شاذة لا يجد الباحث فيها، و المؤرّخ لها نظير فيما تباشره حكومات الدّنيا من شؤون أممها، مؤمنها و ملحدها، و لا يجد للقوانين الَّتي تعرفها نظيرا في قــوانين الــدنيا، سماويهـا و وضـعيها، و قــد يستسيغ العاقل من أعمال الحكومات أن تراقب كلّ شيء حــذرا و احتياطــا، و لكنّــه لا يستسيغ منها أن تتصرّف في كلّ شيء تحكّما و استبدادا. "2كما نلحظ تأثّره بالأدب العربي القديم و الحديث النّبوي الشّريف في أسلوبه الخطابي الَّــذي يماثــل بــه أسلوب الخطباء البلغاء، يقول متحدّثًا عن التّعليم العربي "و أمّا بعد فهذه فصول بعض أجزائها حكايــة صــادقة، و بعضــها تجــريح مــؤ لم، و بعضــها رأي صــريح و بعضها نقد هادي..."(3) و ممّا جاء في ردّه على الزّاهري قوله "كتبت أيّها الشّيخ كثيرا من الباطل و سنكتب قليلا من الحقّ... "(4) و يقول مخاطب الشّباب "العلم! العلم! أيّها الشّباب! لا يلهيكم عنه سمسار أحزاب ينفخ في ميزاب و لا داعية

<sup>15</sup> - عيون البصائر - مصدر سابق - -0.15

 $<sup>^{2}</sup>$ المصدر نفسه-ص $^{177}$ .

<sup>3 -</sup> البصائر -س2- ع41-1948-ص1. "التّعليم العربي و الحكومة."

 $<sup>^{4}</sup>$  – المصدر نفسه – س $^{2}$  ع $^{2}$  – 1948 – ص $^{2}$ 

انتخاب في الجامع صحّاب..." و يوجّه خطابه للعرب حين يتحدّث عين القضية الفلسطينية "أيّها العرب! إنّ قضيّة فلسطين محنة امتحن الله بها ضمائركم و هممكم و أموالكم و وحدتكم، و ليست فلسطين لعرب فلسطين وحدهم، و إنّما هي للعرب كلّهم... "(2) و عموما فإنّ الاقتباس عند الإبراهيمي من الكثرة بحيث لا يمكننا الإلمام به جميعا و قد أشرنا سابقا أنّه يكاد يطبع سائر كتابات، ثمّ إنّ المقام ها هنا ليس لحصر تلك الاقتباسات، و إنّما حسبنا أن نؤكّد أنّ الظاهرة لم تثقل أسلوب الإبراهيمي و لم تفسده بالرّغم من ملازمتها له، ذلك لأنه كان يحسن توظيفها بما يضفي على أسلوبه القويّ مزيدا من القوّة و الرّصانة و الجمال.

# .3I. أسلوب الإبراهيمي:

جمع الإبراهيمي بين المعاني و الجمال، بين التعبير عن الحقائق و الأفكار و بين الجمال الأدبي في الصياغة، فسلاسة الأسلوب وجودته و ترابط العبارات يجعل النص متماسكا، متناسقا، و تجلّى ذلك في حسن التخلّص و الترفّق في الانتقال من فكرة إلى أخرى و من جزء إلى آخر بحيث لا يشعر القارئ بفجوة في تسلسل الخطاب أو عدم الانسجام و التّكامل ممّا يكسبه وحدة عضوية ذات بعد نفسي مهم، و قدرة و فعّالية في مجال التّاثير في المتلقّى. (3) و الإبراهيمي يراعي في

 $<sup>^{-1}</sup>$  – المصدر السابق $^{-0}$  –  $^{-2}$  – المصدر السابق

 $<sup>^{2}</sup>$  -البصائر -س $^{2}$  -  $^{3}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$  -  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> أحمد عزوز - المقالة الأدبية في الجزائر -مرجع سابق-ص5.

مقالاته - على احتلاف موضوعاتها- التّوليــد في المعــاني و الصّــيغ، و يهــتمّ بالجــاز اهتماما شديدا، و يقابل بين المعاني و الجمل<sup>(1)</sup>، ما يجعل أسلوبه يجاري أسلوب البلغاء العرب و يضاهيه، كما يراعي طبيعة الموضوع الُّــذي يتناولــه، فتختلــف بــذلك اللَّهجة الَّتي يستعملها، فتتأرجح بين الأسلوب الحادّ و بين السّخرية و النّزعـة التّعليمية<sup>(2)</sup>، إذ كان الإبراهيمي "يرمي خصمه بألفاظ حداد كأنّها شفرات ماضية أو شظايا محرقة."<sup>(3)</sup> لاسيما و أنّ اللّغة كانت تسعفه بتعابير ملتهبة تـذيب الحجـر.<sup>(4)</sup> يقول مخاطبا المحتلّ الغاصب "زيّن للاستعمار سوء عمله فطغي و بغيي و كفر و عتا و أتى من الشرّ ما أتى ...إنّ الاستعمار لا يؤمن بالحالة حتّى نساله الإنصاف لدينه الحقّ، و لكنّه يؤمن بالقوّة، فلنحذّره عواقب الاغترار."(<sup>4)</sup> و اللّهجة ذاهّا يستعملها حين يحذّر من الاستعمار "يا هـؤلاء، إنّ الاستعمار شيطان، و إنّ الشّيطان لكـم عدوّ فاتّخذوه عدوًّا، و إنّ الاستعمار شرّ و محال أن يــأتي الشــرّ بــالخير، و محــال أن تجيى من الشّوك العنب. "<sup>(5)</sup>

بمثل هذا الأسلوب الحاد كان الإبراهيمي يعالج قضايا أمّته، أسلوب ينمّ عن إيمانه بالقضيّة و بمشروعيتها. و قد يصعّد تلك اللّهجة أحيانا حتّى تبلغ درجة السّخرية،

<sup>1 -</sup> عبد الله ركيبي-تطوّر النثر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص5.

<sup>3 -</sup> عبك الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص378.

<sup>4 -</sup> عيون البصائر -ص181.

<sup>5 -</sup> المصدر نفسه-ص 321.

هذه الأحيرة الَّتي ترتبط ارتباطا وثيقا بالأسلوب الحاد و لا تختلف عنه كثيرا لأنَّ استخدام سلاح السّخرية في الأدب، هو في حدّ ذاته ضرب من العنف بما تحمله من هَكُّم معنوي شديد اللَّذع ثقيل الوطء عنيف الوقع .(<sup>1)</sup>و يعــد مقــال "عبــد الحــيّ الكتّاني "(2) مثالا لما بلغته السّخرية عند الإبراهيمي، فقد اتّبع فيه التّحليل الهزلي -على غرار الجاحظ- الَّذي كان يروّح على القارئ بمزجه الهزل بالجدّ- و قد اجتمع فيه من خفّة الملاحظة و جمال النكتة ما جعل بعض الباحثين يصفونه بأنّه "من أجلُّ ما كتب في هذا الفنِّ إطلاقا من حيــث الإمتـــاع الفنّـــي، و روعـــة التّعـــبير، و جمال النّكتة، و حفّة الملاحظة و براعة الخيال، و حسن الملاحظة و جمال النّكتة ما جعل بعض الباحثين يصفونه بأنّه "من أجلّ ما كتب في هذا الفنّ إطلاقا من حيث الإمتاع الفنّي، و روعة التّعبير، و جمال النّكتة، و خفّة الملاحظة و براعة الخيال، وحسن الاستدلال."(<sup>3)</sup> حلّل الإبراهيمي في مقالته تلـك شخصـيّة عبـد الحـيّ حتّى أنّ تحليله السّاخر طال الاسم أيضا "...و إنّ اســم صــاحبنا لم يصــدق فيــه إلاّ اسمه الأوّل! فهو عبد لعدّة أشياء جاءت بها الآثار، و حرت على ألسنة النّاس و لكن أملكها به الاستعمار...!" ثمّ يصف حياة الكتّاني الأدبية و العلمية فيقول "حريدة السّعادة لأنّها تطريه، و قرية بوسعادة لأنّها تؤويه، و نسخة من البخاري

<sup>1 -</sup> أحمد عزوز -المقالة الأدبية في الجزائر -مرجع سابق-ص3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-ص615.

<sup>3 -</sup> عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص-385.

بخط ابن سعادة لأن الخزانة الجليلة تحويه!" يسخر من الكتّاني كونه اغتر بإطراء حريدة السّعادة -ذات الاتّجاه الاستعماري- له، و أنّه استكان إلى بوسعادة الّي عمّها الجهل لتضليل أهلها بأفكاره، ولأنّه جمع مكتبة ضخمة لكنّه لم يحسن استغلال كنوزها.

على أنّ عنصر السّخرية كان من الكثرة بحيث أصبح "حاصية قائمة لا تكاد تخطئ مقالة من مقالات الإبراهيمي الّتي كان يتهجّم فيها على أيّ شخصية أو هيئة أو سلطة، بما في ذلك الحكومة الاستعمارية نفسها. "(1) و هي سنحرية تجد طريقا سهلا إلى قلوب القرّاء و نفوسهم فيبلغ الكاتب هدفه التّقويمي. و لبلوغ هذا الهدف استعان الإبراهيمي بالنّزعة التّعليمية أيضا، لاسيما حين كان يعالج موضوعات تربوية و وجيهية، من ذلك مقاله الله الله علمين يوضّح فيه أنّه لا ينبغي الاكتفاء بالمحاضرات و حلـق الـدّروس لوحــدها "لا تعتمــدوا على حلق الدّروس وحدها، و اعتمدوا معها على حلق المذاكرة، إنّ المذاكرة لقاح العلم، فاشغلوا أوقاتكم حين تخرجون من الدّرس بالمـــذاكرة في ذلــك الــدّرس، إنّكــم إن تفعلوا تنفتح لكم أبواب من العلم، و تلح لكم آفاق واسعة من الفهم."(<sup>2)</sup> على أنَّ النَّزعة التَّعليمية تطبع حلَّ أعمال الإبراهيمي، ذلك لأنَّــه كــان يحــرص - و أقرانــه

<sup>.</sup> أحمد عزوز –المقالة الأدبية في الجزائر –مرجع سابق–ص5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -عيون البصائر -ص217.

المصلحين – على تربية النّاشئة و توجيه المــواطنين للخــلاص مــن مظــاهر التّخلّـف و الجهل تمهيدا للانتفاضة الّتي تخلّصهم من ربق الاستعمار.

و قد يضمّن الإبراهيمي مقالاته أسس و مبادئ علمية بحتة من نحو و صرف و بلاغة و غيرها، من ذلك قوله "في العربية تركيب الإساد و الإسالام لا يرضى أن يسند إلى فرنسا الاستعمارية، و لا تسند هي إليه، و في العربيّة التّركيب الوصفي و الإسلام لا يقبل أن يوصف بالفرنسي و لا أن توصف فرنسا بالإسامية. "(1) فهو يذكر مصطلحات نحوية و صرفية لها بعد دلالي مغاير لمعناها الأصلي الّذي تواضع النّحاة عليه و الصرفيون. و يقول أيضا "في لغة العرب لطائف عميقة الأثر، و إن كانت قريبة في النّظر منها التّسمية بالمصدر و الوصف به...من سنن العرب أنهم يجعلون الاسم سمة للطّفولة و الكنية عنوانا على الرّجولة. "(2)

و الإبراهيمي يعتمد في مقالاته منهجا علميّا منطقيّا، يظهر ذلك حليّا في أفكاره المرتبة و المصنفة تصنيفا منهجيّا. (3) و لنا في مقال "الرّجال أعمال" (4) دليل على ما نذهب إليه، فهي تعكس المستوى الرّاقي الّذي بلغته كتاباته. فقد افتتحها قبل أن يتحدّث عن ابن عاشور (شيخ جامع الزيتونة) و ابن باديس (رئيس معهد قسنطينة) . مقدّمة يؤكّد فيها موضوعيّة البصائر و صدقها "البصائر ميزان حق،

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -عيون البصائر -ص399.

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه –  $^{2}$ 

<sup>3-</sup> ينظر عبد الملك مرتاض-فنون النثر الأدبي في الجزائر-مرجع سابق-ص372.

 $<sup>^{4}</sup>$  - البصائر  $^{-}$  -  $^{2}$  - البصائر  $^{-}$ 

و لسان صدق فهي تزن الرّجال بأعمالهم الجليلة، و مواقفهم الشّريفة، و تقوّمهم بالقيم الإيجابية، لا بالقيم السّلبية...و البصائر لا تأبه للصّيت الطّائر في الجامع، و الاسم الدّائر على الألسنة و الشّهرة السّائرة في الآفاق، ما لم يكن من ورائها أعمال نافعة تشهد، و آثار صالحة تعهد و ثمرات طيّبة تجـــني..." و بعـــد تلــك المقدّمــة التي يتحدّث فيها عن البصائر، يخصّ القسم الأوّل من المقال للحديث عن الشّيخ ابن عاشور و أعماله، و نشاطه العلمي في الزيتونة، ليعرض بعدها لأعمال الشّيخ ابن باديس و جهوده الإصلاحية، و هـو مـا يثبـت أنّ الإبراهيمـي كـان يسـير في مقالاته وفق البناء الفنّي المتعارف عليه من مقدّمة و عرض و خاتمـة حرصـا منــه علــي الإطار الفنّي العام للمقالة من حيث تصميم الأفكار و ترتيبها و عرضها.<sup>(1)</sup> و هــو في هذا كلُّه يميل إلى الزّينة والتّأنّق واستعمال الغريب، هذا الأخــير الّــذي كــان شــائعا في أعماله، و مردّه-في نظره- ليس إلى الأعمال في حلَّ ذاها و لكن إلى تكاسل المتلقّين و ضعف زادهم من العربيّة و قلّة تمرّسـهم اللّغـوي ممّــا جعلـهم يستصــعبون السّهل و يستوحشون المألوف "و في هذه الفصول من لبوس الألفاظ ما يعدّه المتخلَّفون من كتَّابنا غريبا، وما غرابته في أذواقهــم إلاَّ كغرابــة الأعـــلاق النَّفيســة في أسواقهم. "(<sup>2)</sup> فالكاتب يعيب على أقرانه عدم اهتمامهم بالإرث الأدبي القديم و الإفادة منه، و هو يرمــي إلى إحيــاء العربيــة و تقـــديم النّمــوذج الأدبي للكتّـــاب

<sup>.</sup> 372 مرجع سابق -6 النثر الأدبي في الجزائر -6 مرجع سابق -6

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عيون البصائر -ص586.

لينسجوا على منواله، كما يهدف إلى التّأثير فيهم بنقلهم إلى الجو القديم الزّاحر بقيمهم الدّينية و أصولهم الحضارية. <sup>(1)</sup> و حتّى يتخطّوا هـذه العقبـة و يتخلّصـوا مـن تلك العراقيل، و تتحقّق بذلك أهدافه يسدي الإبراهيمــي لأولئــك 'الأدبـاء الكسـالي' النّصح ب "...أن لا يقنعوا من الأدب بما يلقاهم منه في أيّام الطّلب في الكتب المقرّرة، فإنّ ذلك القدر النزر لا يربّي ملكة، ولا يصقل ذهنا، و لا يكوّن أديب إنّما يربّى الملكات الأدبية الصّحيحة و يقوّمها الإدمان، إدمان القراءة المتأتّية المتـدبّرة لكتب الأدب الحرّة، الأصيلة، و الاستكثار من حفظ الشّعر و اللّغات و الأمثال و عرفة مواردها و مضاربها، و التّنبيه لمواقع استعمالها من كلام البلغاء من شعراء وخطباء و كتّاب ثمّ ترويض القرائح و الألسنة و الأقـــلام علــــى المحـــاذاة ذلـــك أدبى أن المعاني بأمداد، و توضع الكلمات في الجمل، في موضع اللآليء من العقد، و ما حاء حسن العقد منظوما إلا من حسنه منشورا، ثمّ تكون الحكم و الأمثال و النّكت كفواصل الجمان، في العقود التّمان."(2)

و يغلب عنصر الغريب على الكثير من مقالات الإبراهيمي، نــذكر علــى سـبيل المثــال مقاله "الشّباب الجزائــري"، و "مناحــاة مبتــورة لــدواعي الضّــرورة"(3)، "الرّحــال

<sup>1 -</sup> ينظر محمّد بن سمينة-أسس مشروع النهضة عند الإمام عبد الحميد بن باديس-مرجع سابق-ص278.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - عيون البصائر -ص665.

 $<sup>^{-3}</sup>$  المصدر نفسه -0584 و ص

أعمال"(1)، و غيرها من المقالات، على أنّ الظّاهرة أكثر ما تبرز في مجموعة "سجع الكهّان"(<sup>2)</sup> الّي بناها على الأسجاع و بعضا من الغريب و هــو يــردّه-كمــا ســبقت الإشارة إلى ابتعاد الأدباء عن اللّغة و تقاعسهم عن الاستفادة من دررها، يشير إلى ذلك في مقدّمة المقال "هذه فصول إن لا تكن فيها روح الكاهن، ففيها من الكاهن فلها سجعه، و إن لا يجد في جوانبها صدى الكهانة، ففيها من ذلك الصّدى رجعه، فيها الزّمزمة المفصحة، و التّعمية المبصرة، و فيها التّقريع و التّبكيت، و فيها السّخرية و التّنكيت، و فيها الإشارة اللّامحة، و فيها اللّفظة الجامحة. و فيها العسل للأبرار و ما أقلُّهم. و فيها اللُّسع للفجّار، و ما أكثرهم. فعلُّها تمــزّ مــن أبنــاء العروبــة جامدا، أو تؤزّ منهم خامدا، فنجني من ثمرة النّية، و نغيّر أواخر هذه الأسماء المبنية. "إنَّ المقالة تطفح بالأسجاع و ألوان البديع و البيان، إضافة إلى الغريب، و ما ذلك إلاّ لأنّ صاحبها كان ذا صلة وثقى بالتّراث الأدبي القديم، ساعدته في ذلك ذاكرته القويّة "فإذا رأيت أسلوب الإبراهيمي قويّا جزلا و متينا رصينا، فبما حفظ للشّنفري و امرئ القيس، و لمن جاء بعدهما من فحول الشّـعراء عـبر العصـور الأدبيـة المختلفة، و إذا رأيته يجنح أحيانا إلى السّجع، فلا تحسبنّ ذلك منه تكلّف و تصنّعا و إنّما هو أمر طبيعي بالقياس إلى أديب ينبغي أن يكون قد حفظ أطراف صالحة من

<sup>-1</sup> المصدر السابق ص-1

 $<sup>^{2}</sup>$  – المصدر نفسه ص593.

فعج البلاغة و متون المقامات و أحاديث الأعراب." (1) إنّ حافظة الإبراهيمي القويّة، و موهبته الفذّة و قدرته الكبيرة على الإبداع...عوامل تضافرت لتجعل منه أمير البيان العربي بالجزائر، إذ "ليست الذّاكرة وحدها هي الّتي تصنع الأسلوب لأنّها لا تعدو أن تكون أداة مساعدة للأديب أو الشّاعر على التّزوّد بالثّروة اللّغوية من آثار غيره دون أن تكسبه فنّية التّعبير، و موهبة التّناول للموضوعات المختلفة، و القدرة على الإبداع و التصوّر و الأداء الفنّي السّليم". (2)

إنّ أسلوب الإبراهيمي ذاك، و معانيه المتألّقة، و بيانه السّاحر، و لغته الرّاقية تجعلك تتلقّى أعماله" وكأنّك تقرأ من البيان فيضا، و من البلاغة عطرا، فكان حين يكتب كأنّه كان يشتار من العربية شهدا، أو يمتح من البيان دفقا...فيفيض الغرب، و يطفح الكيل، و ينتشر العَرْف...وإذا ألفاظ العربية تجمُلُ و تنضُرُ، و تتألّق و تتأنّق، فتغتدي كالحسان حين يَرْتَعِدْن بين الرّياض، بكلّ ما فيهنّ من سحر الجمال، و إغراء الدّلال، أو كالورود حين يتفتّحن، فيتوضّعن ما يتوضّعن بكلّ ما فيهنّ من الشذى العابق، و النشر الفائق..."3

على أنّ تلك الخصائص الفنّية لم تكن حكرا على الشّيخ الإبراهيمي، بل تكاد تكون السّمة الغالبة على سائر كتّاب البصائر، فالمتصفّح لأعمدتها سرعان ما يلحظ

<sup>1 -</sup> عبد الملك مرتاض-فهضة الأدب العربي-مرجع سابق-ص127.

<sup>26</sup> - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2 - 2

 $<sup>^{2}</sup>$ عبد الملك مرتاض–أدب المقاومة الوطنية في الجزائر –مرجع سابق–ج $^{2}$ –س $^{2}$ 61.

المنهج ذاته شكلا و مضمونا، ذلك لأنّ رئيسها لم يكن يقبل من الأعمال إلاّ جيّدها، "و لم يكن متساهلا مع كتّاب البصائر، فقد كان يغريهم بالتّجويد في الأسلوب، و يزجي بهم أن يرتفعوا إلى المستوى العالي من فن القول..." (1) فالبصائر كانت شديدة الحرص على الأساليب الأنيقة الرّاقية، و لم تكن ترضى بالإسفاف في أسلوبها، و الاضطراب في لغتها، و السّطحية في أفكارها " بل هي صحيفة لمعرض العربية الرّاقية في الألفاظ و المعاني و الأساليب. "(2)

و لم تكن الصّحيفة تحرص على جمال الأسلوب و أناقته و قوّة الألفاظ و حزالتها في المقال فحسب، بل كان ذلك مقياسها في سائر الألوان الأدبية الّي احتضنتها صفاحاتها و لا أدل على ذلك من أشعار محمّد العيد آل خليفة الّي أشرنا إليها في الفصل السّابق.

#### II. الخصائص الفتية لشعر محمّد العيد:

لم يفصل محمّد العيد أبدا بين فنية الأدب و اجتماعيته، ذلك لأنه كان علم فصاحب قضية و صاحب رسالة نضالية إصلاحية ممّا أوجب عليه أن يوجّه شعره للنّهوض بتلك الرّسالة، فمهمّة الشّعر عنده هي الإقناع و الإمتاع. و المتصفّح للنّهوان الشّاعر أو تلك المقطّعات و القصائد الّي كان يبتّها عبر جريدة البصائر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - المرجع السابق-ص112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - المرجع نفسه-113.

سيدرك حتما تنوع الموضوعات و احتلاف المستويات الفنية -جـودة وضعفا- كما يلحظ أنّ الشّاعر "لم يقل الشّعر لينال به حظوة لـدى أيّ كان، و إنّما وهبه الله ملكة شعرية، و شاهد أشياء ألهجته و أخرى أثارت حزنه و أدمت قلبه، و عاني من ويلات الاستعمار كسائر مواطنيه و رأى موطنه في مأزق، و دينه ينحرف به أقوام عن الجادة و كانت له تأمّلات إنسانية و أخرى شخصية فعبّر عن ذلك كلّه في هذه القصائد العديدة... "(1) عبر الشّاعر عن تأمّلاته بلفظ سلس و عبارة قويّة عزّزها إيمان صادق و أحاسيس واضحة، و قد الترم بقضايا وطنه، و عاش آلام شعبه و عايشها فشعره أبرأ ما يكون من "أعذب الشّعر أكذبه" ذلك لأنّه عبّر بكلّ إخلاص و عزم و ثبات عن قضايا وطنه فكان الالتزام أهمّ ميزة ميّزت شعره.

#### 1.II. الالتزام في شعرمحمّد العيد

إذا كان الالتزام يعني أن يتقيد الأدباء في أعمالهم الفنية بمبادئ حاصة و أفكار معينة يلتزمون بالتعبير عنها و الدعوة إليها، و أن يكون الأديب صاحب رسالة في التنبيه و الشرح و التوجيه بحيث لا يسمح لشاعريته أن تحيد عنها، أو أن يكون مشاركا لأصحاب تلك المبادئ و الدعوات الإصلاحية في نشر دعواهم و التمكين لها في القلوب و العقول<sup>(2)</sup>، فإن محمد العيد يعد صاحب الريادة و في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> - محمّد مصايف-فصول في النّقد الأدبي الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر بدوي طبانة-قضايا النّقد الأدبي-الرياض-دار المرّيخ للنشر-ط1-1984-ص15.

طليعة الملتزمين، و إذا كان أصحاب مذهب الالتزام يؤكّدون على وحوب رعاية الأخلاق و الالتزام بعرض الموضوعات النّافعة و الأفكار الصّالحة الّيّ تنمّي الفضائل الإنسانية و تحقّق غايات أخلاقية، فإنّ هذا هو مطلب الشّاعر و غايته، بل هو مطلب شعراء الإصلاح عموما الّذين كانوا دائمي الرّبط بين الشّعر و الأخلاق، فهم يتصوّرون رسالة الشّاعر إصلاحية توجيهية و تعليمية، و قد يبلغ بمم الحدّ إلى اعتبار الشّاعر قدوة و مثالا يحتذى به لذا كان لزاما عليه التّمسّك بمكارم الأخلاق.

إنّ نظرة الشّعراء الإصلاحيين إلى الشّعر و ماهيته تأثّرت بالواقع السّياسي الاحتماعي المفروض، ثمّا جعلهم يغلّبون إلى المضمون على حساب الشّكل، فهم في إلحاحهم على دور الشّعر الإصلاحي و النّضالي لم ينظروا إلى الشّاعر على أنّه إنسان مبدع، له عواطفه الذّاتية و إحساسه المرهف و هي نظرة كان لها الأثر الواضح في النّتاج الشّعري إذ حدّد مجالاته و أنقص من قيمته الفنّية في تلك الفترة العيد نفسه حاول أن يبرّر موقفهم ذلك حين صرّح قائلا "إنّ المحتمع في تلك الفترة فرض علينا أن نظرق مواضيع معيّنة و لذا جاءت أشعارنا توجيهية تربويّة المتناقرة الشّعري إلى المدرسة المتناقرة الشّعري إلى المدرسة الشّعرة أقرب ما يكون إلى المدرسة

<sup>1 -</sup> المرجع السّابق-ص63.

<sup>2 -</sup> ينظر محمّد ناصر-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص70.

<sup>3 -</sup> محمّد بن سمينة-شخصيات لها تاريخ.محمّد العيد-مرجع سابق-ص59.

الواقعيّة، و إن لم نلمس في أشعاره المدارس الأدبيّة بمفهومها المعاصر و إنّما نلمح شيئا منها و هي عفوية نابعة من أعماق الشّاعر الّذي ساير الواقع الجزائري في جميع مناحيه و تفاني في خدمة قضيّة شعبه، و هو يؤمن كلّ الإيمان أنّ الشّعر علاوة على أنّه يسلّي و يرفّه عن الخواطر "يهذّب الأخلاق و يلطّف الشّعور، و يعين الأمّة في حياها المادّية و السّياسية و الاجتماعيّة."(1)

على أنّ ثمّة مواضيع كبرى التزم الشّاعر بالخوض فيها و نافح عنها و كافح من أجلها في طليعتها مقوّمات الأمّة: الإسلام و العروبة، و هي كلّيات تغلب على نتاج الشّاعر و تطبعه، إضافة إلى الأغراض التّقليدية من وصف و حكمة و إخوانيات و مراثي. كما أنّ محمّد العيد كان صاحب رسالة نضالية ممّا جعله يهتمّ بالموضوع على حساب النّاحية الفنّية و هو دأب حلّ الشّعراء الّذين واكبوا الثّورة بحيث تسامحوا في الاحتكام إلى النّظرة الفنّية في القصيدة و شفيعهم في ذلك القالب الحماسي الّذي ينسجم مع حوّ المعارك.

إنّ التزام الشّاعر بالتّعبير عن مجتمعه و بيئته و الحياة العامّـة الّـــي عاشــها حــدد مــن إمكاناته بحيث لم يستطع أن يطوّح بفنّه بعيدا، و ظلّ يســبح في آفــاق محــدودة، مــن ذلك نّه لم يرق بلغته- و هــي العنصــر الأساســي في أيّ أيّ

<sup>1 -</sup> القــول للعقّـاد نقــلا عــن عمــر الدســوقي-في الأدب الحــديث-القــاهرة-دار الفكــر-ج2-ط8-1973-ص256.

 $<sup>^{2}</sup>$  – ينظر نور سليمان–الأدب الجزائري في رحاب الرفض و التحرير–مرجع سابق–ص $^{2}$ 

عمل أدبي – إلى مستوى اللّغة الشّاعرية بعد أن أثقل كاهلها بتلك النّبرة الخطابية و التّقريرية المباشرة. و ما يقال عن اللّغة سار على عنصر التّصوير، فتصوير الشّاعر يكاد يقوم في معظمه على الصّور الشّعرية البسيطة التّقليدية يستمدّها تارة من التّقافة الإسلامية و يستوحيها طورا من التّراث الشّعري القديم. وكان الشّاعر يتخيّر ذلك القالب الفنّي مراعاة للغاية الّي ينشدها من الشّعر و الجمهور الّذي يتوجّه به إليه.

### 2.II. أثر القرآن في شعر محمّد العيد:

تأثّر محمّد العيد بكتاب الله العظيم و استلهمه في شعره معنى و مبنى، و الحقيقة أنّ العيد لم يكن بدعا في الشعراء من حيث تأثّره بالقرآن الكريم، بل إنّ شعراء الإصلاح كافّة كانون يولّون وجوههم شطره إيمانا منهم أنّه كنز لا تفيى ذخائره و نفائسه، و أنّه محصّن من كلّ أسباب الضّعف و الابتذال:

كِتَابُ اللهِ كَنْزُ لاَ يَفْنَى وَ شَمْسٌ لاَ يَغِيبُ لَهَا ضِياء وَ شَمْسٌ لاَ يَغِيبُ لَهَا ضِياء هُدًى لِلْمُتَّقِينَ فَكُنْ تَقِيًّا وَ سَلْهُ مِنَ الْهِدَايَةِ مَا تَشَاء<sup>(1)</sup>

"كان اتّجاه زعماء الإصلاح للقرآن الكريم حتما مقضيّا لأنّ فيه الـدّواء لما يشتكون منه و الحلول للمشاكل الّي يتخبّط فيها محتمعهم و فيه الغنيّة عمّا يطلبونه من منه و الحلول للمشاكل الّي يتخبّط فيها عمل الرّفع من مستواهم الأدبي و زادهم الأساليب و البيان الّهذي يساعدهم على الرّفع من مستواهم الأدبي و زادهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -الديوان-ص538.

اللّغوي..." (1) فلم يكن القرآن معينا لزعماء الإصلاح في تقويم السّلوك و تحديب النّفوس فحسب، بل كان أيضا منبعا يغرفون منه ما ينمّي ثروهم اللّغوية و يكسبهم أساليب أدبية راقية، لذا فلا غرابة إن وجدنا الشّيخ الإبراهيمي أوّل ما ينصح به المتعلّمين في تكوينهم اللّغوي و الأدبي هو الإفادة من القرآن الكريم حين يقول: "احفظوا كلّ مايقوّي مادّتكم اللّغوية و ينمّي ثروتكم الفكريّة و يغذي ملكتكم البيانية، و القرآن القرآن! تعاهدوه بالحفظ و أحيوه بالتّلاوة و ربّوا ألسنتكم على الاستشهاد به في اللّغة و القواعد."(2)

و إذا كان هذا دأب الإصلاحيين و مذهبهم فليس غريبا على محمّد العيد أن يرى في لغة القرآن النّموذج الذي يحتذى به في روعته بيانه و سلاسته، فالمتصفّح لديوان الشّاعر يذهل أمام ذلك الكمّ الهائل من الاقتباسات القرآنية في شعره بحيث أنّ جلّ أشعاره تنمّ عن تأثّره بالقرآن الكريم تعبيرا و تصويرا، و كثيرا ما كان يشده و يجلب انتباهه قصة سيّدنا يوسف عليه السّلام ما جعله يستمدّ منها صوره الشّعرية أكثر من مرّة (3)، فحين أراد أن يعبّر عن موقف النّاس من شخصه و من شعره تذكّر موقف إحوة يوسف منه حين ألقوه في الجبّ حسدا من عند أنفسهم:

# وَ قَافِيةٍ أَمْسَتْ تُمَثِلُ يُوسُفا عِمَا فِيهِ مِنْ يُمْنِ وَ حُسْنِ صِفَات

<sup>1 -</sup> ينظر محمّد ناصر بوحجام -أثـر القـرآن في الشّـعر الجزائـري الحـديث(1925-1976) - الجزائر - المطبعة العربية 1992- ط1- ج1-ص28.

 $<sup>^{2}</sup>$  - عيون البصائر -مصدر سابق-ص $^{2}$ 0.

<sup>3 -</sup> ينظر محمّد ناصر-الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص478.

خَلَعْتُ عَلَيْهَا مِنْ شُعُورِي مَطَارِفا وَكَلَّلْتُهَا مَا شِئْتُ مِنْ خَطَرَاتِي وَكَلَّلْتُهَا مَا شِئْتُ مِنْ خَطَرَاتِي وَقَوْمٌ رَمَوْهَا فِي الجُبِّ مِنْ حَشَرَات (1)

كما شبّه واقع الشّعب الجزائري المظلوم بواقع سيّدنا يوسف الّدي اتّهم زورا و بطلانا من قبل امرأة العزيز و لم يكن لديه ما يثبت براءته سوى قميصه:

وَطَنِي الَّذِي هَمُّوا بِهِ، وَ دَلِيلُهُ كَدَلِيلِ يُوسُفَ، وَ ثَـوْبِهِ المَقْدُودِ لَا يَامْنُوا صَبَّ العَذَابِ عَلَيْهِمُ وَ ثَمَّودُ فَرْعَوْنُ أَغَنْنَى مِنْهُم وَ ثَمَّودُ (2)

و بعدما تفاقمت الأوضاع في الجزائر و فشا الجوع فيها، رأى الشّاعر في تلك السّنين القاسية السّنين السّبع الشّداد الّتي عرفها التّاريخ:

فَشَا الْجُوعُ، وَ اشْتَدَّ عُسْرُ الْمَاسِ وَ عَادَتْ سِنُو يَـُوسُفَ الْغَابِرَة (3)

و الصّورة ذاته تحضره حين ذاقت البلاد طعم الحرّية بعد طول معاناة أثناء حرب التّحرير:

سِنُو يـُوسُفَ السَّبْعُ الشِّدَادِ تَصَرَّمَتْ وَ أَعْقَبَهَا عَامُ الإِغَاثَةِ وَ العَصْرِ (4) سِنُو يـُوسُف السِّبْعُ الشَّدِ وَ العَصْرِ (4) وَ كَمَا استخدم الشَّاعر قصّة يوسف في الكثير مـن أشـعاره، فقـد اسـتخدم قصصـا

<sup>1 -</sup> الديوان - ص 11.

<sup>22</sup> – الدّيو ان -2

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص250.

<sup>4 -</sup> الدّيوان-ص432.البيت مقتبس من قوله تعالى:"ثمّ يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث النّاس و فيه يعصرون."الآية49-سورة يوسف.

أخرى كقصة موسى عليه السّلام حين شبّه لهيب الثّــورة و التفــاف الشّـعب حولهــا بلهيب النّارالمقدّسة الّي أنارت له و لقومه طريق الهدى:

مَا شَكَكْنَا وَ الشَّعْبُ فِيهَا كَلِيهِ أَنَّ نَارَ الأَوْرَاسِ مَنْ سَيْنَاء حَيْثُ صَارَ (طُور) التَّجَلِّي وَ صِرْنَا كُلُّنَا حَوْلَهَا مِنَ الكُلَمَاء (1)

ظلّ الشّاعر يغرف من ذاك النّبع الصّافي و يستلهم معانيه الجليلة، فها هو يشبّه الشّيخ الإبراهيمي و مساهمته الفعّالة في نشر العلم بسيّدنا عيسي حليه السّلام- الشّيخ الإبراهيمي و مساهمته الفعّالة في نشر العلم بسيّدنا عيسي وحمل الذي يردّ الرّوح إلى الموتى، أو بالبشير الّذي حمل قميص يوسف و ألقاه على وجه يعقوب فارتدّ بصيرا:

هَلْ كُنْتَ عِيسَى الَّذِي أَحْيَا الرُّفَاةَ بِمَا أَحْسَا، وَ بِسَدَّلَ آجَالاً بِآجَال أَمْ البَشِيرُ الَّذِي أَلْقَى القَمِيصَ عَلَى يَعْقُوبَ، طِبًّا بِنُورٍ لِلأَسَى جَالِي<sup>(2)</sup> و لم يتأثّر الشّاعر بالقرآن فحسب بل لقد ظلّ يدعو إلى تنشئة الجيل على هديه:

فَفِي الذِّكْرِ أَخْلاَقٌ سَمَتْ وَ مَكَارِم أَتَدْرُونَ مَا تَحْوِي عَلَيْهِ المَنَاجِمِ شُهُودًا وَ غَيْهِا فَهُوَ بِالكُلِّ قَائِمِ بهِ طُرُقٌ مَشْرُوعَةٌ وَ مَعَالِهِمَ

هَلُمَّ بَنِي قَوْمِي إِلَــى الذِّكْرِ نُمْلِه وَ لَسْتُ أَرَى القُرْآنَ إِلاَّ مَنَــاجِمًا عَلَى الدِّينِ وَ الدُّنْيَا وَ عَلَيْهِمَا مَعًا فَرَبُّوا عَلَيْهِ النَّاشِئِيــنَ تَلُحْ لَهُــمْ

 $<sup>^{1}</sup>$  – الديوان –  $^{2}$  .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - الدّيوان-ص502.

<sup>3 -</sup> الدّيوان-ص137.

#### 3.II. اللّغة الشّعرية عند محمد العيد :

تميّزت اللّغة الشّعرية عند شعراء الإصلاح عامّة بالتّقريرية و المباشرة و هذا راجع لمفهوم الشّعراء لوظيفة الشّعر و رسالته في الحياة، فلم يكن الشّاعر الإصلاحي ينظر إلى اللّغة من جانبها الجمالي قصد إثارة الإحساس الفنّي لدى المتلقّي بقدر ما كان يهمّه إيصال الفكرة إليه، فالشّعر عنده وسيلة من وسائل الإصلاح و التّربية و التّوجيه و ليس وسيلة للترفيه. إنّ هذه النظرة إلى وظيفة الشّعر حدة على أنّها وسيلة للتّعبير و ليست غاية في حدّ خلفاً.

و يغلب على لغة الشّعر الإصلاحي البساطة و السّهولة، فهي لا تخرج عن حدودها المعجميّة بحيث لم تحمل على غير محملها على الرّغم من ارتباط الشعراء الشّديد بالتّراث العربي القديم الّذي تطغى عليه المعقّدة و الغريبة.

لم يحد محمد العيد عن منهج أقرانه في نظم الشّعر، فقد كان همّه الأوّل أن يقنع الجمهور بآرائه لذلك كان يتوخّى الوضوح في ألفاظه و معانيه معتمدا البساطة المتناهية في الألفاظ و التّراكيب، حتّى "إنّك لتقرأ شعره فلا تحتاج معه إلى قاموس ينجدك في تفسير الغامض من الألفاظ و لا تحتاج إلى كدّ ذهني للوصول إلى ما

يريد من المعاني، فهو شعر قريب من النّفس لبعده عن التّكلّف من ناحيتي الأسلوب و المعنى."(1)

إنّ الألفاظ الّتي كان يتداولها الشّاعر تـدور في فلـك الإصـلاح والـدّعوة إلى العلـم و مقاومة الجهل و التّمسّك بالمقوّمات الأساسية للأمّة من لغـة و ديـن و قـد اسـتعان في سبيل ذلك بلغة واضحة مباشـرة، و سـاعدته طبيعـة عملـه كمعلّـم و صحافي و إمام.

على أنّ هذا لا يعني أنّ لغة الشّاعر ضعيفة بـل العكـس هـو الصّحيح، فقـد كان يستعمل لغة متينة سليمة تمليها عليه ثقافته القائمة على أسـس عربيـة خالصـة يـأي في مقدّمتها القرآن الكريم، و يليه التّراث العربي القـديم. و أسـلوبه بسـيط لا يبـدو فيـه التّاتق و الجري وراء الزّخرفة اللّفظية. على أنّ شعره يضمّ الكـثير مـن صـور التشـبيه اقتداء بالشّعر القديم، كما اتّسمت أشعاره بالوضوح والسّطحية لأتها تخضع للعقـل لا للخيال. (2)

فالشّاعر كان يميل إلى التّعبير عن مشاعره بأقرب الطّرق حتّى أنّــه ليوشـــك أن ينحــدر في ذلك إلى لغة النّثر، فهو و إن اســـتطاع أن يــوفّر لهـــا السّـــلامة و الصّــحة فإنّــه لم يستطع أن يضمن لها ما تتطلّبه لغة الشعر من إيحاء و ظـــلال و جمـــال و مــردّ هـــذا أن

<sup>1 -</sup> سعد الله-شاعر الجزائر محمّد العيد-مرجع سابق-ص213.

يكون الشّاعر قد عمد إلى ذلك عمدا وهو يتوجّه بشعره إلى الشّعب و من ثمّ كان لزاما عليه أن يوائم بين أسلوبه و بين من يتوجّه إليهم بحديثه، فالغاية التّبليغية عنده أسبق عن الغاية الجماليّة. (1)

إنّ مثل هذا الأسلوب يجعل الباحث أمام تساءل ملحّ: كيف له أن يصنّف شعر عمد العيد، و هل هو تقليدي محض أم أنّه يحمل معنى الحداثة؟

و الحقيقة أنَّ شعر محمّد العيد ظلُّ يتأرجح بــين القـــديم و الجديـــد-علمـــا أنَّ الشّـــاعر كان ميّالا إلى التّقليد و المحافظة شأنه في ذلك شأن سائر شعراء مدرسة الإحياء -و نحن إذا نظرنا إلى الشّاعر من حلال رؤيا تعادلية سوف لن نصنّفه كمجدّد بالمفهوم النّقدي المعاصر، و لكن إن أخذنا بعين الاعتبار المحيط الّــذي عــاش فيــه و مـــا قدّمه الشّاعر فإنّنا لا محالة سوف نجد أنّـة تجـاوز إلى حــدّ بعيــد كــثيرا مــن حيلــه الشّعري. و عموما فإنّ شعر العيد جاء في إطار كلاسيكي تقليدي، وكيف له أن يكون غير ذلك و هو يعيش في محيط يستحيل فيه أن يستفيد من إفرازات الثّقافة المعاصرة بسبب الحواجز الَّتي طوَّق بها المحتلِّ الأدباء و المفكِّرين حتَّى يحرمهم من كلُّ ما هو جديد فلم يجدوا ملاذا غير التّراث القديم يتّخـذون منه سـلاحا يواجهـون به الغزو بأنواعه لاسيما الغزو الثّقافي. (1) و هكذا أصبحت فكرة الإحياء و الرّجوع إلى الماضي هي هدف الشّعراء و مبتغاهم، يقول الشّيخ ابن باديس: "الشعر العربي

<sup>1 -</sup> الثقافة و الثــورة-بحلّــة-ديــوان المطبوعــات الجامعيــة-الجزائـــر-1984-ع11-رحلــة في عــالم محمد العيد الإنسان،الشاعر،الثائر-أحمد دوغان-ص4.

هو أصل ثروتنا الأدبية، و أصل بلاغتنا و مرجع شعرائنا في اللّغة و البلاغة و البلاغة و اللّسان و الأساليب العربيّة فدرسه و الاستفادة منه أمر ضروري لحفظ هذا اللّسان المبين..."(1) كما نجد محمد العيد يوجّه النّاشئة للإفادة من الأدب القديم فيقول:

إِنِّي أَرَى الأَدَبَ الجَدِيدَ كَمَا كَسَا حُللاً تَرِفُّ بِحُسْنِهَا وَ برُودا فَي الأَدَبَ الجَدِيدَ كَمَا كَسَا حُللاً تَرَفُّ بِحُسْنِهَا وَ برُودا فَتَعَهَّدُ الأَدَبَ القَدِيمَ فَإِنَّهُ أَحْلَى مُحَاوَرَةٍ وَ أَصْلَبُ عُودا (2)

و مع أنّ الشّاعر كان شديد الصّلة بالنّموذج الفنّي القديم، إلاّ أنّــه تمكّــن مــن تحريــر شعره ممّا طغى على أسلوب الشّعر العربي في عصر الانحطــاط مــن ضــعف و ركاكــة و تصنّع و جمود.(3)

و يمكننا القول إنّ التّجديد قليل لدى شعراء الإصلاح بوجه عام، فالبحور القديمة هي المعتمدة في الأغلب الأعمّ، و القصيدة تتحكّم فيها وحدة الوزن و القافية، فلا غرو أن نجد الطّابع التّقليدي يغلب على شعر العيد، ف" لو اختبرنا شعره لوجدنا أكثره من الشّعر التّقليدي و لاسيما من حيث الصّورة و طرق التّعبير، فتمسّكه بالقافية و التّصريح و الاقتباس و التّضمين و التّلغيز و تصيّد و طريقة تناول الموضوعات. كلّ هذه و غيرها جعلت شعره أقرب ما يكون إلى الشّعر التّعليمي الغرق في التّقليد. و إذا تجاوزنا هذا إلى الأغراض نفسها وجدناها جميعا تقريبا من

<sup>1 -</sup> محمد ناصر -الشعر الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص428.

 $<sup>^{2}</sup>$  – الديوان –  $^{2}$ 

<sup>3 -</sup> ينظر محمّد بن سمينة-شخصيات لها تاريخ-محمد العيد آل خليفة-الجزائــر-المؤسسة الوطنيــة للكتاب-1989-ص60.

الأغراض القديمة الّتي نظم فيها الشّعراء العرب على احتلاف عصورهم. "(1) على أن هذا لا يمنع من أنّ أشعار محمّد العيد تصبّ في مجرى واحد و ترمي إلى أهداف واحدة تتمثّل في الرّغبة في معالجة الواقع و النّهوض فكانت بدلك مضامين شعره جديدة، فالشّاعر لم يكن يسعى إلى تحقيق غاية الإمتاع بقدر ما كان يهدف إلى خدمة مجتمعه سواء عن طريق الإصلاح أم عن طريق التحريض على حوض المعارك، من أحل هذا لم يحذ حذو القدامي في الاهتمام باللّفظ أو اللّغة الشّعرية و إنّما صبّ اهتمامه على الطّريقة الأنجع لإيصال أفكاره، فكان أن اختار السّهولة و البساطة لتبليغ رسالته الإصلاحية.

على أنّ البصائر الّتي احتضنت روّاد المدرسة المحافظة في الجزائر، لم تلفظ أولئك الّذين حاولوا التّحديد في شتّى الأنواع الأدبية، بل إنّا ألفيناها قد احتوهم وساهمت في نشر آرائهم و أفكارهم و لا أدلّ على ذلك من مقالات أحمد رضا حوحو الّذي يعدّ رائد مدرسة التّحديد في الجزائر.

#### III. الخصائص الفنية لأدب رضا حوحو:

لعل أوّل ما يلفت انتباه الباحث في مقالات رضا حوحو القصصية هو غلبة الطّابع التّقليدي عليها، بالرّغم من أنّ حوحو كان دائم الدّعوة إلى

 $<sup>^{-1}</sup>$  - أبو القاسم سعد الله -شاعر الجزائر محمد العيد -مرجع سابق - $^{-235}$ 

التّجديد<sup>(1)</sup>. فقصصه أقرب ما تكون من الحكاية البسيطة بحيث يفتتحها بمقدّمة منفصلة عن النّص القصصي ثمّ يبدأ بالسّرد على لسان إحدى الشخصيّات الّي تقوم بدور الرّاوي و الشّخصية المحورية في الوقت نفسه، فيما يكتفي المؤلّف بدور المستمع و المعلّق على الأحداث.<sup>(2)</sup>

لكنّ الطّابع التّقليدي الّذي غلب على قصص رضا حوحو و أقرائه ممّن تناولوا هذا التّوع الأدبي -سواء عن طريق المقالات القصصية أم القصّة الفنيّة- بدأ يتلاشى في أعقاب الحرب العالمية الثّانية. فقد استطاع الأدباء التّخلّص من تلك الطّريقة حين لجأوا إلى طرق موضوعات عدّة و قضايا متعدّدة ممّا نتج عنه وضوح شخصية الكاتب أكثر لأته يجري حواره مع شخصية إنسانية أو احمارا بطريقة مباشرة ممّا أدّى إلى اختفاء المقدّمة الّي كانت تعدّ فيما سبق من أساسيات المقال القصصي. (3) وقد ناقش رضا حوحو مع احماره عديد القضايا الاجتماعية و الدّينية و السياسية حين أحاب كما أسلفنا الذكر- و انتقدها انتقادا لاذعا. (4) فقد ألمح إلى السياسة حين أحاب صاحبه (الحمار):

<sup>1-</sup> أبو القاسم سعد الله-تحارب في الأدب و الرحلة-الجزائر -المؤسسة الوطنية للكتاب-1983-ص118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> - ينظر أحمد منور-قراءات في القصّة الجزائرية-مرجع سابق-ص33.

<sup>3 -</sup> عبد الله ركيبي-القصّة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص68.

<sup>4 -</sup> أنيسة بركات درار -أدب النضال في الجزائر -مرجع سابق-ص171.

" قلت: دعني من السياسة أيّها الحمار السياسي، إنّها لم تنضج بعد في بلادنا. و لا زالت تعتمد على المصالح الشّخصية، و الحزازات الفردية، أكثر من اعتمادها على المبادئ و الأفكار، و المصلحة العامّة، و أنا لا أريد أن ألطّخ نفسي بأوحالها."

و تحدّث أيضا عن الدّين:

- "لنتكلّم إذن في الدّين.
  - دين من ؟
  - الدّين الإسلامي.
- أعلم ذلك، لكن دين الحكومة أم دين الشّعب؟ السدّين الرّسمي، أم السدّين المرّسمي، أم السدّين الحرّب؟
  - عجبا، و هل لكم أديان عديدة؟
- دينان فقط، دين تشرف عليه الحكومة و يحرسه رجالها من موظّفي المساجد و الطّرق، و دين حرّ يعتقده الشّعب و يتزعّمه رجال الإصلاح فيه".

و يقف الكاتب الموقف ذاته حين ينصح صديقه الحمار بعدم الإقدام على إنشاء محلّة 'صوت المسجد' الدّينية بسبب إشراف حكومة لائكية على الدّين الإسلامي ممّا يضطرّه للتخلّي عن مبادئه والخضوع و الخنوع لتلك الحكومة. (1)

كما تحاور مع صديقه حول قضيّة التّعليم بنوعيه الرّسمي و الحرّ:

 $<sup>^{1}</sup>$  - البصائر - ع $^{2}$  -  $^{2}$  - البصائر - ع $^{2}$  -  $^{2}$  البصائر - ع $^{2}$  - البصائر - عائم -  $^{2}$ 

"قلت: هناك التّعليم الرّسمي، و هو مبني على قاعدة فلسفية عميقة و غامضة في نفس الوقت، و هي تعلّم لتجهل...

إنّ مثل هذا الحوارينم عن تشاؤم الكاتب الكبير في ظلّ غياب أهم مقوّمات الأمّة أو محاولة مسخها من قبل المحتلّ. و هو حوار فيه الكثير من عناصر الخيال و الابتكار و الجرأة في نقد المشاكل، و فيه أيضا الأسلوب الخفيف، و السّخرية المرّة و التهكّم الحادّ العنيف. (1)

و ليس فيما تناوله الكاتب من مشكلات اجتماعية أو ظواهر نفسية جديد يذكر، لا في اكتشاف الظّاهرة و لا في علاجها، و لكن الجديد هو عرض الكاتب لأفكاره، و تصويره لتلك الظّواهر، فهو ينفذ ببصيرة ثاقبة إلى عيوب المجتمع ويقدر على تحديدها تحديدا واضحا، ثمّ لا يهدمها بالطّريقة المباشرة السيّ تعتمد على النّصح أو التّحذير، و إنّما يشير إلى ضرورة علاجها عن طريق تحسيم العيوب و تضخيمها وإبرازها بوضعها في الصّورة الّيتي تشير في النّفس السّهكم و السّخرية. فأنت تراه يسخر من بقاء المرأة في البيت و عدم مشاركتها في الحياة فيقول:

- قلت: لدينا آلات للنّسل نحتفظ بها في بيوتنا."(<sup>2)</sup>

فالكاتب يرمز لعدم مشاركة المرأة في أمور الحياة و يحتّها على الـتّخلّص من تلك العادات البالية الّي تقيّدها و تحدّ دورها و تحصره في الإنجاب لا غير.

<sup>.</sup> 164 عبد الملك مرتاض-فمضة الأدب العربي في الجزائر-مرجع سابق-ص 164.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{64}$  - س $^{2}$  - حانفي  $^{2}$ 

و هو و إن عاب على المرأة تلك القيود و التقاليد الّتي تجعل منها محرّد 'آلة'، فقد رفض بالمقابل الزّواج من الأجنبيات، و تطرّق إلى الظّهاهرة بطريقة تمكّمية لاذعة، و ذلك لما ينجر عنها من آثار سلبية على الوحدة الوطنية في المجتمع الجزائري(1):

"قال: أما يكفي هذا الانحلال الاجتماعي و الخلقي الذي جرّه زواج بعض رجالكم من الأجنبيات حتّى أضيف إليه انحلالا آخر في فصيلة الحمير؟

- قلت: كيف ذلك؟
- قال: زواجي من أتان أجنبية تخالفني في الجنس و العادات و التّفكير، فيه خطورة كبيرة على أخلاقي و عاداتي و تفكيري."(2)

هي سخرية هادفة استوحاها الكاتب من ظروف حياته الخاصة و ظروف مجتمعه الجزائري الذي كانت تسوده قيم و أفكار و نظم معيّنة حول المرأة و الدين و السياسة، و من هنا فإنّ السّخرية في أدب حوحو تختلف عن سنخرية غيره من الأدباء الذين يهدفون أوّل ما يهدفون إلى الإمتاع و التّرويح. و هو بهذا يتّفق و الأدباء الإصلاحيين - يتقدّمهم الشيخ الإبراهيمي في استخدامهم لهذا العنصر لأجل أهداف إصلاحية يحتّون من خلالها المجتمع و يحضّونه على تغيير الواقع المرري الذي يرزح تحت وطأته.

<sup>· -</sup> عبد الله ركيبي-القصّة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص69.

 $<sup>^{2}</sup>$  - البصائر - ع $^{20}$  -  $^{20}$  - البصائر - ع $^{20}$ 

و إذا كان المقال القصصي قد سخّر - شأنه شأن الأنواع الأدبية الأخرى- لخدمة المجتمع، و نقد أوضاعه الاجتماعية و السّياسية و الفكرية، فإنّـه سـخّر أيضـا لخدمـة الأدب. فقد كانت البصائر تضمّ الكثير من العناوين الّتي تعكس اهتمام الأدباء بهذا الجانب، مثال ذلك ما جاء في مقالي الحفناوي "مع الأديب الكبير"<sup>(1)</sup> و "مع أديبنا الكبير"(<sup>2)</sup> و مقال أبي القاسم سعد الله "مع أديب الخلود"(<sup>3)</sup> بالإضافة إلى مقالات رضا حوحو الَّتي يعدّها البعض "مقدّمة لانبثاق عهد جديد في إنتاجنا و نهضتنا الأدبية. "<sup>(4)</sup> يبدي حوحو رأيه حول الآداب و الفنون في حــواره مــع صــديقه الحمــار حين يجيبه قائلا "الآداب و الفنون هي المقياس الصّادق لأحوال الأمـم، و هـي الميـزان الصّحيح لقوّة إنسانيتها و شرف عاطفتها، و سموّ روحها، فهي ليست من الكماليات و ليست طلاء حارجيا كما يتوهم، بل إنّها أساس لابــــد منـــه لرقـــي الأمّـــة و حفظ كيالها. "(<sup>5)</sup>

و يحدّد رضا حوحو دور الكاتب في أمرين اثنين: الأوّل هـو النّهـوض بالأدب، و يحدّد رضا حوحو دور الكاتب في أمرين النّقويم الخلقي و الاجتماعي. (6) و هـو يلـحّ في غـير مـا مكـان علـي دور

<sup>1050</sup> - البصائر – 1950.

<sup>1952</sup> - البصائر – 1952.

<sup>-3</sup> – البصائر –1953.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -البصائر -1953.

<sup>.&</sup>quot; – البصائر – 49 – 49 – 949 – ساعة مع حمار الحكيم".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> -البصائر -1949.

الأدب الحيوي نجد هذا في مقالات من مثل "الآداب و الفنون" (1)، " الأدب العربي...هل ينقصه التّوجيه... (2)، " استنطاق الشخصيات في الأدب القصصي (3) و"رسالة الأديب (4) و غيرها من المقالات الّتي حاول فيها توجيه الأدباء الوجهة الصّحيحة الّتي تخدم قضايا الأمّة و الأدب معا. و هو في موقفه هذا يؤمن كلّ الإيمان أنّ "الأديب هو الّذي يستطيع أن يصل إلى أعماق التّفوس فيحلّلها، و إلى أعماق الأشياء فيصورها، و هو الّذي يجعل من أدبه لغة روحية يخاطب بها أرواح الغير، و يعبّر بها تعبيرا صادقا عن مشاعره و تصوّراته دون أن يحسب حسابا لسخط هذا أو رضا ذاك. (5)

لقد وعى كتّاب المقال القصصي أهمّية الأدب "و ضرورة وجود القصّة فنّا و أداة لخدمة الثّقافة العربية، و توجيه الجماهير لتحسّ واقعها الّذي تعيش فيه و تتفهّمه."(6)

ثم إنّ التزام الأدب بقضايا الأمّة لا ينزع عنه أدبيّته، و إنّما غايـة مـا في الأمـر أنّـه يجعل منه أدبا ملتزما ف" لا يضير نهضتنا الأدبية أن تسـتميز بميمنـة الظّـاهرة الدّينيـة عليها فليس معنى وجود العنصر الدّيني أو الإصـلاحي، أو التّـوجيهي في هـذا النّتـاج

<sup>-1</sup> البصائر -3 - البصائر -3 - البصائر -3

<sup>2 - 1949 - 65 - 1949</sup> البصائر - 3 - 65 - 1949

<sup>3 -</sup> البصائر - ع66-1949-ص3.

<sup>4 -</sup> البصائر - ع221-1953-ص3.

 $<sup>^{5}</sup>$  – البصائر – ع $^{5}$  – 1949 – 1949 –  $^{5}$ 

<sup>.67</sup> عبد الله ركيبي-القصّة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص $^{6}$ 

الأدبي ممّا يجعلنا نعتقد أنّ هذا النّتاج لا يتّسم بالرّوح الأدبي و ما ينبغي له..." (1). و إذا كان شيوع أشكال أدبية تخدم غاية و أهداف جمعية العلماء المسلمين الجزائريين قد انحرف بالكثير من الكتّاب عن وظيفتهم الفنّية ممّا صعّب تطوّر لغة القصيرة (2)، فإنّ هذه الأحيرة ما لبثت أن عرفت تطوّرا قويّا في أواحر الأربعينيات و أوائل الخمسينيات بعدما وعى الكتّاب سمات القصّة القصيرة من تعبير عن موقف و تركيز و إيجاز و وحدة و اهتمام بالنّهاية المعبّرة. (3)

#### 1.III. أسلوب رضا حوحو

ينفرد أسلوب رضا حوحو بعدة خصائص فنية تميّزه عن غيره من كتّاب حيله نظراً لاختلاف مصادر ثقافته الأدبية و تنوعها، و خفة روحه. فقد عالج القضايا الاجتماعية و الأدبية و الفكرية بأسلوب خفيف رشيق تمثيلي غير مباشر قائم على السخرية، فحديثه القصصي "شيّق فيه كثير من عناصر الخيال و الابتكار و الجرأة في نقد المشاكل الّي كانت قائمة في الجزائر على عهد حوحو، كما يستميز بالأسلوب الخفيف و السخرية المرّة، و الدّعابة الحلوة، و التهكّم الحاد العنيف. "(4)

<sup>1-</sup> عبد الملك مرتاض-هضة الأدب العربي المعاصر-مرجع سابق-ص12.

 $<sup>^{2}</sup>$  - أحمد طالب-الالتزام في القصّة القصيرة الجزائرية المعاصرة (في الفترة ما بين 1931 -  $^{2}$  1976.)-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1989-ص $^{2}$ 

<sup>3 -</sup>المرجع السّابق-ص136.

<sup>4 –</sup> عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر-مرجع سابق-ص164.

#### 2.III. عناصر القصة القصيرة

#### أ- السخرية

للسخرية حظ كبير في كتابات حوحو، فقد وظّفها في التعبير عن خلجات نفسه، و شؤون الحياة المختلفة. (1) كما أنّ لها دور فني هام عنده. فعدا عن المتعة الفنية الّتي تشيعها في النص، فإلها تقوم بدور انتقاد الأوضاع الاجتماعية و التقاليد الجامدة. (2) و لعلّ حوحو التجأ إلى هذه الطريقة ليتجنّب سخط المحتمع خاصة و أنّه هاجم كثيرا من التقاليد. (3) و تبرز السخرية جليّا في مقالاته سواء تلك الّتي أشرنا إليها آنفا أم غيرها ممّا تناول فيه قضايا مختلفة، فهاهو يحدّث حمار الحكيم الذي تعرّف عليه منذ اللحظة الأولى من رؤيته: "ومن يجهل حمارا فيلسوفا مثل حضرتك؟ (4) ثمّ نجده يبدي نوعا من الاستغراب حين يطلعه على سبب زيارته: "استدعيت حصيصا لأغنّى في محطّة الإذاعة الجزائرية.

قلت: تغنّى في الإذاعة؟ يا للعجب!

و ما وجه العجب فإنّ صوتي جميل. فهل تريد أن أسمعك شيئا محّانا دون مقابل؟

أبو القاسم سعد الله-دراسات في الأدب الجزائري الحديث-مرجع سابق-ص98.

 $<sup>^{2}</sup>$  -شريبط أحمد شريبط-تطور البنية الفنية في القصة الجزائرية المعاصرة-مرجع سابق-ص $^{86}$ .

<sup>3</sup> عبد الله ركيبي-القصة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص68.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> -البصائر - ع225-أفريل 1953م-ص8.

قلت: لا، لا. لا عدمت برّك و إحسانك، و لكن أليس صوتك هو الله ذكره الله في القرآن؟

و قد وفّق حوحو في استخدام عنصر السخرية، لاسيما و أنّها تكاد ترافق أعماله بأكملها "سخرية من فوقها سخرية من تحتها سخرية، فكأنّ هذا الرجل إنّما كان في هذه الحياة من أجل السخرية فحسب. وكلّ ذلك يدلّ على حرارة عاطفته، و صدق شعوره."(1)

فقد اتّخذ منها وسيلة للتعبير عمّا يجيش في خاطره إزّاء أوضاع الجزائر الدّينية و السّياسية و الاجتماعية، و حتّى الأدبية.

## ب- الأحداث

تنوّعت طرائق عرض الحدث عند حوحو، تنوعاً كبيراً، و إن كانت الطريقة التقليدية هي الغالبة في بناء الأحداث "و مرّد ذلك إلى تأثره بأساليب القصّة التقليدية السائدة آنذاك في العالم العربي، و لعلّه كان يرى في الأساليب التقليدية روح أصالة شخصيته الأدبية. "(2) على أنّ أحداث الشورة الجزائرية ألقت بظلالها على كتاباته، وكان لها الأثر الكبير في تفجير طاقاته. و قد رسم رضا حوحو الحدث الأول في سلسلة مقالاته القصصية، عند قراءته لرواية "حمار الحكيم" لتوفيق

 $<sup>^{1}</sup>$  عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر –مرجع سابق–ص $^{1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$ -شريبط أحمد شريبط-تطور البنية الفنية في القصة الجزائرية المعاصرة-مرجع سابق-ص $^{70}$ .

الحكيم، و عندما انتهى من مطالعته للرّوايــة واســتلقى في المقعــد واســتغرق في نومــه رأى حمار الحكيم بعينه، و بدأ في حواره:

"فقلت له:أنت حمار الحكيم؟ فقد عرفتك. فافترقت شفتاه الغليظتان عن ابتسامة عريضة و قال:

-عرفتني هكذا بسهولة دون إشكال؟

قلت: نعم فإنّ معالمك لم تخف عليّ. (1)

و قد تنوّعت الأحداث في سلسلة مقالاته وفق تنوّع الموضوعات السيّ تناولها، فهو يفسر الحياة بطريقة عرضه لها، و يختار من زهمة الحوادث المحيطة به، موضوعات خاصة يعنى بتصنيفها و عرضها، فغايته من عمله هي تصوير الواقع و نقده (2). فهو ينفذ من تلك الأحداث إلى رسم تضاريسه الفكرية و رأيه في المحتمع الجزائري، و بعض الأوضاع السيّئة و العادات البالية. و يختلف الحدث عنده وفق احتلاف الموضوعات الّيّ يطرقها، و لا شكّ أنّ مجموعته القصصية كانت تزحر بأحداث كثيرة عاشها الشّعب الجزائري، و مثلت الحدث في مقالاته، مثل ذلك قضيّة زواج الجزائري بالأجنبية:

"...فإنّ الشائع في هذه الأيّام هو زواج المثقّفين بأجنبيات..."(3)

 $<sup>^{-1}</sup>$ مهد رضا حوحو-مع حمار الحكيم-مصدر سابق-ص $^{-1}$ 

 $<sup>^{2}</sup>$  -شريبط أحمد شريبط-تطور البنية الفنية في القصة الجزائرية المعاصرة-مرجع سابق-ص $^{2}$ 

 $<sup>^{3}</sup>$  -البصائر - ع $^{70}$ -مارس  $^{1949}$ م -ص $^{194}$ 

و قد يكون الحدث دينيا حين يشير حوحو إلى "تعدد الديانات في الجزائر" في إشارة واضحة إلى انتشار أفكار الطرقيين و تفشي أضاليلهم في أوساط المحتمع حتى غدت تمثّل دينا لم تعهده الجزائر من قبل:

"..دين الحكومة أم دين الشعب، الدّين الرسمي أم الدّين الحرّ، دين العاصمي أم دين الإبراهيمي؟"(1)

و قد يكون الحدث سياسيا حين يتحدّث الحمار الفيلسوف عن الاستعمار و ما يجرّه من ويلات على الدول المستعمرة:

"أتنكر أنّ للاستعمار الغربي أعمالا فظيعة في البلاد و الشعوب المستعمرة؟ "(2)

أو حين يشير إلى الانتخابات و ما تحدثه من صخب:

"أو ليس لهم عمل غير جعجعة الانتخابات، فسياستهم إذن سياسة انتخاب و حسب."(3)

على أنّ الأحداث الّي توالت في سلسلة مقالاته كانت عارضة، فلا وجود لمكوّنات الحدث القصصي فيها (من بداية و عقدة ثمّ نهاية)، و لا غرابة في ذلك ما دامت معالم القصّة الفنّية لم ترتسم بعد في الأدب الجزائري، و كانت الطريقة التقليدية في

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -البصائر - ع64-جانفي 1949م-ص151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -رضا حوحو-مع همار الحكيم-مصدر سابق-ص39.

<sup>3 -</sup>المصدر نفسه-ص72.

بناء الأحداث هي السّمة الغالبة على كتاباته. (1)

### ج- الحوار

لجأ الكاتب إلى الحوار لبثّ أفكاره و آرائه حول مختلف القضايا الّي كانت تعيشها الجزائر وقتئذ. و قد اتّخذ من الحمار صديقا له، يحاوره و يتبادل معه الآراء حول شؤون الحياة. وكانا يتناولان في كلّ مجلس موضوعا رئيسيا تتخلّله مواضيع ثانوية. و طريقة الحوار هذه -الَّتي تجعل من المقالات حــديثا مباشــرا- تــذكّرنا بفــنّ المقامات، فالبطلان هما في كلّ جلسة و في كلّ حديث. (2) و اعتماد الكاتب على عنصر الحوار جعل السرد يقلّ في مقالاته، ذلك لأنّ همّــه هــو أن يطـرق المشــاكل مباشرة و يعبّر عنها مباشرة" و السّبب في الواقع يعود إلى أنّ الحــوار هــو الهــدف مــن المقال القصصي، فهو يجري بين الكاتب وشخص آخر. و الترام هذه الطريقة في الحوار بين شخصين، و عدم التنوّع بين المتحاورين إلاّ ناذرا هو الّــذي ألغــــــــــــــــاو كـــاد يلغي- عنصر السرد في المقال القصصي. "(3) فنحن لا نطالع مقدّمات في مقالاته إلاّ ناذرا، وحتى إن وجدت فهي قصيرة، موجزة، و مقتضبة، على شاكلة مقدّمة "حمار الحكيم و الزواج" الَّتي افتتح بما حواره مع حماره: "جـــاءين حمــــار الحكـــيم مبكّـــرا هذا الصباح على خلاف عادته كلّ يوم، فتعجّبت من ذلك، لأنّي أعرف دقيق

 $<sup>^{-1}</sup>$  شريبط أحمد شريبط–تطور البنية الفنية في القصة الجزائرية المعاصرة–مرجع سابق–ص $^{-3}$ .

<sup>.</sup> 158 عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر -مرجع سابق-ص $^2$ 

<sup>3 -</sup>عبد الله ركيبي-القصة الجزائرية القصيرة-مرجع سابق-ص69.

المحافظة على النظام و المواقيت، و هو لا يتخلّف دقيقة واحدة عن الوقت المحدد و لا يتقدّم عنه. فأو حست خيفة من هذا التّبكير و عرفت أنّ في الأمر جديدا عن أعمالنا المعتادة. و ما كاد يجلس حتّى ابتدرته..."(1)

و كان حوحو يرى في الحوار وسيلة من وسائل التشويق و زرع حبّ المطالعة لدى القارئ "...و هذا اللون من الكتابة يستعذبه القارئ و يستخفّ مطالعته و يستسهل هضمه." و الحوار لم يكن غرضه التعبير عن تفكير الشخصية الإنسانية و إنّما كان الغرض منه النقاش حول موضوعات و حول أفكار يريد الكاتب أن يعبّر عنها بطريقة سهلة مشوّقة للقارئ.

و حواره يمتاز بالسّرعة و الخفّة، فالجمل الّسيّ يجريها على لسان أحد المستكلّمين قصيرة الفواصل، قليلة الكلمات مثل ذلك ما حدّثه به حماره حين أتى ليستشيره في قضيّة زواجه:

"قال: جئت أستشيرك في أمر مهمّ.

قلت: هل هو عمل جديد؟

قال: لا لم أعثر حتّى الآن على عمل يشرّفني.

قلت:إذن ماذا؟

 $<sup>^{1}</sup>$ - البصائر – ع $^{2}$ -مارس 1949م.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> -البصائر - ع232-جوان 1953م.

قال:ما رأيك في الزواج؟"(1)

على أنَّ ثُمَّة عناصر أخرى أساسية قد لا نجد لها ملامــح واضـحة في مقــالات حوحــو من ذلك عنصرا المكان و الزمان ( و هما عنصران حيويان في القصة). ففي حوارات الحكيم مع صديقه لم نُلفِ هذا العنصر واضحا " جاءني حمار الحكيم مبكّرا هذا الصباح على خلاف عادته كلّ يوم. " فالأيام كلّها تبـدأ بصــباح و تنتــهي بمساء، و هو لم يخصّص يوما بعينه و لم يذكر صراحة ما يرشدنا إلى تاريخ ذ لك اللقاء. غاية ما في الأمر أنّه أكّد لنا تلك اللقاءات اليومية الّــــي كانـــت تحــدث بينــهما. لكنّنا و على الرغم من انعدام أيّـة إشــارات تاريخيــة لتلــك الحــوارات، نســتطيع أن نحصر زمن أحداثها و نؤكّد أنّه الفترة الّتي سبقت ثورة التحرير المظفّرة. فقد نجرح الكاتب في رسم ملامح تلك الفترة بأحداثها المأساوية، و بدا متاً ثّرا بها و متفاعلا معها. ما ساعدنا على تحديد الفترة الزمنية السي وقعت فيها أحداث مقالاته القصصية. فهل لا بدّ لمن أراد أن يحدّد زمن وقوع أحداث مجموعته القصصية "من أن يلمّ بتاريخ حياة حوحو نفسها من أوّلها إلى آخرها..."مثلما يؤكّد الدكتور عبد الملك مرتاض. (<sup>2)</sup> و ما يقال عن عنصر الزمان، يقال عـن عنصـر المكـان، إذ نلحـظ غموض المكان في مقالاته، فهو لم يحدّد الأمكنة الّتي كان يلتقي فيها مع حماره، و لكنّنا ندرك أنّ وقائع قصصه كانت تحدث في الجزائر.

 $<sup>^{1}</sup>$  -البصائر - ع $^{-}$ 0-مارس 1949م.

<sup>2 -</sup>عبد الملك مرتاض-نهضة الأدب العربي المعاصر في الجزائر-مرجع سابق-ص178.

و الحقيقة أنّ الدارس لآثار حوحو"يدرك أنّ بين ثناياها موهبة أدبية لا تخلو من إبداع و تجديد، و تتميّز برؤية فنية متطوّرة إذا ما قيست بالوضع الثقافي حينذاك، ما جعله رائد القصّة في الجزائر، وباعثها إلى الوحود، و الداعي إليها في كلّ مناسبة."(1) فقد وفّق إلى حدّ كبير في تصوير حياة المحتمع بمختلف قضاياه الهامة في عصره، و استطاع أن يكشف عيوها و مساوئها و ينقدها بأسلوب ساحر وحرأة قويّة. (2) فمجموعة مقالاته قد أسهمت في توعية الجماهير لأنّها مكّنت القرّاء أن يطلعوا على مشاكل بلادهم، و أن يهضموا الأفكار الّي كانت تناقش آنذاك، و فتحت لهم أعينهم على الواقع المرّ، و على التخلّف الاحتماعي و الثقافي الّذي سبّبه الاستعمار. (3)

و لعلّنا نجد فيما كتبه حوحو نفسه في ردّه على من استنكر عليه كتاباته، و استغرب طريقته لمعالجة قضايا أمّته ما يؤكّد أنّه كان بالفعل رائد القصّة الفنّية المخزائرية من ناحية، و يثبت دور الصحافة و لاسيما جريدة البصائر في انتشارها، يقول:

"ما كادت هذه الشخصية الفذّة تبدو في عالم الصحافة و الأدب، و تظهر في دنيا السياسة و المحتمع، حتى تساءل بعض الناس في حيرة، و تساءل بعضهم في فضول،

 $<sup>^{-1}</sup>$  البصائر – ع $^{-66}$ فبراير – $^{1949}$ م.

<sup>2 -</sup> محمد خان-الادب الإصلاحي في الجزائر "دراسة تحليلية لأدب حوحو "محلّة العلوم الإنسانية- جامعة محمّد خيضر بسكرة - ع2- ص33.

<sup>3 -</sup>أنيسة بركات-أدب النضال في الجزائر-مرجع سابق-ص173.

فمن قائل: أيّ شيء هذا اللون الجديد من الرّأي و الفكر؟ و من قائل: مي كان للحمير آراء في شؤون بي الإنسان؟ و مي أصبح للحمير آراء في شؤون بي الإنسان؟ و مي أصبح للحمير أحكام عن البشر و أخلاق البشر؟ و لم أحد بدًا الإنسان؟ و مي أصبح للحمير أحكام عن البشر و أخلاق البشر؟ و لم أحد بدًا إزاء كلّ ذلك من أن أعرّف بصاحبي، و أن أشرح أمره للقررّاء، و أن ألقي مسؤولية آرائه و أفكاره و أحكامه على عاتقه، يتحمّل وحده تبعة سخط السّاخطين، و يجني وحده إعجاب المعجبين..."(1)

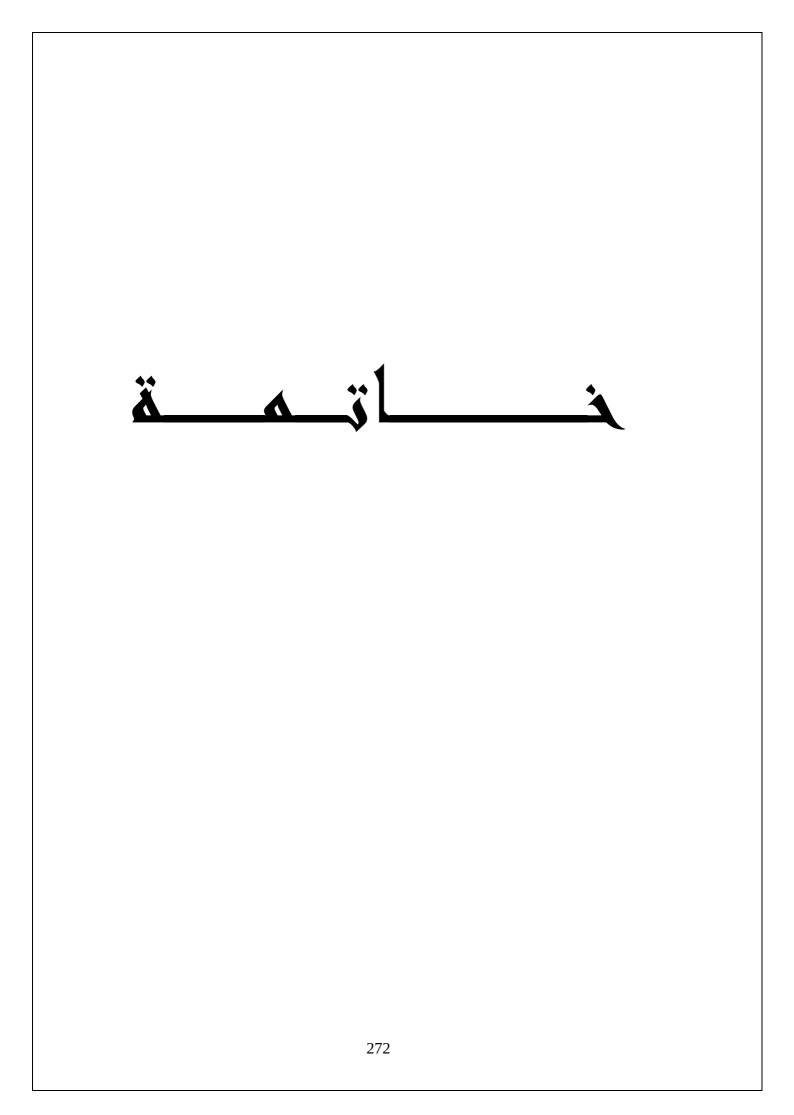
فهو في ردّه على من انتقد مجموعته القصصية أو أبدى إعجابًا هِا، يقرّر حقّائق عديدة، لعلّ أهمّها:

- أنّ تلك السّلسلة جمعت بين الصحافة و الأدب، و في ذلك تأكيد على أنّ القال القصصي عرف طريقه نحو الوجود على صفحات الجرائد، و تبقى البصائر أهمّها و أبرزها لما كان لها من فضل في احتواء تلك المقالات و نشرها.
  - أنّها تناولت موضوعات مختلفة:سياسية، و اجتماعية، و دينية، و أدبية...
- أنّها تمثّل نوعا أدبيا جديدا لم تعهده الساحة الأدبية في الجزائر من قبل. و هذا أيضا يحسب للبصائر الّتي كانت رائدة في نشر هذا النوع الأدبي الذي يعدّ البداية الحقيقة للقصّة الفنّية الجزائرية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> -البصائر - ع69-فبراير -1949م.

على أنَّ البصائر لم تكن رائدة في ظهور هذا النوع الأدبي فحسب، بل كانت صاحبة الفضل في بعث النهضة الأدبية الجزائرية، لاسيما و قد ناضل أصحاها في سبيل النهضة الوطنية على مختلف المناحي و المستويات متّخـذين مـن القلـم رمزا و سلاحا ضد حيف الاستعمار و تضليل الطرقيين الله فين ألقوا بعقول الشعب في غيابات الدّجل و السلبية، جاعلين من اللغـة العربيـة غايـة و وسيلة لضحد أتباع الاستعمار المتفرنسين الّذين رأوا في هذه اللغــة ســببا مــن أســباب التّخلف و التقهقر الحضاري. ما يؤكّد أنّ الجريدة قامت بالدور الأساس في هضة الشعب الجزائري و تنوير ضمير الأمة و بعثه من سبات قرون رزح إبَّانها تحت طائلة التجهيل و التّعتيم الدّيني و الثقـــافي و الحضـــاري. كمـــا يؤكّـــد أنَّ الأدب الإصلاحي لم يكن أدب ظروف و مناسبات، و إنمـــا هـــو أدب عميـــق الرؤية واسع الفضاءات، يبحث في جوهر الإنسان ، مستمدًّا توجهاته من لبِّ العقيدة الصحيحة و هدي السلف، فكان بذلك أدبا أصيلا يغترف من النبع الإسلامي و يعبّر عن واقع حال الأمة بغية إصلاحه.

تلك كانت رسالة هذا الأدب و غايته، الوقوف على مكامن الخلل و الزّلل و رسم معالم الطريق الّي لا يضلّ سالكها و لا يهلك مرتادها ، طريق العودة إلى الأصول و التشبّث بالهوية لبناء الشّخصية الجزائرية الحقّة.



بعد هذه الدّراسة الّي مكّنتنا من الجولة في عالم الأدب الإصلاحي، توصّلنا إلى النّتائج التالية:

- أولا: الإصلاح و إن كانت له جذور ضاربة في أعماق التّاريخ، وجد في الحركة الإصلاحية المناخ الّاندي يغذّيه ويعينه على الانتشار في الأوساط الاجتماعية سيما بعد ظهور جمعية العلماء المسلمين الجزائريين الّي مكّنت للمنهج الإصلاحي حضوره عبر مختلف أقطار البلاد.
- ثانيا: أعلام الإصلاح اتحـــذوا مــن الكلمــة ســـلاحا يجاهــدون بــه العــدو و يواجهونه، كما استعملوها وسيلة يحضّون بما الشّـعب عامّــة و الشّـباب خاصّة على الأخذ بأســباب النهضــة مرتكــزين في ذلــك علــي المنــهج الإصلاحي، فهو وحده كفيــل بتخلــيص الأمّــة مــن الاســتعمار و مــن عظفات و هو حير معين يعين المصلح علــي بعــث القــيم الأخلاقيــة الّـــي تصنع الشّخصية العربية الإسلامية و تحقّق التّغيير و تبني الثورة.
- ثالثا: الحركة الإصلاحية كانت تدعو إلى إحياء التراث العربي و تنادي بالمحافظة على مقومات الأمّة من لغة و دين و عروبة و وحدة و تاريخ و تمسّك بأمجاد العروبة و الإسلام، على أنّ هذه

الدعوة لا تعني الركون إلى الماضي بل الإفادة منه و استلهام العبر من معانى تراثه السامية .

- رابعا: الحركة الإصلاحية ظلّت تدعو إلى تصحيح العقيدة و تبرز محاسنها و تحتّ على الاعتصام بها انطلاقا من إيمالها أنّها السبيل الوحيد لخلاص الأمّة من المكائد الّتي تحاك ضدها و ضد قيمها و مقومات شخصيتها، ما يؤكّد أنّ الحركة كانت تربط دوما بين قضايا الفكر و الثّقافة و الأدب و بين الدّين الإسلامي في مضمون الانتماء الحضاري.
- خامسا: معالم النهضة الأدبية في الجزائر بدأت ترتسم في أواخر القرن العشرين مع ثلّة من الكتّاب و الشّعراء التاسع عشر و بداية القرن العشرين مع ثلّة من الكتّاب و الشّعراء المحافظين، لتعرف طفرة نوعية في أعقاب الحرب العالمية الأولى بفضل الصّحافة و انتشار التعليم و إحياء التراث.
- سادسا: روّاد الإصلاح أفادوا من مصادر التراث العربي وكنوزه من جهة، و غرفوا من روافد النهضة الفكرية و الأدبية الحديثة من جهة ثانية.
- سابعا: النّهضة الأدبية الجزائرية كانت على صفحات الجرائد الوطنية لاسيما الإصلاحية منها.

- ثامنا: النهضة الأدبية كانت تواكب المسيرة الإصلاحية الله تبنّاها رجالات الإصلاح، فكانت فحضة شاملة مسّت كافّة المجالات:
- \* الإصلاح الدّيني و التعليمي لترقية الشّعب من وهن الجهل و السقوط الأخلاقي إلى أوج العلم و مكارم الأخلاق، و إصلاح عقيدته و تنقيتها من الخرافات و البدع.
- \* الإصلاح الاجتماعي بمحاربة الجهل و تثقيف العقول عن طريق التربية و التعليم، و محاولة القضاء على الفقر المطبق و الآفات الاجتماعية المستشرية في المجتمع الجزائري.
- \* الإصلاح الفكري و السياسي عن طريق المحافظة على الشخصية العربية الإسلامية للشعب الجزائري بمقاومة سياسة التنصير و الإدماج و الفرنسة و الدّفاع عن مقومات الأمّة مع التركيز على اللغة العربية كونها هي وعاء الإسلام و حافظة قرآنه و تراثه و أساس وطني.
- \* الإصلاح الأدبي بتخليص الأدب من الجمود و الركاكة المعهودين و استبدالهما بالأسلوب الرّاقي الأنيق البعيد عن الإسفاف و الاضطراب و السّطحية.
- تاسعا: النّزاع الفكري القائم بين روّاد الإصلاح و رحال الطرق الصوفية كان له أثر إيجابي على الحركة الأدبية.

- عاشرا: لقد شق الأدب الجزائري طريقه نحو النهضة الحقيقية مع ظهور السلسلة الثانية من جريدة البصائر، و بدأ التفاعل الفنّي على أيدي مصلحين محدّدين، ممّا ساعد على ازدهار العمليّة الأدبية و ظهور فنون جديدة كالمقال و الخاطرة و القصّة و المسرح...
- أحد عشر: البصائر و إن ترأس تحريرها روّاد المدرسة المحافظة، كان لها فضل كبير في نشأة مدرسة التجديد، فقد شجّعت الأدباء الناشئين على ولوج عالم الكتابة وفق شروط فنية مهدت لتطوّر الأدب الجزائري و رقيّه.
- اثنا عشر: البصائر لم تكن تقبل من الأعمال إلا جيّدها، ما أدّى إلى بعث الأحمال الأدب و تخلّصه من الركاكة و الجمود.
- ثلاثة عشر: احتضنت البصائر المقال القصصي الّدي يعد إرهاصا لظهور القصيرة في الجزائر و فتحت الأفق أمام أجيال متلاحقة من الأدباء و الكتاب هم في الأصل تلامذة جمعية العلماء من الأدباء و من القراء الدائمين لمشعل حريدة البصائر.

# هائمة المحادر

والمراجع

• القرآن الكريم: رواية ورش عن نافع.

## الكتب:

- 1- آل خليفة، محمّد العيد: الديوان-الجزائر-المؤسّسة الوطنية للكتاب-ط2-1992م.
- 2- الإبراهيمي، أحمد طالب: آثار الإمام محمّد البشير الإبراهيمي-بيروت-دار الغرب.
- 3- الإبراهيمي، محمّد البشير: آثار الشيخ محمّد البشير الإبراهيمـــي -الجزائـــر-الشــركة الوطنية للنشر و التّوزيع-ط1-ج. 2،3، 1
- 4- الإبراهيمي، محمّد البشير: سجل مــؤتمر جمعيــة العلمــاء المســلمين الجزائــريين-قسنطينة-1935م.
- 5- الإبراهيمي، محمّد البشير:عيون البصائر-الجزائــر-دار الأمّــة للطباعــة و النّشــر و التوزيع-2007م.
- 6- الأزهري، أبو منصور: تهذيب اللّغة-تحقيق محمّد عـوض مرعـب-بـيروت-دار إحياء التراث العربي-2001م.
- 7- باهي، عثمان-الفكر الإصلاحي و السّياسي-أشخال الملتقى الـوطني الثالـث للفكر الإصلاحي في الجزائر-2006م
  - 8- البستان، بطرس: قاموس محيط المحيط-مكتبة لبنان.

- 9- البشير، بلاح: مــوجز تـــاريخ الجزائــر الحــديث و المعاصــر 1830.1889م- الجزائر-دار المعرفة-1999م.
- 10- ابن باديس، عبد الحميد: مجالس التذكير من كلام الحكيم الخبير-تحقيق أحمد شمس الدين-لبنان-دار الكتب العلمية-2003م.
- 11- ابن رمضان، محمد و بن حمدان، الغوثي: إرشاد الحائر إلى آثـــار أدبـــاء الجزائـــر- الجزائــر- مطبعة داود بريكسي-ط1-.2001
- 12- ابن سمينة، محمّد: أسس مشروع النهضة عند الإمام ابن بديس-الجزائــر- منشورات المجلس الإسلامي الأعلى-ج2-2007م.
- 13- ابن سمينة، محمّد: شخصيات لها تاريخ. محمّد العيد آل خليفة الجزائر- المؤسّسة الوطنية للكتاب-1989م.
- 14- ابن سمينة، محمّد: في الأدب الجزائري الحديث. النهضة الأدبية الحديثة في الجزائر مؤثّراتها. بدايتها. مراحلها-الجزائر-مطبعة الكاهنة-2003م.
- 16- ابن عبد ربّه، محمّد: العقد الفريد-تحقيق مفيد محمّد قميحة-لبنان-دار الكتب العلمية-ج.2

- 17- ابن عددة، عبد الجيد: مظاهر الإصلاح الدّيني و الاجتماعي-رسالة ماجستير-جامعة الجزائر-1993م.
- 18- ابن قيّنة، عمر: أعلام و أعمال في الفكر و الثقافة و الأدب-دمشق- منشورات اتّحاد الكتّاب العرب-2000م.
- 19- ابن قيّنة، عمر: دراسات في القصّـة الجزائريـة(القصـيرة و الطويلـة)-الجزائــر- دارالأمّة للنشر و الطباعة-2009م.
- 20- ابن قيّنة، عمر: صوت الجزائر في الفكر العربي الحديث (أعلام و قضايا و مواقف)-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1993م.
- 21- ابن قيّنــة، عمــر: في الأدب الجزائــري الحــديث تاريخــا و أنواعــا و قضــايا و أعلاما-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1995م.
  - 22- ابن نبي، مالك: شروط النهضة-بيروت-دار الفكر.
- 23- بوحجام، محمّد ناصر: أثرر القربية -23 الشعر الجزائر والخرائر على الشعر الجزائر وي الشعر الجزائر المطبعة العربية -1992م.
- 24- بوحوش، عمار: التاريخ السياسي للجزائر من البداية و لغاية 1962م-بيروت-دار الغرب الإسلامي-1997م.
- 25- بوزوينة، عبد الحميد: بناء الأسلوب في المقالة عند الإبراهيمي-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1988م.

- 26- بوعزيز، يحيى: ثورات الجزائر في القرنين التاسع عشر و العشرين-قسنطينة-دارالبعث للطباعة و النشر1980م.
- 27- بومنجل، عبد الملك: النثر الفنّــي عنــد البشــير الإبراهيمــي- الجزائــر- بيــت الحكمة للنشر و التّوزيع-ط1-. 2009
- 28- الجندي، أنور: الفكر العربي المعاصر في معركة التّغريب و التّبعية الثقافية- مصر-مطبعة الرسالة.
- 29- الجندي، أنــور: تــاريخ الصّـحافة الإســلامية-مصــر-دار عطـوة للطباعــة-1980م-ج.1
- 30 الجيلالي، عبد الرحمن بـن محمّــد: تـــاريخ الجزائــر العـــام-الجزائــر-ديـــوان المطبوعات الجزائرية-ط7-ج4-1994م.
- 31- حوان، حيلبسي: ثورة الجزائر-ترجمة عبد الــرحمن صــدقي و راشــد الــبراوي- مصر- الدارالمصرية للتّأليف و الترجمة.
- 32- الجوهري أبو نصر: تاج اللّغة و صحاح العربية-تحقيق أحمد عبد الغفور عطار-بيروت- دار العلم للملايين-1990م.
- 33- حافظ، عثمان: تطور الصحافة الإسلامية في المملكة العربية السعودية- حدة-شركة المدينة للطباعة و النشر-1981م.

- 34- حسين، محمّد: الاتّجاهات الوطنيــة في الأدب المعاصــر-بــيروت-مؤسّســة الرسالة-ط8-ج1و2-1986م
- 35- حلوش، عبد القادر: سياسة فرنسا التعليمية في الجزائر.1870.1914-الجزائر-شركة الأمّة للطباعة و النّشر-1999م.
- 36- حمدي، أحمد: الثورة الجزائرية و الإعلام. دراسة في الإعلام الثوري- الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1990م.
- 37- حمزة، عبد اللّطيف: الإعلام في صدر الإسلام-القاهرة-دار الفكر العربي- 1978م.
- 38- حمزة، عبد اللطيف: قصّة الصحافة العربية في مصر منذ نشاتها إلى منتصف القرن العشرين-القاهرة-دار الفكر العربي-1985م.
- 39- حمزة، عبد اللطيف: كتاب ندوة المحاضرات-رابطة العالم الإسلامي-1973 م.
- 40 حميداتو، مصطفى محمّد-عبد الحميد بن باديس و جهوده التربوية-سلسلة كتاب الأمّة.
  - 41- همّود، رمضان: بذور الحياة-الجزائر-ج1-1928م.
- 42 حوحو، أحمد رضا: صاحبة الــوحي و قصــص أخــرى (مجموعــة قصصــية)-قسنطينة- المطبعة الجزائرية الإسلامية-ط1-1954م.

- 43- حوحو، أحمد رضا: مع حمار الحكيم-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التوزيع-1982م.
- 44- خرفي، صالح: الشعر الجزائري الحديث-الجزائر-المؤسسة الوطنية للكتاب-1984م.
- 45- خرفي، صالح: شعر المقاومة الجزائرية-الجزائر الشركة الوطنية للنشر و التوزيع.
- 46- حرفي، صالح: صفحات من الجزائر. دراسات و مقالات من 1962-1972-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التوزيع.
- 47- خرفي، صالح: المدخل إلى الأدب الجزائري الحديث-الجزائــر-الشــركة الوطنيــة للنشر و التّوزيع-1983م.
- 48- الخطيب، أحمد: جمعية العلماء المسلمين الجزائريين و أثرها الإصلاحي في الجزائر -الجزائر -المؤسسة الوطنية للكتاب-1985م.
  - 49- خير الدّين، محمّد-مذكّرات-الجزائر- المؤسّسة الوطنية للكتاب-ج2.
- 50- درار، أنيسة بركات: أدب النضال في الجزائر (من سنة 1945 حتّى 50- درار، أنيسة بركات: أدب النضال في الجزائر (من سنة 1945 حتّى الاستقلال)-الجزائر-المؤسسة الوطنية للكتاب-1984م.
- 51- الدراجي، محمّد-الحركة الإصلاحية. رجال و أفكار-الجزائر-دار قرطبة للنشر و التّوزيع.

- 52- الدسوقي، عمر: في الأدب الحديث-القاهرة-دار الفكر-ج2-ط8-1973م.
  - 53- دي طراز، فيليب: تأريخ الصحافة-بيروت-المطبعة الأدبية-1913م.
  - 54 رضا، أحمد: متن اللّغة-بيروت-دار مكتبة الحياة محلّد 3- 1959م.
- 55- ركيبي، عبد الله: تطوّر النثر الجزائري-ليبيا. تـونس-الـدار العربيـة للكتـاب1974م.
- 56 ركيبي، عبد الله: الشعر الدّيني الجزائري الحديث-الجزائــر- الشــركة الوطنيــة للنشر و التّوزيع-ط1-1981م.
- 57- ركيبي، عبد الله: القصّــة الجزائريــة القصــيرة-الجزائــر-دار الكتــاب العــربي للطباعة والنشر و التوزيع-2009م.
- 58- ركيبي، عبد الله: قضايا عربية في الشعر العربي المعاصر-الجزائر-المؤسسة الوطنية للكتاب-1986 م.
- 59- رمضان، محمد الصالح: الإمام الشيخ عبد الحميد بن بديس (من آرائه و مواقفه)-الجزائر-دار البعث-1983م.
- 60- الزاهري، محمد السعيد: الإسلام في حاجة إلى دعاية و تبشير-دمشق-مكتبة الاعتدال-ط2-1933م.

- 61- الزبيري، محمّد العربي: الشورة في عامها الأوّل-الجزائر-المؤسسة الوطنية للكتاب-1986.
- 62- زكرياء، مفدي: تاريخ الصحافة العربية في الجزائر -جمع و تحقيق أحمد -62 مدي-الجزائر-مؤسسة مفدي زكرياء-2003م.
- 63- سعدالله، أبو القاسم: أبحاث و آراء في تاريخ الجزائر-بيروت-دار الغرب الخرائر-بيروت-دار الغرب الإسلامي-1998م.
- 64- سعد الله، أبو القاسم: تجارب في الأدب و الرحلة -الجزائــر- المؤسســة الوطنيــة للكتاب-1983م.
- 65- سعد الله، أبو القاسم: دراسات في الأدب الجزائري الحديث-الدار التونسية للنشر. المؤسسة الوطنية للكتاب-الجزائر-1985م.
- 66- سعد الله، أبو القاسم: الحركة الوطنية الجزائرية-بيروت-دار الغرب الغرب الإسلامي.
- 67- سعد الله، أبو القاسم: شاعر الجزائر محمّد العيد آل خليفة- الدار العربية للكتاب. المؤسّسة الوطنية للكتاب-ط3-1984م.

- 69- سلمان، نور: الأدب الجزائري في رحاب الرفض و التحرير-بروت-دار العلم للملايين-ط1-1981م.
- 70- سيف الإسلام، الزبير: تاريخ الصحافة في الجزائــر-الجزائــر-المؤسســة الوطنيــة للكتاب-ط2-1985م.
- 71- شرف، عبد العزيز: أدب المقالة من المعاصرة إلى الأصالة. دراسة و نماذج-بيروت-دار الجيل-2000م.
- 72- شريبط، أحمد شريبط: تطوّر البنية الفنّية في القصّة الجزائرية المعاصرة (1947-1985)-منشورات اتّحاد الكتّاب العرب-1988م.
- 73- الشريف، عبّاس محمّد: تاريخ الثورة الجزائرية 1830.1922-المركز الوطني للدّراسات و البحث في الحركة الوطنية لثورة 1 نوفمبر- (عن القرص المضغوط).
- 74- شعباني، الونّاس: تطوّر الشعر الجزائري منذ 1945 حتّى سنة1980-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية.
  - 75- شيبان، عبد الرحمن: حقائق و أباطيل-الجزائر-مطبعة ثالة-ط2-2009م.
- 76- صاري، أحمد: شخصيات و قضايا من تاريخ الجزائر المعاصر-المطبعة العربية-غرداية-الجزائر-.2004

- 77- طالب، أحمد: الالتزام في القصة القصيرة الجزائريــة المعاصــرة ( في الفتــرة مــابين 1980- طالب، أحمد: الالتزام في القصة القصيرة الجزائرية-1989م.
- 78- طبانة، بدوي: قضايا النقد الأدبي-الرياض-دار المريخ للنشر-ط1-1984م.
- 79- طمّار، محمّد: تـاريخ الأدب الجزائـري-الجزائـر-الشـركة الوطنيـة للنشـر و التوزيع-1981م.
- -80 العاني، فؤاد توفيق: الصحافة الإسلامية و دورها في الدعوة-الرياض-مؤسسة الرسالة-1993م.
- 81- عبّاس، محمّد: البشير الإبراهيمي أديبا-الجزائــر-ديــوان المطبوعــات الجامعيــة- المطبعة الجهوية بوهران-1984م.
- 82- عبد العزيز، محمّد حسن: لغـة الصـحافة المعاصـرة-القـاهرة-دار المعـارف-1978م.
- 83- عزوز، أحمد: المقالمة الأدبيمة في الجزائر 1945.1953 مميزات خطابهما الإقناعي-الجزائر-الشبكة العنكبوتية.
- 83- العقون، عبد الرحمن بن إبراهيم: الكفاح القومي و السياسي من خلال مذكّرات معاصر 1920.1936-الجزائر-المؤسسة الوطنية للنشر و التوزيع-1984م.

- 84- الفاخوري، حنّا: تاريخ الأدب في المغرب العربي-بيروت-دار الجيـل-1996م.
- 85-محمّد، سيّد محمّد: الصحافة بين التاريخ و الأدب-القـاهرة-دار الفكـر العـربي- ط1-1985م.
- 86-المدني، أحمد توفيق: حياة كفاح-الجزائر-الشركة الوطنيـة للنشـر و التّوزيـع-1977م.
- -87 مرتاض، عبد الملك: أدب المقاومة الوطنية في الجزائر (1830-1962) رصد لصور المقاومة في السعر الجزائري-الجزائرر-منشورات المركز الوطني للدراسات و البحث في الحركة الوطنية و ثورة أوّل نوفمبر1954-.2003
- 88 مرتاض، عبد الملك: أدب المقاومة الوطنية في الجزائر (1830-1962) رصد لصور المقاومة في النثر الفني-الجزائر منشورات المركز الوطني للدراسات و البحث في الحركة الوطنية و ثورة أوّل نوفمبر1954-.2003
- 89- مرتاض، عبد الملك : فنون النثر الأدبي في الجزائر 1931.1945-الجزائر-ديوان المطبوعات الجامعية-1983م.
- 90 مرتــــاض، عبـــــد الملـــك: نهضـــة الأدب العـــربي المعاصـــر في الجزائـــر 90 مرتـــاض، عبــــد الملـــك: نهضـــة الأدب العـــربي المعاصـــر في الجزائر الشركة الوطنية للنشر و التّوزيع–ط2–1985م.

91 - مروة، أديب: الصحافة العربية نشائها و تطوّرها-بيروت-منشورات دار مكتبة الحياة-ط1-1961م.

92- مصايف، محمّد: فصول في النقد الأدبي الجزائري-الجزائر-الشركة الوطنية للنشر و التّوزيع-ط2-1981م.

93- مصايف، محمّد: النقد الأدبي الحديث في المغرب العربي-الجزائـر-المؤسسـة الوطنية للكتاب-ط2-1984م.

94- المطبقاني، مازن صلاح حامد: جمعية العلماء المسلمين الجزائريين و دورها في الحركة الوطنية الجزائرية 1931.1939-الجزائر-مؤسسة عالم الأفكار للطباعة و النشر و التوزيع-2011م.

95- المقدسي، أنيس: الاتجاهات الأدبية في العالم العربي الحديث-بيروت-دار العلم للملايين-ط7-1982م.

96- المقدسي، أنسيس: الفنون الأدبية و أعلامها في النهضة العربية الحديثة- 96- المقدسي، أنسيس: الفنون الأدبية و أعلامها في النهضة العربية الحديثة- 99- المقدسين-ط5-1990م.

97- منوّر، أحمد: قراءات في القصّــة الجزائريــة-الجزائــر-الشــركة الوطنيــة للنشــر و التّوزيع-طـ8-1981م.

98- ناصر، محمّد: الصحف الجزائرية من 1947إلى1954-الجزائر-دار آلفا للنشر-ط2-2006م.

99- ناصر، محمد: المقالة الصحفية الجزائرية نشاتها تطوّرها أعلامها من 1903- إلى 1931-وزارة الثقافة-2007م.

100- نجم، محمد يوسف: فنّ المقالة- بيروت-دار الثقافة-ط4-1966م.

101- واشف، محمّد الشريف: أصول الحركة الإصلاحية في الجزائر -101 واشف، محمّد الشريف: أصول الحركة الإصلاحية في الجزائر -1982م.

102- الورتلاني، الفضيل: الجزائر الثائرة-الجزائر-دار الهدى-2004م.

103- وزارة الشؤون الدينية-آثار الإمام ابن باديس-الجزائــر- مــن مطبوعــات وزارة الشؤون الدينية-1994م.

104- وزناجي، مراد: حديث صريح مع أ.د.أبو القاسم سعد الله في الفكر و الثقافة و اللغة و التاريخ-الجزائر-منشورات الحبر-2008م.

105- الوشلي، عبد الله قاسم: الإعــــلام الإســــلامي في مواجهـــة الإعــــلام المعاصــر بوسائله المعاصرة-صنعاء-دار البشير للثقافة و العلوم الإسلامية-1994م.

106- يوسفي، محمّد: الجزائر في ظلّ المسيرة النضالية-تقديم و تعريب محمّد الشريف دالي حسين-منشورات تالة-2007م.

## المجلاّت:

1- الثقافة- بحلّة - العدد 76-1983م.

2- الثقافة- بحلّة-العدد 86-1985م.

### الجرائد:

$$1 - 1$$
 - البصائر - جريدة - س $1$  - العدد  $1 - 1935$ م.

$$2$$
 البصائر – جريدة – س $1$  – العدد  $2$  – 1936م.

$$-3$$
 البصائر -جريدة -س $-1$  العدد  $-36$ 

- 12- البصائر -جريدة -س2-العدد 1947م.
- 13- البصائر -جريدة -س2-العدد2-1947م.
- 14- البصائر -جريدة -س2-العدد4-1947م.
- 15- البصائر -جريدة -س2-العدد5-1947م.
- 16- البصائر-جريدة-س2-العدد6-1947م.
- 17- البصائر -جريدة -س2-العدد 11-1947م.
- 18- البصائر جريدة س2- العدد 1947- 1947م.
- 18- البصائر -جريدة -س2-العدد22-1948م.
- 19- البصائر -جريدة -س2-العدد 35-1948م.
- 20- البصائر-جريدة-س2-العدد 41-1948م.
- 21- البصائر-جريدة-س2-العدد44-1948م.
- 22- البصائر جريدة س2 العدد 54-1948م.
- 23- البصائر -جريدة -س2-العدد 61-1948م.
- 24- البصائر جريدة س2 العدد 71 1948م.
- 25- البصائر-جريدة-س2-العدد 11-1949م.
- 26- البصائر-جريدة-س2-العدد68-1949م.
- 27- البصائر -جريدة -س2-العدد 68-1949م.

- 28- البصائر -جريدة-س2-العدد89-1949م.
- 29- البصائر -جريدة -س2-العدد 90-1949م.
- 30- البصائر-جريدة-س2-العدد 94-1949م.
- 31- البصائر جريدة س2- العدد 111- 1950م.
- 32- البصائر -جريدة -س2-العدد 121-1950م.
- 33- البصائر جريدة س2- العدد 140 1951م.
- 34- البصائر جريدة س2-العدد 148-1951م.
- 35- البصائر -جريدة -س2-العدد 150-1951م.
- -36 البصائر جريدة س2 العدد 174 1951م.
- 37-البصائر-جريدة-س2-العدد173-1952م.
- 38- البصائر جريدة س2 العدد 1952 1952م.
- 39- البصائر جريدة س2-العدد 1952-1952م.
- 40- البصائر-جريدة-س2-العدد49-1953م.
- 41- البصائر-جريدة-س2-العدد355-1956م.
- 43- البصائر-جريدة-س3-العدد474-2009م.
  - 44- السنّة-جريدة-2-3.

انمرس

الموضوعات

| .مة:                                                     | مقد  |
|----------------------------------------------------------|------|
| خل: تاريخ الصّحافة العربية                               | مد-  |
| صل الأول: الحركة الإصلاحية في الجزائر                    | الفد |
| أ. الحركة الإصلاحية الجزائرية قبل تأسيس جمعية العلماء    | Ι    |
| 1. I. نشأة الحركة الإصلاحية                              |      |
| 2. I .ورّاد الحركة الإصلاحية                             |      |
| 3. I. أهداف الحركة الإصلاحية و وسائلها                   |      |
| أ- النوادي و الجمعيات                                    |      |
| ب - المدارس و المعاهد                                    |      |
| ج- الصّحافة الوطنية                                      |      |
| II. جمعية العلماء المسلمين الجزائريين                    |      |
| 1.II. تأسيس الجمعيّة                                     |      |
| 2.II. روّادها                                            |      |
| 3.II. أهداف جمعيّة العلماء المسلمين الجزائريين و مبادؤها |      |
| صل الثاني: الأبعاد الموضوعية لأدب الصحافة الإصلاحية      | الفد |
| 82 الإصلاح الدّيني: I                                    |      |

| II . الإصلاح الفكري:                                |
|-----------------------------------------------------|
| III . الإصلاح السّياسي:                             |
| 1.11 التّجنيس:                                      |
| 2.III. الإندماج:                                    |
| 3.III. الجمعية و الثّورة:                           |
| الفصل الثالث: نماذج أدبية                           |
| I . المقال عند الإبراهيمي: I                        |
| 1.I. الإبراهيمي و الإصلاح الاحتماعي:                |
| 2.I الإبراهيمي و الإصلاح السّياسي:                  |
| 3.I. اللّغة- العروبة- و الإسلام:                    |
| II . الشّعر الإصلاحي                                |
| 1.II. محمّد العيد و الشّعر السياسي:                 |
| 2.II. محمّد العيد و الشّعر الاجتماعي:               |
| 3.II. اللّغة، العروبة و الإسلام في شعر محمّد العيد: |
| III . القصة القصيرة الجزائرية                       |
| 1.III. الإرهاصات الأولى لنشأة القصة القصيرة         |
| 2.III. رضا حوحو رائد القصة القصيرة الجزائرية        |

| أ- رضا حوحو و القضايا الاجتماعية                    |
|-----------------------------------------------------|
| ب- رضا حوحو و القضايا الدّينية                      |
| ج- رضا حوحو و القضايا السياسية                      |
| الفصل الرابع: الخصائص الفنية لأدب الصحافة الإصلاحية |
| I. الخصائص الفنية للمقالة الأدبية:                  |
| 1.I. الالتزام في مقالات الإبراهيمي:                 |
| 2.1 الاقتباس عند الإبراهيمي:                        |
| 3.I. أسلوب الإبراهيمي:                              |
| II. الخصائص الفنية لشعر محمّد العيد:                |
| 1.II. الالتزام في شعر محمّد العيد:                  |
| 246 أثر القرآن في شعر محمّد العيد:                  |
| 3.II. اللّغة الشّعرية عند محمد العيد :              |
| III. الخصائص الفنية لأدب رضا حوحو:                  |
| 1.III. أسلوب رضا حوحو                               |
| 262 عناصر القصة القصيرة                             |
| أ- السخرية                                          |
| ب- الأحداث                                          |

| 260 | ó | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>ج- الحوار |          |       |
|-----|---|---------------------------------------------|---------------|----------|-------|
| 27  | 2 | <br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <br>          | ••••     | خاتمة |
| 27  | 7 | <br>                                        | <br>و المراجع | المصادر  | قائمة |
| 29  | 5 | <br>                                        | <br>عات       | ر الموضو | فص س  |

بدأت معالم النهضة الأدبية في الجزائر ترتسم في أواخر القرن التاسع عشر و بداية القرن العشرين مع ثلّة من الكتّاب و الشّعراء المحافظين، لتعرف طفرة نوعية في أعقاب الحرب العالمية الأولى بفضل الصّحافة و انتشار التعليم و إحياء التّراث، ما حدا بأعلام الإصلاح إلى الإفادة من مصادر التّراث العربي وكنوزه من جهة، و الاغتراف من روافد النّهضة الفكرية و الأدبية الحديثة من جهة ثانية. و مع ظهور السّلسلة الثانية من مجلّة البصائر شقّ الأدب الجزائري طريقه نحو النّهضة الحقيقية، و بدأ التفاعل الفنّي على أيدي مصلحين محددين، ما ساعد على ازدهار العملية الأدبية و ظهور فنون جديدة كالمقال و القصّة و المسرح...علما أنّ هذه النّهضة الأدبية إنّما كانت تواكب المسيرة الإصلاحية السيّاسية و الاحتماعية و الفكرية فكانت نمضة شاملة مسّت كافّة المجالات الدينية و السّياسية و الاحتماعية و الفكرية.

La renaissance littéraire algérienne a commencé à la fin du 19eme siècle début du 20eme, grâce aux écrivains et poètes conservateurs. Après la 1eme guerre mondiale, elle a connu un développement majeur à l'aide de la création de la presse, la propagation de l'éducation et la résurrection du patrimoine. Ce qui a permit aux écrivains innovateurs et réformateurs de tirer profit des ressources du patrimoine et des affluents de la renaissance moderne. De ce fait, et avec l'avènement de la 2eme série d'ELBASSAYER le processus littéraire à prospérer et des nouveaux genres ont paru.

MOTS CLES: Réforme- Renaissance- Bassayer- Presse- L'évolution de la littérature algérienne.

The Algerian literary renaissance began in the late 19<sup>th</sup> century early 20<sup>th</sup> century, thanks to the conservative writers and poets. After the First World War, it has experienced a major development with the aid of the press creation, the spread of education and the resurrection of the patrimony. This has allowed the innovating writers and reformers to take advantage of patrimony resources and the tributaries of the modern renaissance. By this fact and with the advent of the second series of ELBASSAYER, the literary process has prospered and new genres have appeared.

KEYWORS: Reform- Renaissance- Bassayer- Press- The evolution of Algerian literature.