# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي



جامعة "أبوبكربلقايد"-تلمسان كلية العلوم الإنسانية والعلوم الاجتماعية

قسيم: التاريخ وعلم الآثار

شعبة: الثقافة الشعبية

تخصص: الأغنية الشعبية الجزائرية

# مكينة تلمسان في الأعنية الشعبية الجزايرية

مذكرة لنيل شهادة الماجستير

تحت إشراف:

ھ أ.د محمد سعيدي

إعداد الطالب:

🗷 حمرة حسني

#### لجنة المناقشة:

🗻 أ.د.عبد الحق زريوح 💎 أستاذ التعليم العالي جامعة تلمسان – رئيسا

ع أ.د.محمد سعيدي - أستاذ التعليم العالي جامعة تلمسان - مشرفا ومقررا

🗷 أ.د. مصطفى أوشاطر - أستاذ التعليم العالي جامعة تلمسان - عضوا

ع أ.د. شعيب مڤنونيف - أستاذ التعليم العالي جامعة تلمسان - عضوا

السنة الجامعية : 2012—2013

# الإهـــاء

إلى أحق الناس بصحبتي أمي وأبي أمي وابي وابي وابي إخوتي ، وكافة أفراد أسرتي الكبيرة والصغيرة والمحيدة أهدي ثمرة الجهد

# كلمة شكر وعرفان

من لم يشكر الناس لم يشكر الله. أتقدم بالشكر الجزيل والعرفان الجميل لكل الأساتذة الذين شرفوني بمرافقتهم لي في مساري الدراسي وعملوا على النصح لي و توجيهي، خاصة أستاذي المشرف الأستاذ محمد سعيدي، والأستاذ شعيب مقنونيف، والأستاذ عبد الحق زريوح، والأستاذ مصطفى أوشاطر.

ولكل من مد لي يد العون من الأصدقاء والزملاء، خاصة مدير إذاعة تلمسان الجهوية، وكذا مسؤول الأرشيف والمكتبة الصوتية بالإذاعة الوطنية.

و من الجحود أن أنكر فضل عائلتي التي أخذت من حقوقها الكثير...، فالحمد لله في البدء والأخير

# المقدمة

#### مقدمة:

يمثل التراث الشعبي عموما شكلا من أشكال الهوية والانتماء، ولقد انتبه القدماء للتراث باعتباره عنوانا لأصالة الأمة فراحوا يدنون ما علق في هذا التراث وتجلي لنا دوره، وان كنا لا ننكر ان جزاءا كبيرا من هذا التراث قد ضاع بفعل عاملي الزمن وكذا الإنسان، ولعل التراث الشعبي لازال يعاني قلة الاهتمام وان كان البعض قد تصدى لجمعه وتدوينه وتوثيقه، ونذكر في هذا المقام مجهودات حاولت، قدر الإمكان، الحفاظ على ما تبقى من ذاكرة هذا التراث، ونذكر في هذا المقام مجهودات الرعيل الأول من جمع هذا التراث، ولا سيما الشعري منه، التي تجسدت في جمع محمد بخوشة لقصائد عديد الشعراء، كابن مسايب والأخضر بن خلوف وغيرهم وكذا الأستاذ عبد الحق زريوح و الاستاذ شعيب مقتونيف، ثم محاولات بعض طلبة قسم الثقافة الشعبية، وان بقي مما جمعوه من شعر حبيس أدراج المكتبات لا يلتفت إليه إلا ناذرا، إلا أن ذلك يمثل محاولات جادة لجمع أكبر قدر ممكن من هذا الإبداع الشعبي الذي يجسد مرآة صادقة لثقافة الجماهير الشعبية وميولاتها وطموحاتها، وكذا يمكن من الوقوف على الأنماط الحياتية الشعبية المتجلية في النص.

التراث الشعبي إنما يكمل بعضه بعضا، إذ يتلاقح الشعر الملحون بالحكاية العشبية في شكل ملائم وسير شعبية شعرية، وكذلك تترادف الموسيقى الشعبية والشعر الملحون ليشكلا فرعا آخر من فروع هذا

التراث، ألا وهو الأغنية الشعبية التي تعدّ سجلا صادقا لكل مكونات الشعب الثقافية والحضارية.

ولما كانت الأغنية كذلك فقد حملت ما يمثله الشعب من قيم تعبيرية واعتقاديه وحتى ممارساتية، كما مثلت بجلاء علاقة الإنسان بما يحيط به من بيئة مكانية و فضاءات زمنية، ولما كان الإنسان ميالا بطبعه إلى التجمع والاستقرار فقد تمثلث الحاسية المدنية لدى الفرد، وشكلت المدينة موضوعا من موضوعاتها.

والمدينة انتماء للأرض والتاريخ فكانت الأغنية بمثابة منبر للإعلان عن هذا الانتماء والعلاقة بين المدينة والأغنية الشعبية إنما هي علاقة ترابطية متصلة الوشائج، فالأغنية الشعبية احتضنت المدينة كموضوع والمدينة احتضنت الأغنية الشعبية كتراث منها ومعبر عنها، وتعالق تاريخ هذه بتلك، بل وأصبح كل منهما تعبير عن هوية الآخر.

وانطلاقا مما سبق اختمرت لدي فكرة البحث عن صورة المدينة في الأغنية الشعبية الجزائرية، وقد فرضت علي ضرورة البحث تحديد فضاء الدرس أن أخصص البحث كله لمدينة تلمسان، وعنونته بـ:

" تلمسان في الأغنية الشعبية الجزائرية "، ذلك أن تلمسان في حدّ ذاتها تعدّ إحدى المدارس الموسيقية الكبرى بشمال إفريقيا كلها، كما أنها مدينة نالت من العراقة والشهرة ما جعل شعراء ومغنيين كثر يتغنون بها إما مترنمين بجمالها وعزها وتاريخها وإما راثين ما آلت إليه في بعض محطاتها التاريخية.

ولكن بقي علينا تحديد ما المقصود بالأغنية الشعبية؟
لا نقصد بها سوى ما يتردد على ألسنة عامة الشعب وما
يسمعونه من نصوص مغنّاة تتحدّث عن تلمسان وتؤرخ لها وتسمي
مواقعها وأحياءها ودرويها وأزقتها بل وحتى نساءها، وذلك انطلاقا من نصين
اثنين اخترناهما لكل من الشاعرين محمد بن مسايب ويومدين بن سهلة، وذلك
لذيوع النصين في الأوساط الشعبية ولخدمة موضوع البحث من حيث إنهما
يمثلان وثيقة تاريخية يمكن الاعتماد عليها في التأريخ لتلمسان أيام الأتراك

فضلا عن أنهما يصفان المدينة تاريخيا، و جغرافيا، واجتماعيا وبدّقة شديدة، مثل ذكر المواقع والأبواب والدروب والمساجد والحومات وبعض ما يتعلق بأسماء النسوة التى كانت متداولة آنئذ.

وقد تشكلت هذه الدراسة من ناحية المنهجية من مقدمة تعرفية بالموضوع، وفصل تمهيدي، فصول ثلاثة.

فالفصل التمهيدي دار الحديث فيه حول منزلة تلمسان أدبيا وفنيا وتاريخيا.

في حين أفردت الفصل الأول لعلاقة الفولكلور بالشعر الشعبي والغناء وقد اشتمل على مباحث ثلاثة؛ الأول منها تحدثنا فيه عن الفن الشعبي وعلاقته بالفلكلور والموسيقى، أما المبحث الثاني تناول تاريخ ومفاهيم الشعر الغنائي، بينما المبحث الثالث تناول مفاهيم الغناء والموسيقى وأصولهما التاريخية.

ووسمت الفصل الثاني، من هذا البحث، بـ" فضاءات تلمسان وصورة المرأة في الأغنية الشعبية، وهو بدوره اشتمل على ثلاثة مباحث؛ الأول منها خُصص لـ " الفضاء في الأغنية الشعبية " حيث قاربنا تلمسان في نصوص الأغنية الشعبية، وعرضنا لأنواع الفضاءات في تلمسان المدينة،

ذلك أن هذه الفضاءات تمثل للإنسان السكون والملاذ من الزحام والفوضى.

وثانيها عالج صورة المرأة في المدينة كما بينته الأغنية الشعبية، بينما ثالثها خصصناه للحديث بشيء من الاقتضاب عن الخصائص الشكلية لنص الأغنية الشعبية.

و آخر فصول هذا العمل موسوم بـ" لأسماء تلمسان في الأغنية الشعبية الجزائرية" وضمناه مبحثين اثنين، أولهما عالج تلمسان التسمية ودلالتها، وثانيهما صفات مدينة تلمسان من خلال النصوص المغناة.

ثم أعقبت ذلك بملحقين اثنين؛ الأول منهما فقد جعلته مخصصا للنصوص الشعرية نموذج الدرس، وقد قمت فيه بتدوين القصائد وتوثيقها اعتمادا على السماع وكذا على المدون منها، وقد دونت ما غنى منها فحسب، ثم إني تعرضت لهذه النصوص بالشرح لكل ما بدي فيه غموض أو لبس، مع الإفشارة إلى أن هذه النصوص تنوعت فمنها ما

كان خاص خاصا " بتلمسان المدينة الموضوع "، ومنها ما كان حول "مدينة تلمسان في ثنايا الأغنية الشعبية".

وثاني الملحقين خاص بصور شيوخ وأرباب الطرب الشعبي في الجزائر ؟ مؤدو هذه القصائد التي تغنت بتلمسان.

ثم إني ختمت هذا البحث بخاتمة دونت فيها ما توصل إليه البحث من نتائج.

وكأي باحث لا زال يخطو خطواته الأولى في ميدان البحث في مضمار النراث الشعبي فإن رحلتي البحثية لم تكن من السهولة بمكان، اذ كثيرا ما وجدتني مضطرا بين صعوبة الموضوع ومتعته حينا وتائها بين ثنايا الأغاني الشعبية، ذلك أني تركت البحث مفتوحا ولم أحدد اي نوعية الاغنية الشعبية التي أروم البحث من خلالها، ومعلوم ان الجزائر غنية بطبوعها الموسسيقية الشعبية وتراثها الثقافي اللامحدود، بيد انه رب عجلة تهب ريثا، فقد وجدتني بعد ذلك قد جمعت قدرا لا بأس به من مادة الدرس الخام، لأعدل عنها لكثرتها وتتوعها واقتصرت على القصائد التي خلّدت تلمسان مثل رائعة " يا ضو اعياني" لأبي مدين بن سهلة، أو بكتها على طريقة القدماء مثل قصيدة الشاعر محمد بن مسايب " ربي اقضى عليها".

إلا أن نذرة المراجع التي تناولت المدينة في الشعر العربي عموما قد زادت من مشقة البحث وعناء الدرس.

بيد ان هذه الصعاب قد ذلل ذلك بعضها بفعل توجيهات اساتذتي الأفاضل وعلى رأسهم الاستاذ الدكتور محمد سعيدي الذي تجشم عناء الاشراف على البحث و قرائته وتقويم ما اعوّج منه، فله منّي عظيم الثناء وجزيل الشكر والامتنان، صادق الدعاء.

كما أتوجه بجزيل الشكر للأستاذين الكريمين، الأستاذ الدكتور عبد الحق زريوح وكذا الأستاذ الدكتور شعيب مفتونيف على ما أسدياه من نصح وما قدماه لي من توجيه أنار لي سبل البحث والدراسة.

كما اشكر جزيل الشكر أساتذتي الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة الذين تجشموا عناء القراءة في هذا البحث وتقييمه.

وفي الاخير فإني لا أدّعي أني قد ألممت بكل جوانب الموضوع الدراسية أو أني قد حويت كل زواياه المعرفية، بل إنه اجتهاد رام صاحبه أن يقترب خطوات و أن يجمع ما استطاع من شتات الموضوع واختزال ما أمكن من شساعته، وحسبي أنها محاولة لإضافة لبنة أخرى لعناصر التراث الشعبي الجزائري.

كما و أسأل الله تعالى التوفيق والسداد، وأتمنى أن يعود عملي هذا بالفائدة على قارئيه، وحسبي من المطلعين على هذا البحث أن يلتمسوا لي العذر الذي يرفع عنّي حرج التقصير أو النقص، فما ادّخرت جهدا إلاّ بدلته في إعداده وإخراجه على أحسن صورة ولا يسعني مجددا في نهاية هذه المقدمة إلا أن أسجل عظيم شكري، وتقديري للأستاذ "محمد

سعيدي" على ما خصني به من رعاية صادقة، وتوجيه سديد، فكان لها

الأثر الكبير في بلوغ هذا البحث ما بلغه، فكان بحق المرشد المعين، فجزاه الله عنا كل خير.

والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وبالله وحده التوفيق.

حمرة حسني

تلمسان يوم: 24 مايو 2012

# الفصل التمهيدي

# منزلة تلمسان أدبيا و فنيا وتاريخيا

أولا- تلمسان موطن الجمال

ثانيا - تلمسان في ثنايا المدح لسلاطينها

ثالثا- تلمسان فنيا وعمرانيا

رابعا - أسباب هجرة الأندلسيين إلى تلمسان واستقرارهم بها

خامسا - النهضة العلمية والعمرانية بتلمسان خلال العهد الزياني

سادسا - العلاقات الطيبة بين بني زيان و الأندلس

سابعا- سقوط مملكة غرناطة و اضطهاد المسلمين

ثامنا - العلماء الأندلسيون الوافدون على تلمسان و دورهم في تطور الحركة

العلمية

#### مدخل:

لتلمسان منزلة خاصة في تاريخ المغرب العربي، فهي المدينة الساحرة الفاتنة بطبيعتها. وهي العاصمة الزيانية التي جمعت بين المجد و السلطان. بل إنها تلمسان التي مازلت إلى اليوم تحمل شهاداتٍ تدل على ميلاد الحضارات بها وتنوع الثقافات و تعدد العادات. أو هي تلمسان المدينة العريقة التي جمعت بين الأدب و التاريخ. كل هذه الأوصاف لم تكن سوى عوامل أججت نار حب الأدباء لهذه المدينة ، و كانت بمثابة الشرارة التي حركت قرائح الشعراء فراح هؤلاء يظهرون وَجْدهم و شوقهم لهذه المدينة في إبداعاتهم الشعرية و النثرية فتعددت بذلك زوايا هذا الشوق وأركان ذلك الوجد

وعليه فإن الغاية من هذا البحث هو تقفي آثار تلك الأعمال الإبداعية التي جعلت من تلمسان موضوعا فنيّا. ومحاولة إحصائها و إبراز تتوعها و تحديد الجامع بينها قديما و حديث.

عرفت بلاد المغرب العربي نهضة أدبية، نافس فيها أدباؤها غيرهم من أدباء المشرق والأندلس، ويرجع الفضل في ذلك كله إلى تلك المدارس و التي رأت النور في بعض مدنه كفاس و مراكش و القيروان و تلمسان و بجاية و غيرها. كما يرجع الفضل إلى تلك الحلقات العلمية التي كانت تعقد بين جنبات هذه المدارس، بزعامة مشايخ و علماء كان لهم من الشأن مثل ما كان لنظرائهم في البلاد العربية الأخرى، وقد أشار ابن خلدون إلى هذه النهضة العلمية الحضارية التي عمت المغرب العربي و التي رأى بأنها استُمدت من الحضارة الأندلسية و

ذلك بحكم الجوار و القرب يقول: " و أما المغرب العربي ، فانتقل إليه منذ الموحدين من الأندلس حظ كبير من الحضارة "1.

و يذهب أبعد من ذلك حين يوصل الحضارة التي عرفتها مدن المغرب العربي عموما و تلمسان بوجه خاص بالحضارة الأموية التي انتقلت إلى الأندلس ومنها إلى الموحدين فالزناتيين<sup>2</sup>.

فتلمسان، واحدة من هذه المدن التي تزعمت النهضة العلمية و الأدبية وقد ساعدها في ذلك موقعها الجغرافي فهي تعد حلقة وصل بين المشرق والمغرب، و بالتالي فإن كل جديد كان يطرأ على علوم أو آداب المشارقة إلا و شق لنفسه طريقا إلى بلاد الأندلس و حتما تمر قوافل العلم و الأدب بهذه الربوع ،فيكون لأهلها حظ الاطلاع و التأثر والإبداع . يضاف إلى ذلك عامل آخر هو أن تلمسان رُزقت بسلاطين و أمراء عُنوا بالعلم و أهله، فنهضت الثقافة على أيديهم نهضة نافسوا بها الأمم الأخرى. فالتاريخ يثبت أن هذه المدينة عرفت في العهد الزياني حضارة عظيمة علمية و سياسية لم يُعرف لها مثيل من قبل، جعل مساجدها ومدارسها تنافس جامع الزيتونة و القروبين .كما أن سلاطينها كانوا يمجدون العلم و يقدسونه و يقربون إليهم أهله ، فالسلطان الأديب أبي حمو

ا عبد الرحمن ابن خلدون، المقدمة، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع: بيروت لبنان، 1996، ص 181

<sup>2</sup> المصدر السابق، ص 180.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: لطفي عبد الكريم، الدرس البلاغي عند أبي القاسم الكلاعي (مخطوط) مذكرة ماجستير، جامعة تلمسان، 2004- 2005، ص 34.

الثاني اعتنى بالعلم و أهله ما لا يمكن وصفه 1 ، ففي العهد الزياني أنشئت مدارس عديدة تخرج منها كثير من العلماء و الأدباء و من هذه المدارس نذكر المدرسة التاشفينية التي بناها عبد الرحمان أبو تاشفين (سنة 718هـ) و التي اعتبرت تحفة معمارية رائعة إلا أن الاحتلال الفرنسي هدمها ليبني مكانها دار البلدية ، و صفها المقري بأنها من بدائع الدنيا، و المدرسة الحلوية و المدرسة اليعقوبية التي أمر أبو حمو موسى الثاني ببنائها عام 765هـ و المدرسة العبّادية التي أمر ببنائها أبو الحسن المريني (ت 752) سنة  $740هـ^2$  وهي مدارس و صفها يحيي ابن خلدون " بالمعاهد الكريمة"  $^{3}$  وغايته من هذا القول أنها جمعت بين علو المستوى التعليمي بها، و الزخرفة الفنية التي طبعت شكلها وعمرانها كما أن أغلب العلماء اغترفوا من نبع هذه المدارس و نذكر منهم: العلامة أبو إسحاق إبراهيم بن يخلف التنسى و أبو عبد الله محمد بن أبى بكر بن مرزوق التلمسانى (ت 681 ه) و أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن خلف التلمساني (ت 690 هـ) و أبو عيسى بن الإمام (ت 749هـ) وغيرهم ...

## أولا- تلمسان موطن الجمال:

<sup>1</sup>ينظر: تاريخ بني زيان ملوك تلمسان..، ص 179.

² ينظر: ابن مريم التلمساني، البستان في ذكر الأولياء و العلماء بتلمسان... ص 11.

دبغية الرواد..، ج1 ص 86.

حضيت تلمسان بعناية الشعراء و الأدباء، و ذلك كون أغلب ملوكها قالوا شعرا أو أحسنوا تذوقه، فساعد ذلك على تحريك العملية الإبداعية بتقريب أهل العلم و الأدب منهم حتى أصبح البلاط الملكي في العهد الزياني يزخر بأهل الأدب الذين قالوا في المدينة قصائد رائعة، وحبروا عبارات و رسائل بديعة بليغة. كما أن الجمال الطبيعي الذي حبا به الله هذه المدينة. ساعد القرائح على النظم و التحبير فصدر عن هؤلاء نصوصا أدبية " نلمس في معظمها حبا للوطن و افتنانا بطبعته الساحرة "أ و لعل لسان الدين بن الخطيب يؤكد تأثر الشاعر التلمساني بحاكم المدينة و بطبيعتها الخلابة الفاتنة و ذلك في قوله: "تلمسان مدينة جمعت بين الصحراء و الريف و وُضعت في موضع شريف كأنها ملك على رأسه تاجه و حواليه من الدوحات حشمه و أعلامه عبادها يدها و كهفها كفها و زينتها زيانها و عينها أعيانها و هواها المقصور بها فريد و هواها الممدود صحيح عتيد و ماؤها برود صريد " .

فهذه واحدة من الصور الرائعة التي و صفت بها تلمسان . فابن الخطيب الذي عاش متنقلا بين قصور الأمراء والحكام في الأندلس و المغرب العربي مستشارا للأمير تارة، أو كاتبا للديوان أو وزيرا طورا ،وجد في صورة الملك المتربع على عرشه، و الواضع التاج المرصّع على رأسه – وهي الصورة التي لازمت ابن الخطيب خلال أعظم مراحل حياته – أحسن الصور التي يمكن التعبير بها .

<sup>177.</sup> ص 177. أناريخ الأدب الجزائري ... ص

فراح يسقطها على تلمسان الفاتنة بجمالها و جمال مبانيها و عظمة و شهامة حاكمها المتمثل في أبي حمو الثاني الذي أكسب بحكمه المدينة هيبة و شموخاً. فابن الخطيب إذا ينظر إلى تلمسان من زاوية الحكم الرشيد الذي حكم المدينة ، ربما تكون الغاية من هذا التعبير التقرب من الحاكم و كسب ودّه. إلا أن ما عبر عنه ابن الخطيب من تحديد لموقع تلمسان بين الصحراء و التل وما احتوته من قصور و مروج و عيون فإنه لم يكن الوحيد الذي فتنه هذا الجمال بل إن أغلب الشعراء الذين أقاموا بتلمسان أو كانوا من الوافدين إليها تأثروا بالطبيعة الساحرة للمدينة و بالتالي اعتمدوا ذلك الجمال موضوعا لأشعارهم.

فهذا أبو جمعة التلاليسي  $^{1}$ الطبيب الخاص للسلطان أبي حمو موسى الثاني يقول $^{2}$ :

سقا الله من صوب الحيا هاطِلا وبْلاً

ربوع تلمسان التي قدرها استعلاً

ربوع كان الشباب بها مصاحبي

جرَرْتُ إلى اللذات في دارها الذّيلا

فكم نلت فيها من أمان قصية

<sup>1</sup> هو أبو جمعة عبد الله بن محمد التلاليسي ( التلمساني) الطبيب الخاص لابي حمو موسى الثاني، يجهل تاريخ وفاته إلا أن الحوادث تؤكد أنه كان على قيد الحياة بين عامي موسى موسى مرمضان شاوش، باقية السوسان في التعريف بحظارة تلمسان، ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر، 1995، د.ط، ص 500). وبغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، ج 1 ...، ص ص 89، 90.

و كم منح الدهر الضنين بها النيلا

.. و كم ليلة بنتا بصفصيفها الذي

تسامى على الأنهار إذ عدم المثلا

.. و عُبَّادها ما القلب ناس ذمامه

به روضة للخير قد جُعلت حلاً

بها شيخنا المشهور في الأرض ذكره

أبو مدين أهلا به أبدا أهلا

لها بهجة تزري على كل بلدة

بتاج عليها العروس إذا تُجْلني

فيا جنة الدنيا التي راق حُسنها

فحازت على كل البلاد به الضلا

فالتلاليسي يؤكد ما ذهب إليه ابن الخطيب في علو شأن تلمسان.

إلا أن هذه الرفعة لم تكن بسبب رُشد ملوكها و سلاطينها بل إن الخالق رفع من هذا شأن حيث أكرمها بغيث اهتزت له الأرض وربت و زادت في جمالها و شموخها.

فالشاعر يرى تلمسان من زاوية تعدد أماكن الأنس فيها بين الصفصيف الجارية عيونه، و عبَّادها الأخضر الوارف الضلال الحاضنة تربته رفات أبي مدين الذي ملأت شهرته الأفاق. فهو قد و جد في تلمسان أمنه و راحته يراها عروسا في أحسن حلتها شدّت إليها أعين الناس و" تلك من القيم الجمالية التي تربط المدينة بالحياة و الشباب و الربيع و أجواء الولائم السعيدة التي تجمع الناس في جو الفرح و الابتهاج "1.

إذاً لا يمكن إنكار ما للبيئة من أثر على إبداع الأديب ، كما لا يمكن أن ننكر أنه كلما كان الفضاء الذي يعيش و يعمل فيه هذا الأديب جميلا كلما ازداد التعلق به و شدَّ إليه هوى المبدع و ساعده على الإبداع، وتلك صفة لازمت تلمسان عبر العصور " فعدّت بذلك مهبط وحي الشعراء و مصدر إلهامهم " 2 و الشاعر التلمسانى الهادي السنوسي الزاهري يؤكد ذلك

في قوله 3:

هذي لعمرك يا خلى تلمسان

فيهنأ القلب و لتبرحه أشجانُ

1 زهرة خواني" الحيز الأدبي في وصف تلمسان لأبي جمعة التلاليسي "، مجلة الفضاء المغاربي، العدد الرابع، أكتوبر 2007، ص 72.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سوميشة بن مداح، " تلمسان في الشعر العبد الوادي"، مجلة الفضاء المغاربي العدد الرابع، أكتوبر 2007 ، ص 81.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> عبد الرحمان الجيلالي، تاريخ الجزائر العام، ج 01، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، 1984، ص 236.

تلك التي أشبع الراوي روايته

منها تاریخها تاج و عرفان

تلك التي لم يزل تاريخها مثلا

شيدت به لصروح العز أركانُ

فالزاهري يشده تاريخ تلمسان الحافل و يرى فيه مصدر إلهام فالمدينة عنده ليست جمالا طبيعيا فحسب بل هي تاريخ حافل بأمجاده و موطن ثري بآثاره.

و لعل ابنَ خميس الذي عاش بين وهاد و نجاد تلمسان و بين ساحاتها و وديانها، يُعدُّ رائد الوصف لتلمسان ففيها نظم أول قصائده و منها استوفى معانيه و أفكاره, و الفضل يعود إليها في استخلاص ألفاظه و إيقاعات شعره.

إنه ببساطة مثله مثل أقرانه الذي عاشوا بالمدينة أو جاؤوها وافدين إليها استوقفهم هوى تلمسان و سحرهم نسيمها ، فهو جعل من تلمسان حديثا ينسيه كربه و حزنه و ابتعاده عنها قسرا، فتلمسان بالنسبة لابن خميس ترياق يشفي عليل الفراق، و يسلي النفس و يريح الضمير، فتلمسان هواه و ملهمتُه فهو لم يقل قصيدة في المدح أو الرثاء أو غيرها...إلا جعل من هذه المعشوقة مقدمة لقصيدته و مطلعا لها فهاهو يمدح صديقه ابن الحكيم برائعة بدأها بقوله فيها 1:

سل الريح إن لم تسعد السفن أنواءً

<sup>1</sup> نفح الطيب ... ج 01، ص ص 370، 371.

فعند صباها من تلمسان أنباءُ

و في خفقان البرق منها إشارة

إليك بما تتمى إليك و إيماءُ

تمر الليالي ليلة بعد ليلة

و للأذن إصغاء و للعين إكلاء

.. و أهدي إليها كل يوم تحية

و في ردّ إهداء التحية إهداء

فهو يسأل الرياح القادمة من الجنوب علها تحمل له من تلمسان أخبارا سارة تسعد و يقول فيها معبرا عن أشواقه كذلك:

تلمسان جادتك السحاب الروائح

وأرست بواديك الرياح اللواقح

وسح على ساحات باب جيادها

مَلَثُ يصافي تربها و يصافح

يطير فؤادي كلما لاح لامع

وينهل دمعي كلما ناح صادح

.. كتمت هواها ثم برح بي الأسى

## و كيف أطيق الكتم و الدمع فاضح

لساقية الرومي عندي مزية

و إن رغمت تلك الرواسي الرواشح

.. نسيت و ما أنسى الوريط ووقفة

أنافح فيها روضة و أفاروحُ  $^{1}$ 

فشوق ابن خميس دعاه إلى ذكر أماكن الصبى، فراح يصفها و صفا دقيقا. يعبر فيه عن أشجانه و همومه الناتجة عن فراقه لمدينة تعلق بها وكبر عليه نسيانها أو تجاهلها.

و تعد هذه القصيدة من أشهر ما قال ابن خميس، و هي قصيدة تعبر عن شاعرية الرجل فالقارئ يشعر برقة المعاني و حسن اختيار اللفظ و نتاغم الموسيقى الداخلية فيها كما قيل " فقد اجتمع في شعره صوت المتنبي و قوة ألفاظ البحتري و أصباغه و جناس أبي تمام " 2 ( 14) فمكانة ابن خميس الشعرية أثبتها ابن خلدون في قوله " كان لا يجاري في البلاغة و الشعر "3.

كما جاء في عائد الصلة لابن الخطيب ما نصه "كان نسيج وحده زاهدا و انقباضا و أدبا و همّة حسن الشيبة جميل الهيئة سليم الصدر قليل التصنّع ...

المصدر السابق.

² تاريخ الأدب الجزائري..، ص 191. و " تلمسان في الشعر العبد الواد"..، ص 85.

تاريخ الأدب الجزائري..، ص 178.

عارفا بالمعارف القديمة مضطلعا بتفاريق النِّحل و فحلُ الأوزان من المطوّل أقدر الناس على اجتلاب الغريب" 1 و قد أبدع في و صفه للمدينة التي احتضنته و التي عشقها قال في بني العزفي أمراء مدينة سبتة قصيدة أظهر فيها وَجْدَهُ و شوقه لمدينته، بل لمعشوقته<sup>2</sup>:

تلمسان لو أن الزمان بها يسخو

مُنى النفس لا دار السلام والكرخ

و داري بها الأولى التي حيل دونها

مثار الأسى لو أمكن الحنق اللبخ

وعهدي بها و العمر في عنفوانه

و ماء شبابي لا أحين و لا مطخُ

فابن خميس يبدي وفاءه لمسقط رأسه، وحنينه لدروب طفولته، وهو بذلك يؤكد أنه من شرب من كأس هيام تلمسان لا يمكنه أبدا التخلي عن هذا الحب أو نسيان مواطن جمالها العديدة المتعددة. فهو ينظر إلى تلمسان من منفاه فلا يجد في نفسه حرجا أن يظهر شوقه و عشقه لمدينته وهذا يتأكد في كونه جعلها مطلعا لأغلب قصائده.

انفسه: ص 178.

<sup>370</sup> ص 05 ، ... بنفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب... ب

## ثانيا- تلمسان في ثنايا المدح لسلاطينها:

إذا كان أغلب من صادفنا من الشعراء قد فتنتهم تلمسان بجمالها فراحوا يرسمون هذا الجمال في ثنايا قصائدهم ، فإن بعضهم وجد في مدح ملوكها وسيلة لتعبير عن علاقته بهذه المدينة، و مثل هؤلاء الفقيه العالم الناظم أبو عبد الله محمد بن يوسف الثغري يصور تلمسان من خلال قصيدة رفعها للسلطان أبي حمو قائلا 1:

أيها الحافظون عهد الوداد

المصدر السابق، ص 121 و ما بعدها.

جددوا أنسنا بباب الجياد

و صلها أصائلا بليالي

كلآل نظمن في الأجياد

في رياض منضدات المجاني

بين تلك الربى و تلك الوهاد

... كل حسن على تلمسان وقف ً

و خصوصا على ربى العباد

ضحك النور في رباها و أربى

كهف ضحاكها على كل نادي

فلعل القارئ لهذه القصيدة المطولة تشده تلك الرقة والنعومة و الصور الفنية البديعة التي ميزتها.

و من قول الثغري كذلك في مدح سلطان تلمسان $^{1}$ :

تاهت تلمسان بحسن شبابها

و بدا طراز الحسن في جلبابها

فالبشر يبدو من حباب ثغورها

1 نفسه.

متبسما أو من ثغور حبابها

.. حسنت بحسن مليكها المولى أبي

حمو الذي يحمى حمى أربابها

ملك شمائله كزهر رياضها

و نداه فاض بها كفيض عبابها

فالثغري يرى تلمسان من خلال حاكمها فهو قد خلع من حسن جمال تلمسان ليسقطه على هذا الحاكم الذي يرى فيه سبب اكتمال الصورة الجميلة للمدينة أو قل يراه قطعة من جمال تلمسان.

و عليه يمكن القول أن الشعر لم يقف عند حدود جمال هذه المدينة بل تعد ذلك إلى سلاطينها الذين استطاعوا الحفاظ على هذا الجمال الذي حبا به الله هذه الربوع ، والذين أضافوا إليه مسحة بما بنوه من قصور و شيدوه من عمران.

ومعلوم أن مدح الشاعر للسلطان و ذكر مناقبه، و أعماله الجليلة على مملكته هو تعبير و تصوير و وصف لهذه المملكة أو المدينة ومن الذين رأوا تلمسان من خلال إنجازات سلاطينها لسان الدين بن الخطيب الذي قال مادحا السلطان أبى حمو موسى الثاني 1:

من أنكر الفضل الذي أُتيته

26

المصدر السابق، ج 6، ص 198.

جحد العيان و أنكر المحسوسا

من دان بالإخلاص فيك ؟

لا يقبل التمويه و التلبيسا

و المنتمي العلوي عيصك لم تكن

لـــترى دخيلا في بيته دسيسا

بين البتول و منبت الشرف الذي

تحمى الملائكة دوحه المغروسا

فالشاعر يقرّ بأن للسلطان أبي حمو فضائلَ عديدة لا يمكن إنكارها أو تجاهلها وهي فضائل ساهمت في إعلاء شأن تلمسان بين المدن. هذا الشأن العظيم الذي يظهر في قصيدة رفعها لسان الدين إلى الحاكم يصف فيها هذه المدينة و يظهر محاسنها يقول 1:

حيا تلمسان الحيا فربوعها

صدف يجود بدرّه المكنون

و ما شئت من فضل عميم إن سقى

أروى و منِّ ليس بالمنون

المصدر السابق، ج 7، ص 129.

أو شئت من دين إذا قدح الهدى

أورى و دنيا لم تكن بالدون

ورد النسيم لها بنشر حديقة

قد أزهرت أفنانها بفنون

و إذا حبيبة أم يحيى $^{1}$  أنجبت

فلها الشفوف على عيون العيون

و لم يكن الشعراء وحدهم الذين تغنوا بتلمسان و أشادوا بإنجازات حكامها ، بل نجد السلطان أبي حمو موسى الثاني نفسته يعبر عن سعادته، و بهجته و هو يتربع على عرش هذه المدينة التي طالما تمنى احتضانها من أجل تخليص أهلها من البغاة والمتعصبين. يقول في ذلك:

دخلت تلمسان التي كنت أرتجي

كما ذكروا في الجفر أهل الملاحم

فخلصت من غصابها دار ملكنا

أم يحي يقصد بها عين ماء بتلمسان ماؤها عذب و خفيف كانت تجري بالقصور السلطانية و ما تزل إلى الآن منها بقية آثار ورسوم .

#### و طهرتها من كل باغ و جارم

إذا كانت هذه هي رؤى الشاعر القديم لتلمسان. فإن من جاؤا بعدهم حافظوا على ذلك الحسن و أضافوا إليه من أمزجتهم و طبائعم و الظروف التي أحاطت بتعابيرهم فهذا الأمير عبد القادر ينظر إلى تلمسان مَكْلُومَةً جريحة مستعبدة تمدّ يدها إليه لنجدتها فيقول 1:

إلى الصون مدت تلمسان يدها

و لبّت فهذا حسن صوت نداها

و قد رفعتُ عنها الإزار فَلُجْ به

وبرّد فؤاد من زلال نداها

و ذا روض خدَّيها تقتَّق نوره

فلا ترض من زاهي الرياض عداها

و يا طالما صانت نقاب جمالها

عداة وهم ، بين الأنام عداها

و كم رائم رام الجمال الذي ترى

فأرداه منها: لحظها و مُناها

اتاريخ الأدب الجزائري..، ص 216.

فالأمير ينظر إلى تلمسان من زاوية استوحاها من شجاعته و بأسه و بطشه بالأعداء ، وإحساسه الرقيق النبيل اتجاه المحبوب و المظلوم فصورة تلمسان تمد يدها للأمير لا تختلف عنده عن صورة عَبْلَة و هي بين يدي خاطفيها تمد يدها لمنقذها، فالأمير ينظر إلى نفسه قائدا عاشقا لمدينته يسرع في إنقاذها فيصون بذلك كرامتها و حياءها اللذان زاد في جمالها. فلا عجب في المزاوجة بين سرعة و اندفاع الأمير لنصرة تلمسان و أهلها، و إقدام و فخر صاحب رائعة " هل غادر الشعراء من متردم "، عنترة بن شداد، لإنقاذ محبوبته، إذا علمنا أن عبد القادر بن محيى الدين الأمير الشاعر يستمد الكثير من المعاني من شعر عنترة و المتنبي.

أما محمد العيد آل خليفة فيجد في مخلفات الأسلاف و تاريخهم مطية يركبها من أجل التعبير عن عزه و شرفه يقول<sup>1</sup>:

لا تقولوا: هان الجدود فهنّا

ساء نشئ، له بهم سوء ظن

في تلمسان في بجاية في

تيهرت في القلعة ازدهي كل فن

يوم كان مهاجر الشرق و الغر

المرجع السابق، ص 338.

وهناك من رأى تلمسان من خلال معاهدها، و رياض العلم التي انتشرت بين أزقتها و دروبها، و التي ما فتئت تعلِّم الناشئة و تنوير عقولهم وتبعث فيهم حب التضحية من أجل الوطن ،و من أجل فك قيود الاستعباد، كما هو شأن دار الحديث التي أسستها جمعية العلماء المسلمين سنة 1937 و قد وقف الشعراء عند هذا الافتتاح و اعتبروه نهضة للجزائر" تجلت في ذلك اليوم الروح الإسلامية الكامنة في نفوس الشعب الجزائري الطاهر الكريم في أبدع صورة و أروعها "أ

وقد خلَّد مفدي زكرياء هذا اليوم بقوله 2:

يادار أنت على التقوى مؤسسة

مبناك بالطهر مرصوص و مشدود

يا دار حمّلت آمال البلاد ففي

أحشائك اليوم أشبال صناديد

لم تكن تلك نظرة مفدي زكرياء الوحيدة لتلمسان بل ذكرها كذلك حين عرَّج على مواقع الذكريات في أرجاء الجزائر فوقف عند تلمسان فعدَّها مصدر إشعاع

اصالح خرفي، الشعر الجزائري الحديث ، الشركو الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر ، 1986، ص 157.

<sup>2</sup> نفسه: ص 338 ·

العروبة العربيقة متمثلة " ففي معابدها القائمة تتعثر الوقفة في خشوع مهيب و ناهيك إذا أطلت على قبر الولي الصالح شعيب بن الحسن يقول  $^1$ :

جزائر مهما باعد الخطب بيننا

تباركني النجوى و تهفو بي الذكري

.. و قف بي على روض الوريط و نبعه

ومنحدر الشلال استلهم النهرا

و في قرية العباد لا تسرع الخطى

فتربتها توحى القداسة و الطهرا

وبلِّغ شعيب بن الحسين تحيتي

تلمسان لا تنسى أمجادك الغرا

مشاهد يفني الدهر و هي خوالد

تذكرنا أيامها الحلو و المرا

فالشاعر يظهر قداسته لهذه المدينة و ما احتوته من آثار خالدة تدل على مجد مازالت معالمه قائمة تقاوم عوادي الزمان وقسوة الطبيعة و نوائب الدهر.

اللهب المقدس ص 314<sup>1</sup>

عموما، يمكن القول إنه قد تقاطعت رؤى الأدباء الذين تغنوا بتلمسان، فبإبداعاتهم استطاعوا رسم لوحات مميزة و مثيرة عن هذه المدينة ،و طبيعتها التي انفردت بها و التي جمعت بين الخضرة ووفرة الماء و جودة العمران و تحضر ساكنيها. وقد استطاع هؤلاء كذلك بتغزلهم بالمدينة و بإبراز أشواقهم لها و الدفاع عنها حين اقتضى الموقف ذلك، من حفظ الكثير من تاريخ و إرث هذه المدينة الخالد. ومن ثمّ يمكن عدّ تلك القصائد، فضلا عن القصائد المتداولة عبر الأغنية الشعبية والتي هي موضوع بحثنا، نبراسا يهتدي بها كل من أراد الوقوف على مكنونات و أسرار تلمسان.

### ثالثا- تلمسان فنيا وعمرانيا

تلمسان بلاد الحضارات، مدينة من أقدم المدن الجزائرية وأعتقها، أثرية بطبعها تكاد مناطقها الأثرية أن تنطق بتاريخ العريق، و تحكي حكاية الأسلاف الذين كان لهم الأثر العميق في حضارة هذه المدينة.

### فقد سحرت العديد من علماء الآثار أمثال ستيفان قزال1 صاحب

كتاب تاريخ إفريقيا الشمالية القديم الذي خصّ فيه المدن الشمالية الجزائرية فقط، بدراسات أثرية مُعمقة، فقد يعتبر هذا الكتاب قاعد لكل بحث أثري في الجزائر 2.

تلمسان بلاد التاريخ والثقافة ، بلاد العادات والتقاليد والعلم والمعرفة والتجارة فهي جوهرة المغرب، و لازالت جوهرة الغرب الجزائري، زينة البلدان المشهورة بمائها وهوائها و تلحيفة نسائها ... هكذا قيل عنها. يقول بن خلدون عنها "كانت تلمسان قاعدة المغرب الأوسط "4)

#### و يقول ابن مرزوق الخطيب5:

| <u> </u> | تبلد الجداول ما أمر نواها    | كلّف الفؤاد بْحُبّْهَا وهواها |
|----------|------------------------------|-------------------------------|
| لمسا ب   | يا عاذلي كن عاذري في حُبُّها | يكفيك منها ماؤها و هواها      |
| ن ا      |                              |                               |

ف*ي* جانفي 1932.

ا ستيفان قرال: عالم آثار من مواليد 1864 بباريس، دكتوراه في الآداب من مؤلفاته كتاب تاريخ إفريقيا الشمالية القديم و كتاب الأطلس الأثري الجزائري، توفي

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد سليمان " تاريخ ملوك البربر في الجزائر القديمة " ، دار القصبة للنشر الجزائر ، 2007 ، ص 89.

<sup>3</sup> أ.د. تيجاني بن عيسى " لهجة تلمسان و علاقتها بالعربية الفصحى "، (مخطوط) رسالة ماجستير، جامعة تلمسان، 1998، ص 18.

<sup>4&</sup>quot; المقدمة " .. ، ص 102.

ونقلا عن: تلمسان عبر العصور ...، ص 89.

المدينة الجميلة التي استقبلت وفود النازحين من بلاد الأندلس واستقرّوا فيها، إذْ يقول عنها شاعرها المعروف ابن مسايب1:

| والجوامع و خصص بمياه العيون                  | عندها وطن مليح وعندها الديار           |
|----------------------------------------------|----------------------------------------|
| في الحجر جبالها حرزوها بالوعر                | عندها صور مدوّر محصّن للمنع            |
| فارحين مْوَالِيهَا بِصَيدْ البَرُّ والبْحَرْ | جاء ما بين الصحرا و التل مجتمع         |
| الصَفْصِيفْ وعين الحوت و أوزدان              | جَاتْ مَابِينْ عَطَارْ وأُبَّةْ المنار |
| والجناح الخضر والعباد والعيون                | والخْنادَق والقلعة وحنيف كيف دار       |

تصوير و وصف دقيق لتلمسان على استان بن مسايب، فهي العامرة بالبناءات والمساجد.

وهي من المدن الكبرى في الغرب الجزائري ، تبعد على البحر حوالي 60 كلم وعن الحدود المغربية بـ 60 كلم أيضًا. فالمساجد والمنازل والقصور التي تحلّت بها تلمسان لشاهد قوّي على رُقيّ الحضارة المغروسة في تلمسان، وقد تدّل على أنّ الاتجاه في التعمير كان تابعًا للتقاليد الأندلسية المغربية، وقد كان ملوك

<sup>1</sup> ديـوان بـن مسـايب، جمـع وتحقيـق محمـد بخوشـة، مطبعـة ابـن خلـدون تلمسـان، الجزائر، 1951، ص 43، وما بعدها

بني زيان يُفاخرون ملوك المغرب في جميع مقومات الحضارة ، فانساقت أوضاع الفنون الأندلسية المغربية ، وأساليبها واسْتَحوذت على أهواء وأذواق تلمسان 1

تلمسان مدينة ملوك بني زيان والمرينيين في القرن 13 م و ما بعده ، بلد العلماء ، والفقهاء والأولياء. فلا تجد التلمساني إلا تاجرًا ، أو محترفًا، أو طالبًا للعلم، أو معلمًا، أو جُنْدِيًّا مع الجيش يُدافع عن وطنه، وقد كَمُلت صنائعها والصنائع إنّما تكمل بكامل العمران الحضري و كثرته 2 كما كانت تلمسان مَرْبعا لعلماء وأدباء طالما افتخر بهم البلاط الزياني ، فقد قصد مدارسها الطلاّب من كلّ فج و صَوْبٍ ، واستوطنها أولياء قد أعجبهم الموقع وَرَاقَهُمْ المجتمع.

فاللهجة التلمسانية رمز المدينة، وحرف (الأ) عنوان أهلها ، فاللسان التلمساني وإن اختلط بعدة لهجات أخرى يبقى ذا مرونة وخفة وسلاسة فالد (أ) حلّت مَحَلَّ القاف في اللهجة في كلام أهل تلمسان ، فبِمُجرّد ماإن ينطق أحد أفراد أهلها في أي بقعة كان بها من أرض الجزائر ، إلا و يكشف عن هوّيته التلمسانية.

تلمسان بلد العادات والتقاليد في المسكن والملبس والمأكل والحديث، والأغانى والفنّ والجمال، بلد الشعر والكلام والميزان، بلد المنداسي وبن

أ شافع بلعيد نصيرة: " الوظيفة الاجتماعية للأمثال الشعبية الجزائرية بمنطقة تلمسان " (مخطوط) رسالة ماجستير، جامعة تلمسان، 2001/2000، 0

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن خلدون " المقدمة " ، المج 1 ، ط2 / 1961 ، دار الكتاب اللبناني بيروت ، ص 349.

مسايب وبن التريكي، وبن سهلة بومدين، وابن الذباح والبشير ولد الستوتي وغيرهم..

بلد القفطان المُرصمّع بالذهب والحُليّ، بلد العَوْدِ (الحصان) والبَرْنُوسُ الأبيض للعريس، بلد النسيج والمنسج وحَايَكُ المُرَمَة والمنديل ...

فهي مدينة رائعة بجمالها، عريقة بتاريخها، أصيلة بثراتها وثقافتها، فهي دائما تحرص على المحافظة على تراثها الشعبي المتمثل في عدّة أشكال تعبيرية من بينها الشعر والغناء الشعبيين اللذان خلدا تلمسان ومآثرها ودروبها وأحيائها وأزقتها ورجالاتها من علماء وفقهاء وصلاح عبر أمد بعيد.

و يجمع المشتغلون في حقل الدراسات التاريخية على أن تلمسان في العهد الزياني قد عرفت حركة علمية نشيطة، والمتفحص لمصنفات المؤرخين القروسطيين يمكنه ملاحظة ذلك، ورغم ما كتب حول هذا الموضوع من قبل الباحثين الذين أكدوا على تعدد العوامل التي ساهمت في تطور الحركة العلمية بتلمسان خلال هذه الفترة فإن عامل الهجرة الأندلسية وأثره في نمو الحركة العلمية بها ، لم ينل حظه الكافي من البحث والإستقصاء من قبل الباحثين باستثناء بعض المحاولات لفك مضمرات هذا الموضوع وتوضيح ما يلفه من غموض دون معالجته كدراسة مستقلة وعميقة أوآية ذلك أن معظم الباحثين الذين كتبوا عن

ننوه في هذا الصدد بدراسة عبد الحميد حاجيات، الحركة الفكرية بتلمسان في عهد بني زيان، مجلة الأصالة، السنة 4 العدد 26 جويلية أوت 1975. و كذلك الدراسة القيمة التي أنجزها الدكتور عبد العزيز فيلالي حول تلمسان في العهد الزياني، دار موفم للنشر و التوزيع

الحركة العلمية في العهد الزياني فتنوا بسحر الدور الريادي الذي اضطلع به السلاطين الزيانيون من خلال تشجيعهم للحركة العلمية، وعنايتهم بالعلم والعلماء فانكبوا يتتبعون محاولتهم المستمرة في جعل تلمسان مركز إشعاع ثقافي، متناسين جانب مهم ساهم هو الآخر في هذا التطور ألا هو دور الجالية الأندلسية في مدينة تلمسان في هذا المجال، مما يشكل ثغرة بارزة في التاريخ الشمولي الذي تشهده الرؤية التاريخية المعاصرة أ.

على محك هذه الملاحظات يسعى البحث إلى إلقاء الضوء على جوانب من مساهمة الجالية الأندلسية في الحركة العلمية بتلمسان خلال العهد الزياني ويخيل إلينا أن رصد هذه المساهمة رهن بتحليل الأسباب التي دفعت بهجرة هؤلاء الأندلسيين إلى حواضر المغرب الأوسط ومنهم حاضرة تلمسان وذلك من قبل عرض لأهم العلماء الأندلسيون الوافدون على تلمسان والذين ساهموا مساهمة فعالة في تطور الحركة العلمية بها.

# رابعا- أسباب هجرة الأندلسيين إلى تلمسان واستقرارهم بها:

تلمسان جوهرة من جواهر الأمة المحمدية التي أسهمت بصفائها وتصوفها في الحفاظ على المقومات الحضارية الانسانية الجمالية والدينية القرآنية للعالم

الجزائر 2002 م، و لا نعرف حسب حدود معرفتنا دراسة مستقلة عن الهجرة الأندلسية إلى تلمسان في العهد الزياني.

<sup>1</sup> ينظر: إبراهيم القادري بوتشيش، إضاءات حول تراث الغرب الإسلامي و تاريخه الاقتصادي و الاجتماعي، دار الطليعة: بيروت ط 01، مارس 2002، ص 84.

العربي والإسلامي، ولعل أشعار متصوفتها وأوراد مشايخها وأذكار مريديها ومتون أدبائها وعلمائها إلا شاهد على حرص تلمسان بأعمدتها وأقطابها على دين سيد الوجود محمد صلى الله عليه وسلم صاحب لواء الحمد المرسل رحمة للعالمين صاحب الرسالة التي لا تميز للون ولا لجنس ولا لثراء أو غيرها إلا ما كان التفريق فيه على أساس من تقوى الله عز وجل.

ثم إن الحديث عن استقبال تلمسان للأندلسيين لا شبه له على الإطلاق إلا ما كان بين المهاجرين والأنصار زمن النبي صلى الله عليه وسلم. و الأندلس حضارة قائمة وهي خير سفير للإسلام الحقيقي النقي العذب الزلال الروحي الجامع بين الدين والفن بين العقيدة والمعاملة.

وإذا كان بعض الباحثين والمؤرخين الغرب قد تسنى لهم العثور على قيمة من المصادر الأرشيفية التابعة لمحاكم التفتيش أو العدل الإسبانية، وكذلك من المخطوطات الألخميادية بمدريد والخاصة بتاريخ الموريسكيين؛ نجد أن المصادر العربية رغم ضئالتها قد ألقت أضواء جديدة حول عدد من الإشكالات ومن هذا المنطلق فإن المعلومات التي أوردها المقري بخصوص الأندلسيين من خلال كتابيه: " نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب" و "أزهار الرياض" تقدم لنا

إطاراً جديداً للأندلسيين؛ ومن جهة أخرى منحتنا هذه الروايات معلومات مفيدة حول مشاعر الكره والحقد ضدهم ومواقف الأسبان إزاء قضيتهم 1

ثمة أسباب دفعت بالأندلسيين بالهجرة إلى تلمسان ويمكن حصرها في ما يلى:

- سقوط العديد من المدن الأندلسية في أيدي النصارى الإسبان: تعدّ حركة الاسترداد المسيحي (La Reconquista) من أقوى دوافع الهجرة الأندلسية إلى حواضر المغرب الأوسط ومنهم حاضرة تلمسان، فقد نتج عنها سقوط العديد من القواعد الأندلسية الكبرى في أيدي النصارى الإسبان نتيجة لضعف الدولة الموحدية في الأندلس في أعقاب هزيمة الموحدين على أيدي قوى المسيحية في موقعة حصن العقاب (Las Navas De Talosa) التي دارت سنة ووى المسيحية في الهزيمة القاسية التي لم نقم للمسلمين بعدها في الأندلس قائمة تحمد فاندفعت على إثرها حركة الإسترداد ونشطت نشاطا لم تشهده من قبل وتكالبت على قواعد الأندلس قوى النصرانية، وازداد ضغط المماليك الإسبانية المسيحية على ثغور المسلمين وحواضرهم في الأندلس، فسقطت قرطبة سنة 645 هـ/1247 م ومورسية وجيان واشبيلية سنة 646 هـ/ 1248 م الهجرة الأندلسية

احنيفي هلايلي الأندلسيون في كتابات أحمد المقري التلمساني (أزهار الرياض ونفح الطيب نموذجاً)، بمجلة التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب: دمشق العدد، 97 - السنة الرابعة والعشرون - آذار 2005 - آذار 1425.

راجع الرابط التالي:

http://www.awu-dam.org/trath/97/turath97-012.htm

بقوله: "فلما تكالب الطاغية (يقصد فرناندو الثالث ملك قشتالة) على العدوة والتهم ثغورها، واكتسح بسائطها وأسف إلى قواعدها وأمصارها، أجاز الأعلام وأهل البيوت إلى أرض المغربين (الأوسط والأقصى) وإفريقية...) ويذكر ابن غالب الأندلسي نقلا عن المقري أنه " لما نفذ قضاء الله تعالى على الأندلس بخروج أكثرهم عنها في هذه الفتنة الأخيرة، تفرقوا ببلاد المغرب من بر العدوة مع بلاد إفريقية، فأما أهل البادية فمالوا إلى البوادي، إلى ما اعتادوه، ودخلوا مع أهلها، وشاركوهم فيها، فاستقوا المياه، وغرسوا الأشجار وأحدقوا الأراضي، وعلموهم أشياء لم يكونوا يعلمونها، ولا رأوها، فشرقت بلادهم وصلحت أحوالهم... " 2.

## خامسا- النهضة العلمية والعمرانية بتلمسان خلال العهد الزياني:

<sup>1</sup> ابن خلدون عبد الرحمن، العبر ....، ج 6 طبعة بيروت لبنان 1979، ص 96-99.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المقري أحمد بن محمد التلمساني، نفح الطيب ج 4 تحقيق يوسف الشيخ محمد البقاعي، دار الفكر و الطباعة و النشر و التوزيع، بيروت 1998، ص ص 4– 5.

كانت تلمسان في العهد الزياني محط رجال العلم والقلم، وذوي المواهب المختلفة من أهل الأندلس، لتمتعها بالازدهار الحضاري في معظم فترات عهد الدولة الزيانية، يذكر التنسي محمد بن عبد الله (ت 899 ه/ 1494م) أن يغمراسن بن زيان (633 -631 ه/ 1282 م) الذي شهد عهده هجرة الكثير من الأندلسيين إلى تلمسان قام بترتيب أحوال دولته واشتهر اعتناؤه بالعلم وأهله، ويضيف "وكان دينا فاضلا محبا في الخير وأهله وهو من بنى الصومعتين بالجامعين الأعظمين من أجادير وتاجرارت" 1.

كذلك شهدت تلمسان في عهد أبو حمو موسى بن عثمان الأول ( 707-817 هـ/ 7307-817 ) تطور الحركة العلمية حيث جعل تلمسان منارة للعلم يقصدها العلماء و أهل الفكر  $^2$ ، و في عهد أبو تاشفين الأول عبد الرحمن بن أبي حمو الأول ( 718-737 / 8181-737 م) صارت تلمسان مزدهرة عمرانيا، حيث بلغ عدد دورها و منازلها في عهده نحو ستة عشر ألف دار  $^3$ ، يقول النتسي عنه " كان مولعا بتجبير الدور و تشييد القصور "  $^4$  و ينسب إليه بناء

<sup>1</sup> التنسي محمد بن عبد الله، نظم الدر و العقيان في بيان شرف بني زيان، تحقيق: محمود بوعياد منشورات (ANEP) رويبة: الجزائر 2010، ص 135.

² تلمسان في العهد الزياني..، ج 2 ، ص 321.

قحسن الوزان (ليون الإفريقي)، وصف إفريقيا، ج 1، ترجمة عن الفرنسية: محمد حجي و محمد الأخضر: منشورات الجمعية المغربية للتأليف و الترجمة و النشر: الرباط، 1980، ص 17.

 $<sup>^{\</sup>text{4}}$  نظم الدر و العقيان في بيان شرف بني زيان.. ، ص  $^{\text{50}}$ 

قصور عديدة منها، دار الملك و دار السرور و دار البيضاء، أ واستخدم أبو تاشفين في نهضته العمرانية الفنيين الأندلسيين الذين طلبهم من العاهل الغرناطي الوليد ( 713 - 725 / 1313 - 1325 م) فكانت قصور جميلة لم تعرفها قبلة الملوك حسب تعبير ابن خلدون<sup>2</sup>.

سادسا - العلاقات الطيبة بين بني زيان و الأندلس:

اتلمسان في العهد الزياني..، ج 1، ص 117.

<sup>2</sup>كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر ...، ج 7، ص 297.

تعود جذور العلاقة بين بني عبد الواد مؤسسي الدولة الزيانية و الأندلس إلى ما قبل استلام بني عبد الواد تلمسان و قيام الدولة الزيانية، فقد شاركت قبيلة بني عبد الواد مع الأمير يوسف بن تاشفين في معركة الزلاقة 479 هـ/ 1086م و اشتركوا أيضا في معركة العقاب سنة 609 هـ/ 1212م أ.

و بعد قيام الدولة الزيانية في تلمسان أخدت العلاقة تتوثق مع بني الأحمر في الأندلس فقد استقبلت الدولة الكثير من المهاجرين الأندلسيين قصد الاستفادة من خبراتهم المختلفة في شتى المناحي و الميادين، و لعل الظهير السلطاني الذي أصدره السلطان يغمراسن بن زيان بشأن المهاجرين الأندلسيين و التكفل بهم و منحهم أعلى المراتب خير دليل على ذلك ، وينص الخطاب الرسمي في الظهير على أن يغمراسن " بوأهم من اهتمامه الكريم و أنعامه العميم جنات ألفافا "2 على أن يغمراسن أبو بكر الأندلسي بأن يغمراسن اختار أن يسكنهم في تلمسان عن بقية المدن الأخرى، وفي هذا الصدد يقول " و أطلع ( يغمراسن ) على مائر أغراضهم ( الأندلسيون ) السديدة في اختيار حضرته السعيدة للسكني، على سائر

¹ ينظر: - يحي بن خلدون، بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، تقديم و تحقيق عبد الحميد حاجيات، المكتبة الوطنية: الجزائر، 1980، ص 187.

و- ابن منصور عبد الوهاب، قبائل المغرب، الرباط 1968، ص 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو بكر بن خطاب، فصل الخطاب في نثر أبي بكر بن خطاب، مخطوط بالخزانة الملكية بالرباط، رقم 4605، الورقتان: 39، 40.

البلاد، فلحظ منهم النية و اعتبرها و أظهر عليهم مزايا مالهم من هذه ... و أذن أيده الله و لمن شاء من أهل تلمسان "1.

و كان هدف يغمراسن من إصدار هذا الظهير هو تهدئة لنفوسهم المصابة من ظلم النصارى الإسبان و ما ألحقوه من أذى بهم و في هذا الصدد يقول ابن خطاب " ووطأ لهم جنات احترامه تأنيسا لقلوبهم المنجاشة إلى جانب العلي واستيلافا، و أشاد بماله فيهم من المقاصد الكرام، و أطفى عليهم من جنن حمايته ما يدفع عنهم طواق الاضطهاد "2.

و قد توثقت هذه العلاقة أيضا في عهد الأميرين عبد الواحد ابن أبي عبد الله (814 - 822 هـ/ 1431 م)، و أبي العباس احمد الزياني (824 - 862 هـ/ 1431 م) و قد أكرم هذا الأخير و فادتهم، و أنزل العلماء منهم تلمسان<sup>3</sup>.

انفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المصدر السابق.

تلمسان في العهد الزياني..، ج 1، ص 176.

#### سابعا -سقوط مملكة غرناطة و اضطهاد المسلمين:

كان سقوط مملكة بني الأحمر في غرناطة في أيدي النصارى الإسبان سنة 897 898 8/ 8/ 8/ 1492 8/ 8/ 8/ 8/ 8/ 1492 8/ 8/ 8/ 8/ 8/ 8/ 8/ 14/ 8/ 8/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14/ 14

أيرجع تأسيس محاكم التفتيش في اسبانيا إلى عهد الملكين الكاثولكيين فرناندو و ايزابيلا حيث أنشئت محكمة التفتيش الأولى في اشبيلية ضد اليهود المتنصرين conversos ثم أصدر الملكان الكاثولكيان قرار آخر في فبراير 1482 لإنشاء محاكم تفتيش جديدة في قرطية، و جيان و شقوبية، و طليطلة، وبلد الوليد ثم قرار في 1483 بإنشاء مجلس أعلى لمحاكم التفتيش له اختصاص مطلق في شؤون الدين و بعد صدور القرار التعميد الإجباري ضد الأندلسيين سنة 1502 أصبحت محاكم التفتيش تتابع المورسكيين بصرامة و تضييق الخناق عليهم. (ينظر: محمد رزوق: الأندلسيون وهجراتهم إلى المغرب خلال القرنين 16-17، مطبعة إفريقيا الشرق: الدار البيضاء، طبعة 03، 1998، ص 62).

²ينظر: - نفح الطيب ج 6، ص 326.

<sup>-</sup> عبد الله عنان: نهاية الأندلس و تاريخ العرب المنتصرون: القاهرة، ط 4، 1987، ص 412.

كانوا يتعلمون دين الإسلام على أيدي آبائهم الذين كانوا يظهرون المسيحية و يبطنون الإسلام خوفا من بطش السلطات الإسبانية المسيحية 1.

و كان لسقوط غرناطة نهاية دولة الإسلام في الأندلس رد فعل قوي من قبل الفقهاء و أهل الفتوى في المغرب الإسلامي، يذكر الونشريسي في إحدى فتاواه "الواجب على كل مؤمن ... البعد والفرار عن مساكن أعداء حبيب الرحمن (أي النصارى الإسبان) "2 و يضيف " بأن من آثر منهم (أي الأندلسيين) الإقامة في دار الشرك فإن ذلك له خزي الدنيا و الآخرة و ينزله أسوأ المنازل"3.

## ثامنا- العلماء الأندلسيون الوافدون على تلمسان و دورهم في تطور الحركة العلمية:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كمال السيد أبو مصطفى، محاضرات في تاريخ المغرب و الأندلس، شركة الجلال للطباعة الإسكندرية: 2003، ص 319.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الونشريسي أبو العباس أحمد بن يحي، المعيار المعرب و الجامع المغرب عن فتاوي علماء إفريقيا و الأندلس و المغرب، ج 2، خرجه جماعة من الفقهاء، بإشراف محمد حجي، دار الغرب الإسلامي: بيروت 1983 ص ص 137، 138.

<sup>3</sup>نفسه.

كانت تلمسان، عاصمة بني زيان، المقصد المفصل للجالية الأندلسية للاعتبارات السابقة الذكر، فلما أحس علماء الأندلس بسوء العاقبة بدأوا يبحثون عن جو المناسب لمزاولة نشاطهم العلمي فقصدوا تلمسان التي سوف تصبح بفضلهم وارثة العلوم الأندلسية.

لقد ساهم العلماء الأندلسيون مساهمة فعالة في تطور الحركة العلمية بتلمسان الزيانية، فقد حمل العلماء المهاجرون علومهم و آدابهم و فنونهم إلى تلمسان، و قاموا بتنظيم حلقات العلم و الدروس داخل مساجد و مدارس تلمسان مثل المسجد الجامع الذي أصبح يوازي جامع الزيتونة بتونس و القروبين بفاس، و الأزهر بمصر 1، هذا و قد كان لتدفق هاته الهجرة على تلمسان الزيانية دور في دفع حركة التعريب بها ببلاد المغرب الأوسط²، و يعود ذلك إلى احتكار هؤلاء الأندلسيين، لميدان التعليم فيه، حيث نقلوا إليه طريقتهم الخاصة بهم، في هذا المجال، و التي تتمثل في تعليم الأطفال القرآن الكريم والحديث و القواعد الأساسية لمختلف

<sup>1</sup> ينظر: محمد الطمار، تاريخ الأدب الجزائري الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ت، ص 109.

<sup>2</sup>نفسه، ص 109.

العلوم، كما برزوا في تعليم روايات القرآن و أنواع قراءته ونشروا خطهم الخاص بهم حتى تغلب على الخط الإفريقي<sup>1</sup>.

تقلد المثقفون الأندلسيون مراكز هامة داخل تلمسان و هي المناصب التي يطلق عليها أرباب القلم، مثل العالم أبو بكر بن خطاب الغافقي الكاتب و الشاعر و الفقيه عمل في الكتابة على عهد يغمراسن صدرت عنه عدة مراسلات إلى ملوك الموحدين بمراكش و بني حف $^2$ ، و قد وصف بعد موته " بوفاته انقرض علم الكتابة "  $^3$ .

و كان من نتائج هجرة علماء الأندلس أن برز جيل من علماء الذين برعوا في مختلف العلوم حتى أصبحت تلمسان في عهدهم أعظم حواضرالعلم في العالم الإسلامي خلال تلك الفترة<sup>4</sup>.

و الجدير بالذكر أن تلمسان فقدت طابعها البدوي بداية من عهد السلطان أبي حمو موسى الأول بفضل التأثيرات الأندلسية، لقد ساهم العلماء الأندلسيون في تطور الحركة العلمية بتلمسان من خلال البيئة العلمية التي نشأوا بها و المتشبعة بالروح العلمية و الثقافة الإسلامية، فلا يمكننا أن ندير أظهرنا لمراكز العلم في كل من غرناطة و قرطبة و إشبيلية و طليطلة و دورها في الإشعاع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الرحمن ابن خلدون، المقدمة، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع: بيروت لبنان، 1996، ص 441.

² ينظر: بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد.. ، ج 1، ص 205.

التسي، المصدر السابق، ص 138.

⁴ينظر: تاريخ الأدب الجزائري.. ، ص 109.

الثقافي على مدار عدة قرون، كما أن بيئة تلمسان كانت خصبة شجعتهم للهجرة البها.

إن ميدان مساهمة الأندلسيين في تقدم الحركة العلمية يتجلى في عدة ميادين ففي الميدان الأدبي فقد انتقل إلى تلمسان جمع من مشاهير الأدباء و أمجاد الشعراء نخص بالذكر لسان الدين بن الخطيب  $772 \, \text{ه}/ \, 1371 \, \text{،}$  صاحب كتب عديدة منها الإحاطة في أخبار غرناطة، و أعلام الأعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، و اللمحة البدرية في الدولة النصرية، و نفاضة الجراب في علالة الإغتراب مكث بتلمسان فترة وحاول استقدام عائلته من الأندلس للإستقرار بها، إلا أن الظروف السياسية المضطربة حالت دون ذلك ومن الأدباء الأندلسيون الذين دخلوا تلمسان و برزوا فيها كذلك إبراهيم بن أحمد والد الأبلى، الذي تزوج من بنت ابن غلبون قاضى تلمسان و قد اشتهر في العلم و الأدب و الشعر<sup>2</sup>، واسماعيل بن قاسم بن اسحاق النميري الغرناطي الأديب البارع الشاعر الفذ ولد حوالي سنة 710 ه/ 1310 م، اشتغل بكتابة الشعر و بلغ الغاية في ذلك مكث في  $^{3}$  تلمسان مدة طويلة إلى أن مات فيها سنة  $^{764}$  هـ /  $^{1362}$  و تألق الكثير من الأدباء الأندلسيين في تلمسان في فن النثر، فشاع أسلوب السجع و المحسنات البديعية

ا ينظر: محمد الشريف قاهر، لسان الدين بن الخطيب و تراثه الفكري في تلمسان، مجلة الأصالة، العدد 4، جويلية ، أوت 1975، ص 242.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ينظر: ألفردبل، الفرق الإسلامية في الشمال الإفريقي من فتح العربي حتى اليوم، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دار الغرب الإسلامي: بيروت 1987، ص 211.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ينظر: شهاب الدين العسقلاني، الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ج 1، تحقيق: محمد عبد المعيد ضان، حيدر أباد: الهند، 1392 ه / 1972 م ص ص 29، 30.

إلى حد المبالغة في المراسلات المكاتبات و الخطب و من الأدباء الكتاب الأندلسيين الذين ذاع صيتهم في العهد الزياني نذكر أبو بكر بن خطاب الأندلسي، نبغ في الترسل و الكتابة الفنية و اشتهر بها أكثر من اشتهاره بالشعر، فاق معاصريه في المغرب و الأندلس و قد شغل ديوان الرسائل بغرناطة، ثم انتقل إلى تلمسان، حيث نال حظوة عند السلطان يغمراسن، و صارت رسائله تراثا أدبيا يدرس و يحفظ<sup>1</sup>.

و لم يكن الأمر في الميدان العلمي بأمثل منه في الميدان الأدبي لقد انتفعت تلمسان بدون شك بهروب الأدمغة إليها من الأندلس، فقد قدم إليها و استقر بها من الأطباء موشي بن صمويل المالقي الأندلسي المتطبب المعروف بابن الأشقر الذي يعد من أشهر الأطباء وأمهرهم قدوة وحدقا في ميدان الطب، و لد بمالقة قبل سنة 820 هـ/ 1418م، أخذ هذا العلم عن أبيه اشتهر بهذه الصنعة في الأندلس، ثم انتقل إلى تلمسان و حط رحاله بها، حيث زاول بها مهنة الطب و تدريسه للطلاب المهتمين به، و قد درس عليه الرحالة المصري عبد الباسط بن خليل و أجازه، فقال عنه " لم أسمع بذمي و لا رأيت كمثله في مهارته في هذا العلم و في علم الوفق و الميقات " 2 و يمكن أن نذكر أيضا أبو عبد الله المالقي

اللمسان في العهد الزياني ... ج 2، ص 456.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الباسط بن خليل، الروض الباسم في حوادث العمر و التراجم، تحقيق روبير برونشفيك باريس 1936، ص 78.

الذي عاصر العالم الفقيه الآبلي و الإمام المقري الجد  $^{1}$  و برع أيضا في الطب محمد بن عبد الله اللخمى الشقوري، نسبة إلى شقورة و هي بلدة قرب ساحل البحر المتوسط بشرق الأندلس، ولد سنة 727 هـ، كان معاصرا للسان الدين بن الخطيب، ألف عدة كتب في الطب منها "المرجعيات"، و هو كتاب أودع فيه وصف علاجاته للمرض، و كتاب " أخبار طبية عن الإنسان من الرأس إلى القدمين" كان ردا لأسئلة طرحت عليه يتكون من 19 صفحة في 7 فصول $^2$  وأما الرياضيات فأهم من انتقل من الأندلس إلى تلمسان من أصحابها أبو الحسن على بن محمد القلصادي (ت 891 هـ/ 1486م) صاحب عدة مؤلفات في الحساب و الفرائض، حتى وصف بأنه خاتمة الحساب و الفرضيين3. ومن بين مؤلفاته "كشف الجلبات في علم الحساب "، قانون الحساب في مقدار التلخيص " وممن اشتهر بهذا العلم كذلك ابن داود احمد بن على البلوي الأندلسي نزيل تلمسان ( ت 938 هـ / 1532 م  $^4$  ، و أبو أحمد بن أبى يحى الأندلسي الذي درس للعالم القلصادي علم الفرائض و الحساب و لاسيما منها تلخيص ابن البقاء و مقالاته"<sup>5</sup>.

أحمد بابا التنبكتي، نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، دار الكتب العلمية: بيروت، د.ت، ص 252.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ينظر: مقدم سهام، الطب و الأطباء بتلمسان في عهد الدولة الزيانية، (مخطوط) مذكرة ماجستير في التاريخ، جامعة سيدي بلعباس، السنة الجامعية 2009–2010، ص 99. <sup>3</sup>نيل الإبتهاج بتطريز الديباج..، ص 210.

⁴تلمسان في العهد الزياني ..، ج 2، ص 473.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> القلصادي أبو الحسن علي محمد، رحلة القلصادي، دراسة و تحقيق محمد أبو الأجفان الشركة التونسية للتوزيع: تونس، 1978، ص 105.

و من الأسر الأندلسية التي أنجبت عددا من العلماء الذين ساهموا بقسط وافر في دفع الحركة العلمية بتلمسان خلال هذه الفترة خاصة في

ميدان العلوم الدينية التي غذوها بمؤلفاتهم القيمة أسرة العقباني $^{1}$  التي برز فيها الأب أبو عثمان سعيد العقباني الذي اشتهر بالإقراء، و بعده جاء إبنه سعيد بن محمد العقباني (ت 811 هـ/ 1408م) الذي خلف العالم " أبا عبد الله الشريف في مزاولة وظيفة التدريس بالمدرسة اليعقوبية و منهم أيضا قاسم بن سعيد العقباني ( ت 854 هـ / 1450 م ) الذي درس عن والده و غيره من العلماء، فبرع في العلوم الدينية وولى خطة القضاء بتلمسان، و أخذ عنه حفيذه محمد بن أحمد العقباني، و ابنه محمد بن قاسم العقباني الذي كان فقيها بارعا، وولى خطة القضاء هو الآخر بتلمسان و من أبرز ما دعم به العلوم الدينية كتابه في الفقه " تحفة الناظرو غنية الذاكر في حفظ الشعائر "، و كذلك ذاع حيث أسرة الشريف الحسيني و كان من أبرز من تشرفت تلمسان بإحتضانه أبو عبد الله الشريف ( ت 771 هـ / 1369 م  $^2$ ، و كذلك أسرة هدية التي برز منها أبو عبد الله ابن هدية ( ت 735 ه / 1335 م) الكاتب و المؤرخ و الفقيه، و ابنه أبو على الفقيه والقاضي و الخطيب، و ابنه أبو الحسن المدرس و الخطيب بالجامع الأعظم بتلمسان $^{3}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> كمال السيد أبو مصطفى، جوانب من الحياة الاجتماعية و الاقتصادية و الدينية و العلمية في المغرب الإسلامي من خلال نوازل و فتاوي المعيار للونشريسي، مركز الإسكندرية للكتاب: الإسكندرية، 1996، ص 124..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> الحفناوي، تعریف الخلف برجال السلف، ج 1، مؤسسة موفام: الجزائر 1982، ص 245. <sup>3</sup> الحفناوي، تعریف الخلف برجال السلف، ج 1، مؤسسة موفام: الجزائر 116، 117. <sup>3</sup> بغیة الرواد فی ذکر الملوك من بنی عبد الواد...، ج 1، ص ص 116، 117.

و من كبار العلماء دو الأصول الأندلسية نذكر أبو عبد الله الآبلي الذي يرجع أصل أجداده إلى مدينة آبلة بالأندلس نشأ بتلمسان في كفالة جده القاضي ابن غلبون، و أخذ العلم بها، ظهر نبوغه في الرياضيات و العلوم العقلية، غادر تلمسان متجها إلى المغرب الأقصى فاستقر بفاس حيث عينه أبو الحسن المريني في مجلسه العلمي و صحبه مع غيره من العلماء في حركته إلى الأندلس، توفي بفاس سنة ( 757 هـ/ 1356 م) أ.

من كل ما تقدم نستنتج أن الحركة العلمية بتلمسان في العهد الزياني ساهم فيها العديد من العلماء الأندلسيين الذين غادروا بلادهم بعد المحنة التي آلمت، فاستقبلوا بحفاوة من طرف الزيانيين الذين و فروا لهم سبل الإبداع و إبراز قدراتهم المتعددة فكانوا خيرا و بركة على المجتمع الزياني فأصبحت بفضلهم تلمسان من أهم مراكز الحضارة الإسلامية خلال هذه الفترة.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الحميد حاجيات، العلاقات بين تلمسان و غرناطة، مجلة الوعي عدد مزدوج ( 4-3 ) أبريل – ماي 2011 ، منشورات دار الوعي: الجزائر ص 75.

# الفصل الأول:

#### علاقة الفولكلور بالشعر الشعبي والغناء

المبحث الأول: الفن الشعبي وعلاقته بالفولكلور والموسيقى.

\* تمهید

أولاً - تعريف الفن الشعبي ثانياً - تعريف مصطلح الفولكلور

ثالثاً علاقة الفولكلور بالموسيقي رابعاً - خصائص الفن الشعبي

1-4 . المحلية

4-2. الديمومة

4-3. التأريخ

#### المبحث الثاني: تاريخ ومفاهيم الشعر الغنائي

\* تمهيد

أولا- تعريف الشعر الغنائي ثانيا- بعض الشواهد التاريخية للشعر الغنائي

ثالثًا - أهم أنواع الشعر الغنائي رابعا - علاقة الشعر بالغناء

#### المبحث الثالث: مفاهيم الغناء والموسيقى وأصولهما التاريخية

أولا- تعريف الغناء ثانيا-تعريف الموسيقي ثالثا- الموسيقي الشعبية

3-1. الموسيقي العربية 3-2. الموسيقي الأندلسية 3-3 النوبة

رابعا- الأصول التاريخية للغناء والموسيقي

خامسا فن الحوزي شعرا و موسيقى

# المبحث الأول: الفن الشعبي وعلاقته بالفولكلور والموسيقى

\* تمهید

أولا- تعريف الفن الشعبي

ثانيا - تعريف الفولكلور

ثالثًا - علاقة الفولكلور بالموسيقى

رابعا - خصائص الفن الشعبي

- -1 . المحلية
- -2. الديمومة
- -3. التأريخ

#### تمهيد:

لقد عرفت الجزائر العميقة والأصلة دائما كيف تبلور أشكالا فنية وشعرية بديعة ومتناسقة محفوظة بكل غيرة ومنقولة شفويا من جيل إلى جيل عاكسة بذلك الحرس الجماعي الداعي باستمرار للعناية بهذا الميراث الغالي، والمرصوصة بتضامن تلقائي أنتج هذه القوة التي عليها الأمة الجزائرية الآن.

حيث يعتبر الموروث الشعبي لكل مجتمع الجدر والذاكرة التي تحتوي على مكونات وعيه التاريخي من علوم وآداب وفنون وغيرها، وهو بذلك يصيغ شخصيته ووجدانه وهويته وخصوصياته ومثلا لا يمكن لأي فرد أن يتتكر لماضيه ولمكوناته الأولى البيئية والوراثية كذلك لا يمكن لمجتمع أن يتتكر لماضيه ، ويتجاوز تركيبته الروحية والفكرية أ.

### أولا- تعريف الفنّ الشعبي:

لم يعد الفن مجرد مسألة ثانوية يتناولها النقاد بالدراسة النظرية فحسب، ولم يعد موضوعا جانبيا يقابله المفكرون والفلاسفة باللامبالاة، بل أصبح من المشاكل الفلسفية المعقدة، ذات الأثر الحضاري الذي يسهم بشكل بالغ و واضح في التعبير عن وجود الإنسان، ولهذا أصبح رجال الفكر ، والفلاسفة والنقاد يولونه إهتماما كبيرا ويدرسونه بشكل أكاديمي منتظم في كل الأقطار، مهما اختلفت لغاتها وفنونها ، رغم التباين الواضح في تعريف الفن، الراجع بالأساس إلى اختلاف مفاهيم بعض الكلمات والأصول الاشتشقاقية.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد القادر بن دعماش، المهم في ديوان الشعر الملحون، ج 1، ط 01 ، منشورات المهرجان الوطني لأغنية الشعبي، الجزائر 2007 ، ص 07.

للكلمتين اليونانية واللاتينية عبر العصور، فكلمة ARS باللاتينية وكلمة Techné باليونانية كانت تعنيان قديما النشاط الاجتماعي الذي يقوم به الإنسان طريقة جيّدة، وينفع به المجتمع، أي أن الفنان هو ذلك الشخص الذي ينتج شيئا جميلا، ينفع به المجتمع الذي يعيش فيه، وكلمة الصناعة هنا لا تحتوي على نفس المعنى المتعارف عليه اليوم، بل هي مرادفة لكلمة " الرحفة " ولهذا السبب تحملان نفس الأصل اللاتيني، فنقول Artisan بالنسبة للفنان Artisan بالنسبة للفنان أو الحرفي أ.

ا فستق وليد، دراسة في مشكلة الفن، مجلة الآداب (بيروت)، ع5، س ماي 1963، ص 31.

#### ثانيا- تعريف مصطلح الفولكلور:

وأول ما يواجه أي دارس للفن الشعبي هو تحديد المصطلح وتعرفيه ، فكما تباينت الآراء حول إعطاء تعريف شامل ومحدد للفن (الرسمي)، فالحالة نفسها لما يتعلق الأمر بالفن الشعبي أو ما يطلق عليه الفولكلور، ويتعبر الكاتب الانجليزي ويليام طومسون W.J.Thomson أول من أطلق

هذه الكلمة لتعني الفني الشعبي وكان ذلك سنة 1846، "وهذا لا يعني أن الكلمتين اللتين يتكون منها الإسم لم تكونا معروفتان من قبل في اللغة الإنجليزية، ولغات أوروبية أخرى ، فقولك Folk تعني بالانجليزية الشعب، أو الأمة، أو العامة من الناس، ولور Lore معناها التعليم والتعلم والحكمة "1. فهذا الاختلاف في الدراسات وتنوع الاتجاهات في الطرق التي تناولها الفولكلور نتيجة الظروف التاريخية التي مر بها2.

فالفولكلور على حد تعبيرأحدهم فن قولي<sup>3</sup>، يشمل الرقص والأغاني والحكايات والمأثورات والأقوال السائرة، ودراسة العادات والممارسات المنزلية وأنماط الأبنية وأدوات المنزل ، والظواهر التقليدية للنظام الاجتماعي وكل هذا قد تم انتقاله من جيل إلى جيل المشافهة ، عن طريق التقليد والمحاكاة وهو غالبا ما

ا فاضل عبد الحق، تعریب التراث، اسم الفلكلور، مجلة التراث (العراق)، ع 67، س 1977، ص 5-8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: - إسماعيل الحسيني: موروثنا الشعبي، الهوية الضائعة، مقالة صحفية يومية تصدر عن مؤسسة الجزيرة للصحافة والطباعة والنشر، ط1، العدد 1057، سبتمبر 2001، ص 1.

<sup>-</sup> دقوارعيسى: قبيلة حميان من القرن، 5-8 هـ 11-14م، مخطوط رسالة دكتوراه، قسم ثقافة شعيبة ، ص 93.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sébillot , Paul le folklore , litterateur orale et éthrographic traditionnelle, Octave et Fib, edition paris 1973, P03.

يكون مجهول المؤلف فهو تصور لسلوك الشعب النفسي والاجتماعي بتروعه إلى التعبير عن نفسه وروحه وتقاليده ومعتقداته ، بل هو حفريات حيّة تأبى أن تموت، ويشير العلماء أن الفلكلور لم يعد مجرد تعبير عن التاريخ الماضي أو التراث اللغوي ، وإنما أصبح تعبيرا حضاريا ديناميكيا يعبر عن الحاضر كما يعبر عن الماضي.

قد عرف سيبليوطو Sébillito الفولوكلور بأنه "يضم كل ثقافة الشعب التي لم تستعمل في الديانة الرمسية أو في التاريخ ، ولكنها كانت دائما مع نتائج هذا الشعب الخاص، لقد تمثل في تاريخ الحضارة بعادات غريبة ، ومشابهات خرافية، وتضمن الاعتقاد بالسحر والجن والأرواح والقصائد والأمثال السائرة المتعلقة بأمكنة خاصة تمثل بالأسماء الشعبية بالسواقي والكهوف وأحجار القبور، والحقول "في حين يرى بودكار Bodker أن الفولكلور يتعلق بذلك الجانب من الحضارة التي تشمل الأساطير وقصص الخوارق ، والحكايات الشعبية والرقص والمعتقدات أن أما تعريف باسكون Bascon فالفولكلور يعني عنده الأساطير والحكايات والقصص الخوارق والأمثال الشعبية والنظم، فالفولكلور قد استوعب الخوارق والحكايات الشعبية والأوهام والأساطير والسحر ومقومات الزينة والمهن اليدوية والفنون البدائية والألغاز والمأكل والعادات والعرف والشعر والمنسوجات والنقاليد وغيرها أي أنه استوعب التراث الهائل، ولكن على صعيده الشعبي فقط وتتعكس فيه أفراح الشعب وتعبيراته الفنية في كل زمن ومكان فهو

<sup>1</sup> ينظر: موروثتا الشعبي، الهوية الضائعة...، ص 12.

<sup>2</sup>c. مهي سهيل المقدم، المجتمع القروي بين التقليدية والتحديث ، دراسة نظرية وميدانية، ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت 1995، ص 211.

فن شعبي تعبيري عن كل حدث اجتماعي  $^1$  والبعض الآخر يعرف الموروث الشعبي بأنه مجموعة عناصر كثيرة منها الفولكلور والموروث الثقافي والمعتقدات الشائعة من خرافات وأساطير  $^1$  ولفظ الموروث الشعبي يعني بشكل عام العناصر الثقافية التي يتلقاها جيل عن جيل  $^1$  وبأنه مجموعة العادات والتقاليد والآداب والفنون والحرف والصناعات ومختلف المهارات والمعارف الشعبية التي أبدعها المجتمع بفئاته كافة وساغها على مر الزمان  $^2$ .

وهذا يعني أن لكل مجتمع تراثه الفكري والعلمي والاجتماعي مما يعكس صورة حية عن واقعه في مرحلة ما في الزمان والمكان.

ومنذ النصف الثاني من القرن التاسع عشر حين أخذت القوميات الحديثة في أوروبا بالظهور والتشكل أبح الموروث الشعبي يواكب هذه المرحلة الجديدة وهذه الروح القومية معلمنا ولادة علم جديد اصطلاح عليه بعلم الفولكلور<sup>3</sup>.

وأسوق هنا تعريفا للدكتور أحمد مرسي الذي لاحظ أن الدارسين للفلكلور حاولوا مرات عديدة حصيرة في الأدب الشفاهي أحيانا، والأدب الشعبي الخاص بالجماعة الشعبية أحيانا أخرى، أو الفنون الشعبية على اختلافها، فحاول إعطاء تعريف يمكن أن يكون شاملا لمعاني الفنون الشعبية حيث يقول: " الفلكلور هو الفنون والمعتقدات وأنماط السلوك الجمعية التي يعبر بها الشعب عن نفسه سواء

<sup>1</sup> د. عبد الغني عماد، سوسيولوجيا الثقافية، المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة، ط1، مركز الدراسات العربية، بيروت 2002، ص 188.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>حسن حسين عبد الوهاب، ورقات عن الحضارة العربية التونسية، تونس بدون تاريخ، ص 173 .

د. مهى سهيل المقدم، الأمثال والحكم الشعبية: دراسة في العراق ولبنان، مجلة العرفان(اللبنانية)، العددان 5-6، المجلد 76، بيروت، ص 02.

استخدام الكلمة، أو الحركة أو الإشارة أو الإيقاع أو الخط أو اللون أو تشكيل المادة أو آلة بسيطة "1.

ويقول عبد الحميد يونس "أصبح يدل في الأوساط المختلفة على مدلولين: الأول العلم الخاص بالمأثورات الشعبية من حيث أشكالها ومضامينها ووظائفها، والثاني المادة والحية التي تتوسل بالكلمة والحركة والإيقاع وتشكيل المادة "فكان "وليام جون تومز "الذي اعترفت به فيما بعد "جمعية الفولكلور الانجليزي "الذي دعى إلى جمع المعتقدات الشعبية القديمة وتدوينها فكان من أهداف الجمعية "جمع ونشر المأثورات الشعبية والأغاني الروائية الأسطورية والأقوال الحكيمة، والمعتقدات الخرافية (الخزعيلات) والعادات القديمة "قديمة.

فالفلكلور هو بقايا القديم وثقافة ما قبل التمدن، أو الموروثات الثقافية في بيئة المدبنة الحديثة 4.

إن دراسة الفولكلور عند الفنانديين تعود إلى الملحمة الشهيرة التي يطلق عليها اسم كاليفيا Kallevala والتي تعني مجموعة من القصص الشعرية المغناة والتي جمعها الباحث الياس لونروث<sup>5</sup> فكان اهتمامهم منصب على الشعر والغناء الشعبيين إضافة الى جمع المأثورات الشفوية فإن كان لهم الفضل في تطور

<sup>1</sup> مرسي أحمد، مقدمة في الفلكلور، عرض طلال سالم، التراث الشعبي ( العراق)،ع 3 ، س8، 1977، ص 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحميد يونس ، معجم الفولكلور ، مكتبة لبنان، بيروت ، ط1، 1983، ص 172. قوزى العنتيل، الفولكلور ماهو؟ دار المعارف، مصر، 1965، ص 16.

<sup>4</sup>نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>ينظر: سيد أحمد برابح: مظاهر الفولكلور في الكتب العربية التراثية، مذكرة ماجستير (مخطوط) ، قسم الثقافة الشعبية ، تلمسان 2006/2005 ، ص 03.

المنهج التاريخي الجغرافي<sup>1</sup>. وبالتالي التواصل بين الماضي والحاضر، وفي هذا الصدد يقول يورى سوكلوف: " إن الفولكلور هو صدى الماضي ولكنه في الوقت نفسه صوت الحاضر المدوّي<sup>2</sup>.

فالشرط أو العنصر الأساسي في هذا التعريف هو المشافهة أي أنه لا يمكن أن نقول هذا فلكلور إلا إذا توفر عنصر: (التراث الشفاهي) "وتبدو هذه الخاصية واضحة بانتقال تلك الثقافة من جيل إلى جيل ، دون تغيير أو تحريف في الأسلوب العام "قويكد" هردج "ذلك بالقول: "إن الفولكلور يحتضن تلك الأطراف الثقافية والتي استمرت أساسا عن طريق التراث الشفوي، من الأساطير والحكايات، والأغاني الشعبية وأيضا الأشكال الأخرى من الأدب الشفوي المأثور ، والموسيقي الشعبية والرقص ... وأيضا العادات والعقائد".

فالفلكلور هو الثقافة الشعبية وبين لنا هذا التعريف شمولية الفولكلور في احتوائه الكل المركب من فروع الثقافية من أشكال وعبارات منطوقة إلى عادات وتقاليد ممارسة التي أنتجها الشعب واستهلكها ، ويتميز هذا التعريف بإضفاء عنصر الجماعة الشعبية على الإنجاز الشعبي " هذا الانجاز الشعبي الجمعي لهذه المظاهر الفولكلورية في أيّ مجتمع من المجتمعات لا يصبح شعبيا إلاّ إذا تقبلته الجماعة الشعبية وأشاعته بين أفرادها وتناقلته "5.

الفولكلور ماهو ؟...، ص 79.

² يوري سوكولوف، الفولكلور قضاياه وتاريخه، ترجمة حليمة الشعرواي وعبد الحميد يونس، الهيئة العامة المصرية لتأليف والنشر، مصر 1971، ص 27.

<sup>3</sup> سوسيولوجيا الثقافية، المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة... ص 163.

الفولكلور ماهو؟..، ص 41.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> عبد المنعم تلمية، الأدب العربي تعبيره عن الوحدة والتنوع ، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، ط1، 1987، ص 407.

إن هذا النوع من الفولكلور لا يحظى بحماية من السلطة أو بالأحرى السلطة لا تتولى حمايته، فهو خاضع لقوانين اجتماعية شعبية وذلك بعد تقبله" إذ تتولّى حمايتها سلطة رسمية محدّدة ، بل يكون الإجمال هناك ميل عام لتقبّلها وهي بهذا المعنى أكثر قواعد الضبط الاجتماعي تلقائية وأشملها إلزاما لكونها منبثقة من ضمير الجماعة ، حيث تمزج بنفوس الأفراد امتزاجا لا يشعرون معه بالحاجة إلى تغييرها أو الخروج عليها" أ. ولذلك فإن " الفولكلور هو الاصطلاح الجامع لطائفة من الظواهر المأثورة التي تعبّر عن دور التراث أكثر من غيرها من الظواهر الثقافية والاجتماعية " وتعد المأثورات جزء لا يتجزأ من التراث والتي تتضمن " الموسيقي والرقص الجماعي منه والفردي والألعاب الغنائية منها وغير الغنائية والنووسية والفروسية والفنون المختلفة كالحلي وأدوات الزينة ، والرسوم الجرانية والنقوش والوشم... وغيرها من الأنواع العديدة من عناصر التراث".

## ثالثا- علاقة الفولكلور بالموسيقي:

اسوسيولوجيا الثقافية، المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة... ص 163.

<sup>2</sup> الفولكلور ماهو؟...، ص 37.

<sup>3</sup> سوسيولوجيا الثقافية، المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة... ص 161

من خلال المفاهيم والتعريفات السابقة يتبين بأن للموسيقى في حضارتنا الإنسانية تاريخ طويل ضارب في القدم، وإن اختلف العلماء حول مصدرها ، وهذه الموسيقى القديمة كانت هي الأصل الذّي تطوّرت منه الشعوب المعمورة مشكلة تراثا إنسانيا مختلفا باختلاف الفكر والثقافة والعادات والتقاليد ، وتطور من عصر إلى عصر، ومن جيل إلى جيل.

فهناك من أقرّ على تسميتها بالشعبية وذلك لربطها بالا يطار المكاني أي أن الشعبي له علاقة بالبادية أو باستمرار البادية داخل التجمعات السكنية والبعض الآخر أطلق عليها اسم الموسيقى التقليدية لحافظها على الخصائص والمميزات التي تكونت بها، بالمقابل نجد هناك من قال إنها موسيقى فولكلورية لأنها تتاقلت عن طريق المحاكاة والشفهية.

يقول محمد أسعد علي: "ومن أهم شروط التعامل المبدئي مع التراث الموسيقي الفولكلوري ، يتطلب الأمر أن يكون الفنان مدركا لماهية ذلك التراث ومكتشفا أبلغ السبل إلى تمجيد أبعاده في شكل ملائم وتقديمه إلى جمهور بطرق أدائية مباشرة أو تدريجا على مستواه الثقافي والذّوقي، فيعرف السامع على الفنون الموسيقية أو بعضها حسب قدرته ، كما يتحسن بالموضوع الفولكلوري القريب إلى نفسه "1.

فمن خلال هذه المقولة نلاحظ بان التراث الموسيقي الفولكلوري يستطيع أحد من الأشخاص المتواجدين بالمنطقة أن يتعامل معه ، وإنما إن يكون مدركا لماهية ذلك التراث، عن طريقا لتواريث ويتميز هذا النوع الموسيقي بأسلوبه البسيط في الموسيقى والآلات واللغة ، كما أن الموسيقى الفولكلورية تتصنف بالجماعة (أي

امحمد أسعد علي، في أصول الموسيقى الفولكلورية، مطبعة دار السعادة: بغداد، 1976، صص ص 51، 52.

أنها جماعية)، وتتميز أيضا بكونها مجهولة المؤلف، أي انتقالها عن طريق المشافهة من جيل إلى جيل آخر.

" إن الموسيقى الفولكلورية ذات أشكال تتصف بالجماعة وتتشأ بين قطاعات شعبية كبيرة ، فتنعكس موضوعات ومضامين حياتية عامّة ، تؤثر على عطاء المؤلف الروحي ، وتلهمه القدرة على إبداع أعمال جديدة عبر إدخال عناصر الفولكلور في المؤلفات الموسيقية"1، فالموسيقى الفولكلورية تعتمد في

فالأغنية الفولكلورية تعتبر ركيزة الموسيقى الفولكلورية إلا أن مفهومها يختلف من باحث غالى آخر، فعموما ما تعتبر بمثابة وثائق حيّة صادقة تفصح عن طبيعة المجتمع وخصائصه وتاريخيه وأخباره، فهي التي تنشأ وتدوم في قرى الفلاحين والمناطق الريفية النائية عن المدينة، وطبيعتها تختلف عن طبيعة الجماعات التي تقيم في المدن" 2.

#### رابعا- من بين خصائص الأغنية الفولكلورية:

المرجع السابق، ص 49.

<sup>2</sup> نفسه: ص 12.

يمكننا ذكر أهم خصائص الغنية الفولكلورية باختصار وفق الآتى $^{1}$ :

- الأغنية الفولكلورية فن انسى مجهول الاسم.
  - هي من التقاليد السماعية.
    - ذات التنوعات العديدة.
      - جماعة التكوين.
- تتكون هذه الأغنية بشكل طبيعي نتيجة عوامل اجتماعية معيّنة. أما خصائص الفن الشعبي فيمكننا أن نجملها في الآتي:

#### 1/ المحلية:

تمتاز الفنون الشعبية بالمحلة ، فهي تحمل خصائص المجتمع الذي تظهر فيه، ولهذا السبب يلتف حولها الشعب البسيط، لأنها أقرب إليه من الفنون الرسمية ، فنجد في كل منطقة رقصتها الخاصة بها وشعرها المحلي، وأمثالها ، كما تمتلك حرفها التقليدية وطقوسها الدينية ، وطرق الاحتفال بالمواسم تختلف من منطقة لأخرى بحسب المرجعيات الدينية والعرقية لكل تجمع سكاني<sup>2</sup>.

### 2/ الديمومة:

هذه المحلية تمكن الفن من البقاء طويلا لأنها ويضاف إليها الجديد دائما خلافا للمنتوج الفني العالمي، الذي لا يمسه التغيير ولو طال عليه الأمد، فأغاني العرفة والصف مثلا عند القبائل مسيردة، سبدو تتعرض للتعديل كل ما أديت من مجموعة جديدة، خلافا لأغاني المطربين المشهورين كالشيخ العربي بن صاري ودحمان الحراشي، وهذا التغيير الذي يمس الشكل والمضمون معا، يكون ناتجا عن الملل من تكرار الأغنية بنفس الطريقة.

المزيد من التفاصيل ينظر المرجع السابق، ص ص 14، 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ينظر: ألفرد هانسن، روح الموسيقى، ترجمة أحمد عبد الباقي وسوسن عامر، دار الخليج للنشر والترجمة والتوزيع، عمان، ط 02، 2009، ص 78، وما بعدها.

وهذا ما يمكن هذه الأغاني من البقاء على مر الأزمنة، فيبدل المغني حينا اللحن، وحينا آخر الكلمات، وكل هذا يكون بطريقة عفوية من دون دراسة مسبقة من المؤدين<sup>1</sup>.

## 3/ التأريخ:

والفولكلور ما هو إلا مادة تاريخية يسهم بأفكار ومعتقداته، وممارساته الشعبية في التأريخ الثقافي للشعب، فلأجل معرفة ثقافة الشعوب لا يكون جديرا بالدارسين أن يقفوا عند مجرد دراسة الثقافة الرسمية ، بل الواجب التعرف على الفن الشعبي المختلفة لمعرفة أصالة هذا المجتمع وعراقته وقدمه، فهي تمتاز بالقدم ، والتجدر في التاريخ ، ودراستها يمكننا معرفة العناصر الخضرية، والعرقية المكونة للمزيج الإنساني لكل أمة<sup>2</sup>.

ا ينظر: أحمد حمدادو: الموسيقى الفولكلورية الإرهاصات والامتدادات، دار إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، طرابلس، ط 02، 1999، ص 48.

² ينظر: - روح الموسيقى..، ص 85. و - الموسيقى الفولكلورية الإرهاصات والامتدادات..، ص ص 60، 61.

<sup>-</sup> بومدين بلقاسم، ناس الغيوان، دراسة للقيمة الإبداعية والتلقي، (مخطوط) مذكرة ماجستير في الأدب الشعبي، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2001-2002 ، ص 06.

# المبحث الثاني: تاريخ ومفاهيم الشعر الغنائي

\* تمهيد

أولا- تعريف الشعر الغنائي

ثانيا- بعض الشواهد التاريخية للشعر الغنائي

ثالثا- أهم أنواع الشعر الغنائي

رابعا- علاقة الشعر بالغناء

تمهيد:

إن الأدب الشعبي على إمتداد قرون متطاولة حافل بالكنوز الثمينة وبالتالي بلهجتها وأسلوبها، هو مناط التأثير فيها ، والإنفعال بها والتجاوب معها<sup>1</sup>، فإذا كانت الأمم تحيا بتاريخها فالأدب العشبي هو روحها عبر عن آمالها عن سعادتها وشقائها.

والجدير بالملاحظة أن التأليف التي دون فيها هذا التراث الثقافي منذ بداية هذا القرن نادرة جدا لإستغناء الناس غالبا عن المكتوب واكتفائهم بالمسموع سواء كان ذلك عن طريق الإسناد والرواية أو عن طريق تلحينه والتغني به أن الكتب التي نشرت حوله تعد على رؤوس الأصابع مع أن لهذا الأدب مادة غزيرة وحيوية كبرى وتأثير عميق في الأوساط الشعبية<sup>2</sup>. (2) ولعلنا لا نخالي إذا قلنا إن الشعر الشعبي هو أكثر آدابنا حاجة إلى الرعاية ، وبذل الجهد فيه والتماس النضج منه، والتطلع إلى النهوض به لأنه ببساطة المعبّر الصّادر عن حياة الشعب<sup>3</sup>.

## أولا- تعريف الشعر الغنائي:

<sup>1</sup>د.عائشة عبد الرحمن، لغتنا والحياة، دار المعارف، مصر، ط1، 1991، ص 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مرابط محمد، الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان، تحقيق عبد الحميد حاجيات، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، 1394 هـ، ص 08.

<sup>&</sup>quot;ينظر: ديوان أبي مدين بن سهلة، جمع وتحقيق وضبط وتعليق شعيب مقتونيف، دار الغرب، للنشر والتوزيع، ط2، 2002 - 2003 ، ص 08.

إن الحديث عن الشعر الغنائي طويل لتعدد مواضيعه وأغانيه، حيث تتمثل وظيفة الشعر سواء كان عاميا أو فصيحا في تسليط الأضواء على جوانب مهمة لعصر ما قد لا يبوح بها التاريخ، " والشعر لأنه تعبير عن الحالات الفائقة في الحياة يحتاج أكثر من كل فن آخر من الفنون الأدبية إلى شدة التطابق والتناسق بين التعبير والحالات الشعورية المعبر عنها".

فمحمد المرزوقي يفضل مصطلح شعر الملحون " لأنه أهم من الشعر الشعبي إذا يستعمل كل شعر منظوم بالعامية سواء كان معروف المؤلف أو مجهولة، وسواء دخيل في حياة الشعب فأصبح ملكا له أو كان من شعر الخواص، وعليه فوصف الشعر الملحون أولى من وصفه بالعامي، فهو من لحن في كلامه أي انه نظق بكلام عامى أو بلغة عامية غير معربة أ.

وقد أكّد عبد الله ركيبي خاصية عدم مراعاة القواعد النحوية في الشعر الملحون، لما كان في معظمه تقليدا للقصيدة المعربة، فإن الفرق بينه وبينها هو في الإعراب فهو إذن من "لحن "يلحن " في الكلام إذا لم يراع الإعراب والقواعد اللغوية المعروفة 2.

والحقيقة إذا عدنا إلى معنى "لحن "لوجدنا أنها تحمل معاني عديدة منها " التطريب " و " والغناء " والخطأ في اللغة " اللهجة الخاصة " ومن هنا فإن الشعر الملحون لم يكن مجرد نظم فقط لا حياة فيه لأن مثل ذلك لا يكفي ولكن، إضافة على ذلك فهو " يخاطب الوجدان البشري ويحرك كوامنه بفضل مضمونه الشعري،

<sup>1</sup> محمد المرزوقي ، في الأدب الشعبي، الدار التونسية للنسر ، 1967 ، ص 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الله ركيبي، الشعر الديني الجزائري ، الشركة الجزائرية للنشر والتوزيع ، ط1، الجزائر ، 1981، ص 363.

وإذا تتاول الشعر قضايا منطقة أو اجتماعية فإنه يلونها بألوان عاطفية ويربطها بالوجدان الأنساني لكي يهزّ هذا الوجدان ويستحق أن يسمى شعرا $^{1}$ .

فلدى شعراء الملحون خصيصا تهم كما أنه: " ليس المطلوب أن تمارس العامية سلطان الفصحى فتحاكيها بغنائها في ترديد ايحاءاتها وإنما تبتدئ الأصالة حقا في أن تشحن اللفظة العامية نفسها بوقود تجربتها الخاصة في معاملاتها مع الواقع "2.

كما يفضل عبد الله ركيبي مصطلح الملحون على باقي المصطلحات معللا ذلك " وقد اخترنا مصطلح الشعر الملحون دون غيره من المصطلحات الأخرى التي استخدمها الباحثون مثل الشعر الشعبي أو العامي تماشيا مع ما شاع في بيئة المغرب العربي التي عينت بدرساة هذا الشعر ن فجمعته وسجلته وقد اتخذ هذا الشعر اللهجة العامية أو الدارجة أداة له، وذلك كان تعبيرا عن مزاج العامة"<sup>5</sup>. وتأسيسا على تعريفه يمكننا الوقوف عند مميزات حدود لغة الشعر الشعبي، فهي ليست فصيحة، وليست بعيدة نهائيا عن الفصحي، وهذا ما جعل مجمود ذهني يقول: " فالأدب الشعبي يمتاز بلغة معينة، من الصعب وصفها وتحليلها ، ولكنها على وجه القطع ليست عامية، وعلى أساس الترجيح فصحى راعت السهولة في انشاءها". وشعر الملحون له ما يميزه من صفات فهو " يختلف عن الشعر

1د.أحمد نجيب، فن الكتابة للأطفال، دار إقرأ: بيروت، لبنان، ط 02، 1983، ص 94.

د. غالي شكري، شعرنا الحديث إلى أين؟، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط 02، 1978، ص 92.

الشعر الديني الجزائري..، ص 363.

<sup>4</sup>د.محمود ذهني، الأدب الشعبي العربي، مفهومه ومضمونه، مطبوعات جامعية، القاهرة، ص 81.

الفصيح في لغته الشعبية وهي حضرية أو قروية أو بدوية ، وفي أوزانه الملزومة والقسيم والمسدس والعزف ، وفي مواضيعه "1.

رأى غنيمي هلال حول لغة الشعر: " احتفظت لغة الشعر على مر العصور بمقومات فنية لازالت تنمو بفضل عباقرة الشعراء والنقاد في مختلف الآداب"2.

وبإمكاننا القول أن شاعر الملحون قد يكون أميا، ولكن هذا لم يمنعه قطعا من رفض نفسه وإنتاجه على الصعيد الإجتماعي ويرجع نجاحه إلى تقليد كل أغراض الشعر العربي، وقد شمل أغراضا كثيرة تناول ظروف الإنسان الشعبي في بيئته ، منها ماهو ديني يرتبط بالشعور الصوفي ومدح الرسول – صلى الله عليه وسلم – وصحابته والأولياء ، ومنها ما هو ثوري يسجل الأحداث أو التحولات الكبرى في التاريخ إلى جانب الموضوعات الأخرى التي طرقها شعراء الفصحى قبلة ، كما استطاع نظم تقنيات الشعر القديمة منها والمعاصرة كالوحدة العضوية والوحدة الموضوعية، كما يهمه : " أن يعرف إذا كان الشعر الذي أنتجه بل وحتى الذي قدمه غيره من أمثاله لهذا المجتمع مت هو إلا واحد منه، قد عبر عن قضايا هذا المجتمع وعاش آلامه و أحزانه، مثلما عاش أفراحه، وعبر عن تطلعاتهم أم كان مجرد مدّاح ومغنّي لا يحمل هدفا ولا يعبر عن رسالة قومنه ورث الشعر الملحون في هذه القرون الشعر الملحون في هذه القرون

<sup>1</sup>د. عثمان الكعاك، العادات والتقاليد التونسية، دت، تونس، ط2، 1981، ص 62.

<sup>2</sup>د.محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث ، دار الثقافة ، بيروت، 1973، ص 108.

<sup>\*</sup> ينظر: د.التلي بن الشيخ، منطلقات التفكير في الأدب الشعبي الجزائري، المؤسسة الوطنية للكتاب، 03 شارع زيروت يوسف، الجزائر، ص 42.

الذي يعبر عن أفكار الكاتب "أي ينبع من الوعي اللاشعوري الجمعي "1، فجسد أهدافا سامية للمجتمع ورسخ قيما منها: "التعليمية والأخلاقية والمعرفية.

ويرى عبد الله ركيبي أن كثيرا من قصائد هذا الشعر، وخاصة منه الزجل إنما الفت بقصد الغناء والتلحين: " فما نظمه الشعراء غنّاه وأنشده المغنون، وفي كليهما ارتباط ولشدة الصلة بين النظم والغناء رأينا أكثر الشعراء يتغنون بشعرهم، حتى أن حسان بن ثابت (شاعر الرسول – صلى الله عليه وسلم – ) أوصى الشعراء بذلك حين قال<sup>2</sup>:

تغن بالشعر إما كنت قائله إن الغناء لهذا الشعر مضمار

فلا شك أن نظم الملحون بلغته وشعرائه يحتل موقعا هاما بين أشكال فنون الأدب الشعبي، وخاصة إذا كان النظم ملحنا مغني، والناظم شاعرا متمكنا، ويكون المغني متأثرا مجيدا ينقل إحساسه وأفكاره بكل ثقة عن طريق اللغة التي عدها الشاعر بلند الجيدري " إحدى وسائلنا في التعامل مع العصر "3.

فإن اللحن الحقيقي في الملحون هو بالضبط استعمال العربية الكلاسيكية، وكما يقول، عن حق، صفي الدين الحلي في تقديمه لكتابه الشهير المسمى (

نبيلة إبراهيم، أشكال التعبير في الأداب الشعبي، دار المعارف 119 كورنيش النيل، القاهرة، ط3، جمع، ل ص 03.

نقلا عن: سيدي الأخضر بن خلوف، الديوان، جمع وتحقيق بخوشة محمد بن الحاج الغوتي، ص 08.

قبلند الحيدري، إشارات على الطريق ونقاط ضوء ، م.ع. د بيروت ، ط1، أفريل 1980، ص 84.

العاطل الحالي والمرخص الغالي) المكرس للأنواع الأربعة للشعر العربي غير الثابت (الزجل، المواليا، الكان وكان والقوما) لحنها إعرابها وخطأ نحوها صوابها "فهي الفنون التي إعرابها بها حرام، وصحة اللفظ بها سقام، يتجدد حسنها إذا زادت خلاعة، وتضعف صنعتها إذا أودعت من النحو صناعة، فهي السهل الممتنع والأدنى المرتفع طالما أعيت بها العوام الخواص وأصبح سهلها على البلغاء يعتاص"2.

فالشعر الملحون يمكن أن يلقى مثلما يمكن أن يغنى، ولا يشترط أن يكون النص مكتوبا حتى يلحّن موسيقيا فعبارة ملحون، تعني الشعر الموجه للتلحين لا يمكن أن يميز هذا النوع الشعري مقارنة بأنواع أخرى الشعر غير الموجه للغناء ، فالمجموعة الأخرى من المعانى المستقة من الجدر " لحن ".

والتي جلب الحاج أحمد سهوم إليها الانتباه في كتابه " الملحون المغربي" ويطلق عباس الجراري اسم الزجل على الأشعار التي سماها غيره بـ" الملحون "مبررا بأنه معظم الأقطار العربية تسمى هذا الصنف من الشعر بالزجل . إذ يقول الدكتور قيصر مصطفى " وكذلك فنحن نرفض فكرة التفريق بين ما يسمى بالشعر الملحون والزجل ، وترى الاسمين لشيء واحد وإن كان ابن سعيد يتكلم مرة عن

<sup>1</sup> صفي الدين الحلي، العاطل الحالي والمرخص الغالي تحقيق الدكتور حسين النصار، مركز تحقيق التراث، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1968، ص 198.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أحمد أمين دلاي، أغاني القصبة، القصيد الشعبي، ترجمة فرحات جلاب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية ، وحدة الرغاية، الجزائر ، 2007، ص 09.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أحمد سهوم، الملحون المغربي، من منشورات شؤون جماعية ، صحيفة الجماعات المحلية بالمغرب والبلديات العربية والدولية، الدار البيضاء ، 1993، ص 213.

الشعر الملحون ومرة عن الزجل" فالغناء بالشعبي لا يزال ينشدوا وخصوصا في البادية، حيث يتسلى الشاعر بنظمه ويردده في صورة غناء ، لأنه لا يوجد وسيلة أخرى للتعبير عما يختلج في نفسه، والترويج عنها باستمرار، بالإضافة إلى أن "الغناء يساعده على حفظ الشعر مثلما يساعد المتلقي حفظه ثم روايته بواسطة الغناء "2.

ولما ارتبط الشعر بالموسيقى واللحن أكثر لدى العامة الذين سموا الشاعر " الفوال " وسمو الشعر " الميزان " رسخت هذه الظاهرة حتى اعتاد شاعر الشعبي أن لا يقول شعرا إلا بلحن مبتكر أو مجلوب<sup>3</sup>.

وخلاصة القول إن الشعر الشعبي العربي ليس بدعا ولا ف معزل عن هذا التنظير " ولا شك إن أهم عامل ساعد على بقاء قسم كبير من الشعر الشعبي إلى يومنا هذا ، إنه كان يلحن يعني به في شتى المناسبات والحفلات، ثم إن ميل الناس إلى هذه الموسيقى وشغفهم بها كان دافعا قويا لاستمراره وبقائه"4.

فالشعر الملحون هو ذاكرة الشعب التي تختزن همومه وأشواقه وهو يصور الحقيقة لواقعه المعيشي، يصاحبه في أفراحه فيعبر به عن النشوة العارمة التي

<sup>1</sup> د.قيصر مصطفى، حول الأدب الاندلسي، نشر مؤسة الأشرف ، بيروت، لبنان ، ب ت ، ص 105.

<sup>2</sup>د.التلي بن الشيخ، دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة 1830 – 1945 ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، 1983، ص 374.

قينظر: ديوان ابن مسايب، اعداد وتقديم ، الحفناوي ، أمقران السحنوني وأسماء سيفاوي ، المؤسسة الوطنية للكتاب، الجزائر ، دون طبعة ، 1989، ص 09.

<sup>4</sup> ينظر: ديوان أبي مدين بن سهلة..، المقدمة، ص 08.

تهزه، وهو يأخذ من حياته نصيبا من البهجة، ومن هنا كان الغذاء الحقيقي والمادة الثقافية الأكثر تواجدا في مختلف الأوساط $^1$ .

### ثانيا- بعض الشواهد التاريخية للشعر الغنائي:

نشر عباس الجيراري أقدم نص في نوع الملحون الذي نعرفه ونراه كذلك اليوم، هو النص الشهير المؤرخ في 1427/1830 للشاعر عبد الله بن حساين " جعل سوحوم الاسم ف البربرية أو حساين " ألا هذا الشاعر المنحدر من منطقة " دار " جنوب المغرب على الحدود مع الجزائر ، يعتبره بعض المؤلفين مؤسس

<sup>1</sup> ينظر: شعيب مقنونيف، مباحث في الشعر الملحون الجزائري (مقاربة منهجية)، دار الغرب للنشر والتوزيع: وهران ، د.ط، 2003، ص 47.

د. عباس الجراري، الزجل في المغرب، القصيدة مطبعة الأمنية، الرباط، ط1، 1970، ص 562.

الملحون المغربي، غير أن أقدم قصيدتين مؤرختين ومؤكدتين بالنسبة إلى المغرب كما هي الحال بالنسبة إلى الجزائر تعودان فعلا إلى القرن السادس عشر، وترويان معركتين كبيرتين مليئتين بالأحداث.

فالنص الأول للشاعر المغربي، غير معروف إطلاقا ، بن عبود الذي يروي قصمة المعركة التي جمعت بني وطاس، والسعديين في تادلة عام 1536، أما النص الثاني فهو القصيدة الشهيرة لمازقران حيث يصف شاعر الرسول الجزائري الكبير سيدي لخضر بن خلوف المعركة التي شارك فيها في شبابه، عام 1558م بالقرب من مستغانم ، وقد شهدت هذه المعركة هزيمة الفرق العسكرية الاسبانية بوهران تحت قيادة الكونت " و مصرعه البطولي ، والنصر المبين للمسلمين تحت راية الباي حسان بن خير الدين أ.

هذه الأعمال المكتوبة في شكل وفي لغة يبدوان لنا اليوم مألوفين، ويسهل التعرف عليهما على أنها من الملحون تبرهن على أن هذا النوع بلغ نضجه في القرن السادس عشر ولكن إذا رجعنا إلى الوراء أكثر خرجنا من حقبة الملحون، ودخلنا حقبة " عروض البلد " أي " الشعر المحلي " وهو النسل الغربي من الزجل الأندلسي بنص يدعى " الملعبة " لشاعر كبير في هذا النوع هو الكفيف الزرهوني2.

وهذه القصيدة البطولية من العهد المريني التي يذكرها ابن خلدون في "مقدمته" تروي الحملة المفجعة للسلطان أبو الحسن " السلطان الأسود" الأسطوري عام 1347 م<sup>3</sup>.

الحمد أحمد دلالي، مرجع سابق، ص 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ملعبه الكفيف الزرهوني، تقديم وتعليق وتحقيق الدكتور محمد بن شريفة ، المطبعة الملكية ، 1987، ص 16.

نظر: أحمد أمين دلالي ، المرجع السابق، ص 11، 12.

# ثالثا- أهم أنواع الشعر الغنائي:

### & الشعر التعليمي:

نوع من الشعر التعليمي هو في الأصل الشعر الذي فيه فنون العلم والمعارف كالنحو والفقه والتاريخ تسهيلا لحفظها، وهذا النوع الأدبي قديم جدّا عرفه اليونان وعرفه العرب وأكثر ما يكون الشعر التعليمي عند العرب من بحر الرجز 1: مستفعلن مستفعلن مستفعلن

<sup>1</sup> ينظر: عمر فروخ، المناهج في الأدب العربي وتاريخيه ومنشورات المكتبة العصرية صيدا، بيروت، 1959، ط1، ص 21.

### مستفعلن مستفعلن مستفعلن

#### &النشيد:

إن أصحاب المعاجم يتفقون على أن لفظ نشيد هو الصوت أصلا والنشيد هو رفع الصوت والمراد به الأناشيد تلك القطع التي يتحرى في تأليفها السهولة وتنظم نظما خاصا وتصلح للإلقاء الجماعي وتستهدف عرضا محددا بارزا كما أن الأناشيد لون من ألوان الأدب شائق محب بتلحينها الذي يغرى السماع أو المنشد لها فيزيد حماسته لها وإقباله عليها 1.

#### &الشعر التمثيلي:

الشعر التمثيلي أو المسرحي يقوم على المسرحة، والمسرحة إلا رواية تجرى حوادثها على المسرح ويقوم بأدائها طائفة من الناس يحاكون ما يجري على مسرح الحياة أو ما حدث في التاريخ محاكاة حية عن طريق الحركة والحوار والانفعال².

### & الشعر التراحيدي:

شعر تمثيلي يبعث في النفس الرعب والرحمة والإعجاب<sup>3</sup>.

#### & الشعر الكوميدي:

وهو تمثيل حادث منتزع من الحياة العامة يبعث على الضحك وموضوعه الوضعية من طبائع الناس وعادات المجتمع $^{1}$ .

ا ينظر: عبد العليم إبراهيم، الموجه الفني المدرسي اللغة العربية، دار العربية، دار المعرف، مصر، ط8، د.ت، ص 230. و – عبد الكريم الدانيك: بحوث وقراءات نقدية في الشعر العربي الحديث، دار المأمون للنشر والترجمة: البصرة، ط 02، 2006، ص 89.

²ينظر: بحوث وقراءات نقدية في الشعر العربي الحديث...، ص 67.

نينظر: الموجه الفني المدرسي اللغة العربية..، ص 54.

#### & الشعر الدرامي:

عبارة عن مسرحة شعرية تتكون من النوعين التراجيدي والكوميدي وهو نوع جديد من الشعر الغنائي ويعرف بالمسرحية الغنائية أو الأوبرا<sup>2</sup>.

#### & شعر الاوبيريت:

إذا اقتصرت الغناء الموسيقى في المسرحية الغنائية على فصل واحد أو مشهد مختصر 3.

### رابعا- علاقة الشعر الغناء:

توطدت الصلة بين الموسيقى والشعر الغنائي أو الأغنية أن بين اللحن والكلمة وذلك طول العصور القديمة ، فقد خلقت الموسيقى يوم خلق الإنسان على أرض وسط قصف الرعود وعصف الرياح وخرير المياه ، وأمواج البحر ، ومختلف الظواهر الطبيعية الأخرى، استخدمها الإنسان القديم في السحر والمعتقدات، وإبعاد الشياطين ومطاردة الأرواح الشريرة، كونها ألوانا فطرية من حركات موزونة وأصوات وصيحات تطورت بتطوره وبدأت في النماء حيث سايرت حياته اليومية ، فاخترع آلات سماع وطرب متنوعة، النبات والحيوان، وارتفعت مع آلات النقر والإيقاع إلى آلات النفخ ثم آلات الوترية، وتميزت الموسيقى بإيقاعات وأوزان مختلفة ، ومن المؤكد " أن الكلم الموزون والغناء المصحوب بتصفيق

<sup>1</sup> بحوث وقراءات نقدية في الشعر العربي الحديث..، ص 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه: ص 70.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نفسه: ص 70. و – مبخوت نصيرة، الفن القول في منطقة النعامة، دراسة في الآداء والايقاع، (مخطوط) مذكرة ماجستير في تاريخ الموسيقى الجزائرية، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2009–2010، ص 50–51.

الأيادي أو العزف على الآلة، كان متلازمين في سير القوافل و"الحداء" والغناء أثناء العمل وهدهد أسرة الأطفال والتفجع والتعاويذ السحرية والأناشيد الدينية $^{2}$ .

لذا فكانت الموسيقى أقدم أفنون جميعا وأسبقها إلى الوجود حيث تعتبر الوسيلة الأولى للتعبير عن أحاسيس الإنسان وترجمان لرغباته ورفيقه الدائم في مسيرته، وما نسميه اليوم تراثا موسيقيا أو غنائيا لحضارة معينة من الحضارات، وإنما هو مجموعة من الأصوات التي جمعت وتشكلت عبر الزمن، واستقرت كتعبير فني عن الخواص المزاجية والخلجات النفسية لأجيال هذه الحضارة في مراحل تطورها ، وكنا الشعر وثيق الصلة بالغناء ، ولا غرابة في ذلك ، فإن الشعر والغناء يصدرون عن عاطفة وتجمع بينهما الموسيقي 3.

والشعر الغنائي كما يسميه بعض الدارسين يتألف من كلام منظوم ومن لحن موسيقي وإيقاع شعبي خاص، وكثيرا ما تشكل قصائده حسب الظروف الاجتماعية وحسب إيقاع الكف أو صوت الآلات المرافقة للأداء، وقد تكون من نتاج جامعي لا يعرف قائله أو لشاعر شعبي معين ، وفي ذلك يقول هردر: " إننى أرى أن الشعر عامة هو نتاج جماعي ، وإنتاج شعبي يتطلب آذان كثيرة

\_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الحداء عند العرب قديما هو " الغناء الذي يعين الإبل على قطع المراحل البعيدة بدون أن تشعر بالتعب" (صالح مهدي، الموسيقى العربية تاريخها وآدابها، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، الدار التونسية للنشر، سنة 1986، ص 07).

د.رجيس بلاشير، تاريخ الأدب العربي، ج 1، ترجمة: د.ابراهيم الكيلاني، الدار التونسية للنشر: تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب: الجزائر، 1986، ص 364.

د. مصطفى عوض الكريم، فن التوشيح، منشورات دار الثقافة: بيروت، لبنان، 1997، ط 02 ، ص 74.

لتسمع أو حناجرة كثيرة لتردد، ولقد ظل الشعر يعيش في آذان الشعب وعلى شفاهة يفظط لنا التاريخ ، الأحداث والأسرار والمعجزات والآيات"1.

ويعتبر بعض العلماء، الموسيقى أو الغناء إبداعا جميعا يبدعه وينتجه أبناء الشعب، يتخذ طابع الذاتية كشكل فني ووسيلته الألفاظ والعبارات يبث فيها من عواطفه حتى يحقق مبتغاه ويرى آخرون أن الشعب لا يقوم بعملية الإنتاج ، بل يستقبل أغاني ويطرأ عليها بعض التعديلات ، والواقع أن تراثنا الشعبي الأصيل المرتبط بعادات تقاليد ومعتقدات تواكب دورة الحياة من المهد إلى اللحد، يغلب عليه الطابع الغنائي، ويتداول على ألسنة الشعب بالتواتر الشفوي، وينشدونه جماعيا ويردونه ، ومن خصائص الشعر الشعبي " انه يعتمد على الغناء الذي يصخب بالعزف والشرب على الآلات الموسيقية ، يؤديه الشاعر نفسه بالتعاون أحيانا مع الجماعة، مراعاة خاصة في الأوزان، والقوافي، وما يدل على ذلك أنه يطلق عادة اسم الغناء على نظم القصيدة ، وينعت الشعر بالغناء ".

فالشعر له علاقة عضوية في صياغته الفنية لتكونه من عدة تفعيلات تمثل وحدات موسيقية تكسب القصيدة سحر هذا النغم ينقطع ذلك الخيط الفني الدقيق الذي يشد الملتقى على سماع الشعر الذي هو نغم وإنشاد والوزن هو أن تكون المقادير المقفاة تتساوى في أزمنة متساوية لاتفاقها في عدد الحركات والسكنات والترتيب<sup>3</sup>.

1 محمد الأمين أحمد، الشعر الشعبي في سيدي خالد، مجلة آمال (الجزائرية)، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، العدد 4، ط 02، 1969، ص 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المرجع السابق، ص 35.

د.جابر عصفور، مفهوم الشعر، دار التنوير للطباعة، بيروت، ط 02، 1982، ص 239.

والظاهر أن صناعة الشعر والأقاويل الموزونة والمسجوعة أدم في الوجود بوجه ما من صناعة الألحان فهذه إنما صيغت أول الأمر ألحانا إنسانية مقترنة بالأقاويل لتتال بها الغابات أسرع وصناعة الألحان كذلك أيضا هي أقدم بوجه ما من صناعة النغم المسموعة من الآلات فهذه إنما تقترن بالألحان الإنسانية لتكون هذه بها أجود وأبهى مسموعات أ، كما أن الفارق الأساسي بين الشعر والنثر هو الموسيقي، وإن السبيل إلى التمييز بينهما هو الأذن ذلك أن الشعر يمتاز بزخرفة موسيقية تدركها الأذن قبل أن يدرك الفكر ما فيه من معاني 2.

ومن هنا نتبين أن العلاقة بينهما متبادلة، وذلك لأن أغلب الشعراء المحترفون مغنون، والسبب في ذلك لا يعود إلى الموسيقى فحسب بل ما يمكن قوله: إن الشاعر الشعبي ينقل هموم الشعب الذي يعد جزء لا يتجزأ منه، وبما أن الشاعر نفسه عضو في مجتمع منغمس في وضع اجتماعي معينة، ويتلقى نوعا من الإعتراف الاجتماعي والمكافأة، كما أنه يخاطب جمهورا مهما كان إفتراضيا<sup>3</sup>.

ينتقل الشاعر الشعبي في الأوساط الاجتماعية للتعبير عن انشغالات الجماعة، يحتفظ بوجوده فيها ويعكس عن طريقها ظروفها الاجتماعية والاقتصادية، ويعالج قضايا في سياق لغوي خاص ممزوج بالموسيقى ، والموسيقى تتطلب أساس التفتح على العالم الخارجي الذي ينبثق من العلاقة الاجتماعية بين الفنان والمستمتع أو المشارك، كما هو الحال بين الشاعر والقارئ لشعره، أو بين رسام ومشاهد لرسومه، إن هذه العلاقة الاجتماعية هي علاقة

-

أينظر: سليم الحلو، الموسيقى الشرقية ، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت ، لبنان، دط، دت، ص ص 185، 1986 .

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> يحي الشيخ صالح، شعر الثورة عند مفدي زكرياء، دار البحث للطباعة والنشر قسنطينة، الجزائر /ط1، 1987، ص 293.

درينية وويليك، نظرية الأدب ترجمة محي الدين صبحي، بيروت ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر ، ط2، 1981، ص 97.

تفاهم وشعور مشترك ، وما ينتج عنها من تأثير فكري وديني ونفسي الذي يربط الفنان بالمجتمع 1.

ومنه فإننا نخرج بوجود علاقة جدلية بين الشعر الشعبي والموسيقى أو الغناء، فكل منهما يكمل الآخر، وتتم بينهما عملية تأثير بنحو سليم.

# المبحث الثالث: مفاهيم الغناء والموسيقي وأصولهما التاريخية

أولا - تعريف الغناء ثانيا - تعريف الموسيقى ثالثا - الموسيقى الشعبية

الحيدري إبراهيم ، أنتولوجيا الفنون التقليدية، سورية دار الحوار للنشر والتوزيع، ط1، 1984، ص 87.

رابعا - الأصول التاريخية للغناء والموسيقى:
1. الموسيقى العربية 2. الموسيقى الأندلسية 3. النوبة خامسا - فن الحوزي شعرا وموسيقى

# أولا- تعريف الغناء:

الموسيقى صناعة من تأليف النغم والأصوات، ومناسباتها وما يدخل فيها بكيفية وكمية، وليس الشعر في حقيقة الأمر إلا كلاما موسيقيا تتفعل بغنائه النفوس والقلوب.

وقد عرف ابن خلدون الفناء بأنه: "تلحين الأشعار الموزونة بتقطيع الأصوات على نسب منتظمة معروفة يوقع كل صوت منها توقيعها عند قطعة، فيكون نغمة، ثم تؤلف تلك النغم بعضها إلى بعض على نسب متعارفة فيلد سماعها لأجل ذلك التناسب. وما يحدث عنه من الكيفية في تلك الأصوات"1.

كما عرف أبو حيان التوحيدي (ت بعد 421 هـ) بأنه: " شعر ملحن داخل الإيقاع والنغم الوترية منعطف على طبيعة واحدة سالكة إليها "2.

فليس هناك غناء دون شعر وإنما كان اختلاف الباحثين في تقويم هذا الشعر المرافق للغناء، فقد توفرت في كثير من نصوصه مقومات الشعر الخالد، من أفكار مبتكرة متميزة، وإحساس دافق متوهج ونسيج بديع، وإيقاع آسر... و تحقق في كل ما يتطلبه النقاد من إمتاع وجمال وإفادة، لما لا وقد سجل التاريخ نصوصا شعرية حقيقة – هي من أفضل ما أعطت شجرة الإبداع العربي عامة، والإبداع الشعبي خاصة.

ويفهم من ذلك: " إن فن الغناء ضارب بالقدم عند العرب، ولا شك بهذا، وله شعراؤه ومغنوه ومنشدوه وقيانه وملحنوه وكل منهم لغته ولهجته وبيئته ومستواه، وقد الفت فيه عد كتب، حتى آن بعضهم اختارها كعناوين لإبداعاتهم مثل الأغاني للأصفهاني"<sup>3</sup>. فالعرب قديما تدبروا فاخرجوا الكلام بأساليب الغناء فجاءهم مستويا مألوفا وسموه شعرا.

ومن المعروف أن الغناء لا يصح إلا بالوزن، وما دام الشعر موزونا وفي أصله غناء، فكان هذا الأخير مصاحبا لنشأة الشعر أو هو متقدما عليه و مؤسس

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد الرحمن بن خلدون، المقدمة، دار القلم: بيروت، والكويت، الطبعة السادسة، 1968، ص 423.

²مصطفى الجوزو، نظريات الشعر عند العرب في الجاهلية والعصور الإسلامية، ج1، دار الطليعة: بيروت، ص 66.

قاحمد بن التريكي، الملقب ابن زنقلي، الديوان، جمع وتحقيق د.عبد الحق زريوح، نشر مطبعة ابن خلدون: تلمسان، الجزائر، المقدمة ص 13.

له، ولا شك أن صلة الشعر العربي بالغناء هي صلة بالوزن والقافية، اذ هما الركنان الأساسيان من أركان القصيدة العربية لا تبنى إلا عليهما.

وإن القصيدة الشعبية هي الأخرى تقوم الإيقاع خاصة في تجانس الألفاظ و إذا كانت لم تأخذ حظها من الدراسة قصد الوقوف على أوزان لها، فإنها تحمل خصوصيات فنية تميزها عن باقي الأشكال والأجناس، وتبرز بتلاحم أجراسها مما يزيدها جمالا، كما تظهر جودة الشعر في تلاحم اجزلئه وسهولة مخارجه، وهذا ما جعل ازدهار عن النظم الشعبي يزداد غنى وثراء وخصوبة في الأوساط الشعبية، وذلك لأنه يدخل قلوب الناس قبل آذانهم لما يمكنه هؤلاء في قلوبهم خاصة وان العنصر الموسيقي في التعبير يقوي من شأن التصوير والإيحاء. وحيث أن النظم خلق للغناء...

أما اتصال الوزن بالغناء يعبر عنه الجاحظ بقوله: "يمتاز بتقطيع الألحان الموزونة على الأشعار الموزونة" فالوزن عمود الغناء، والغناء القديم سواء كان باللغة أو العامية أو الدارجة فمن المفروض كان له وزنا حتى وان لم تكون له بحور أو تفاعيل، حيث كان النظم والغناء فيها موجودا قبل الفراهيدي، حيث سمعنا عن كثير من شعراء العرب المغنيين قبل البعثة وبعدها يوم لم تكن بحور الشعر معروفة بعد. "ولا يستبعد الكثيرون من كون بحور الشعر بقايا إيقاعية لحنية غنائية، حيث اتصل الشعر بالغناء"2.

فإذا كان الشعر العربي الفصيح مرتبطا بقانون الخليل بن احمد الفراهيدي، فإن الشعر الشعبي لأي مكان أن نقيسه بذلك، وذلك راجع لعدم اعتماد الشعراء على هذه البحور لكنهم يجعلون الإيقاع الموسيقى هو الغالب، فهذه كالجوهرة الغالية الثمن، لأنه مناسب للحن، وهذا ما رواه عبد الركيبي عن القصيدة الشعبية:

انظريات الشعر عند العرب في الجاهلية والعصور الإسلامية، ج1،..، ص 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ديوان ابن التريكي..، المقدمة، ص14.

"من الصعب آن نضعها في بحر معين لان السكون فقي نطق الكلمات من جهة ونسج الألفاظ بأسلوب عامي من جهة أخرى يجعله خارجة عن الوزن، ويبقى السماع هو المقياس الوحيد لمعرفة ما تتمتع به من موسيقى" والطريق نفسها يسلكها الشاعر عبد العزيز المقالح حاذ نفسه يخرج من حلقة القدماء في ان اوزان الشعر الشعبي لم تضبط. وإن الشاعر الشعبي يجددها وفق مستلزمات الحياة، خلال الدراسات القيمة التي قام بها استأذنا الدكتور عبد العزيز الأواني: "بما لا يدع مجالا لاي شك او إلتباس إن ظهورها كان متصلا بفن الغناء، مرتبطا بالأغاني الشعبية" 2.

فمن الملاحظ لآراء الباحثين، إبعاد خضوع الشعر الشعبي للبحور العربية التي استنبطها الخليل وأخضعها لوزن خاص بها لا غير أساسه اللحن والإيقاع والسماع، وجد ألان في ذاته ا نابا هلال العسكري اشترط الشعر للغناء وجعل الألحان تصويرا للفكرة والعاطفة فهي أهذب اللذات لذوي الأنفس اللطيفة.

وسبب تفضيل الشعر المنظوم الذي يتماشى مع الموسيقى، فهو لها بمنزلة المادة القابلة لصورها الشريفة، إلا ضربا من الألحان الفارسية يصاغ على كلام غير منظوم نظم الشعر، تكون فيه الألحان منظومة منثورة.

أما أبو حيان التوحيدي فينسب إلى الشاعر السلامي (ت294ه) أنه" من فضائل النظم انه لا يغنى ولا يحدى إلا بجيده، ولا يؤهل للحن الطنطة ولا يحلى بالايقاع الصحيح غيره، لان الطنطنات والحركات والسكنات لا تتناسب إلا بعد

الشعر الديني الجزائري الحديث..، ص 498.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد العزيز الأهواني، ابن سيناء الملك ومشكلة العقم والابتكار في الشعر، م1م 1962 م، ص ص14-23.

اشتمال الوزن والنظم عليها، و لو كان فعل هذا بالنثر كان منقوصا، كما لو لم يفعل هذا بالنظم لكن محسوسا والغناء معروف الشرف<sup>1</sup>.

ونحن بصدد الحديث عن الغناء العربي أو الشعبي و اعتماد الوزن لتقطيع الألحان فإننا نتحدث بالضرورة عن الايقاع لما كان الشعر. وهذا ما أضاف المسعودي إلى ابن خرذاذية (ص280هـ) آن منزلة الإيقاع من الغناء بمنزلة العروض من الشعر... والإيقاع هو الوزن"<sup>2</sup>

وبما ان منزلة الموسيقى بقوانينها مماثلة لقوانين العروض فإنه يصبح تطبيق الايقاع الشعري على الاياع الغنائي او العكس إذن: "فالموسيقى فن جميل لا مجرد فن ممتع كونها تستخدم أدة للشعر "3.

ومما لا شك فيه أن الإيقاع الموسيقي في العمل الشعري يعد من أهم العناصر التي يعتمد عليها الفن لان العلاقة بين الموسيقى والشعر علاقة ترجع الى طبيعة الشعر نفسه الذي نشأ مرتبطا بالغناء. "ومن تم فإنهما يصدران على نبع واحد وهو الشعور بالوزن والايقاع..."4. وعليه فإننا نشير إلى أمر مشترك بين الشعر والغناء ألا وهو الوزن فالشعر بصفة عامة يخضع إلى ثلاث أمور أساسية مميزة، وهي الوزن القافية والإيقاع. لذا اختلفت الدراسات و الاتجاهات حوله، ثم إن شكل القصيدة الشعبية يتأثر كثيرا بالوزن. وهناك من يبعد الأوزان عن الشاعر الشعبي نهائيا أمثال إحسان عباس الذي يجعل استقامة الوزن تتم بانسجام النغم،

انظريات الشعر عند العرب في الجاهلية والعصور الإسلامية، ج1،..، ص 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> المسعودي، مروج الذهب، ج 1، تحقيق عبد الحميد محي الدين، دار بيروت للنشر والتوزيع: بيروت، 1973، ص ص 135، 136.

قالفرد انشتاين، الموسيقى في العصر الرومنسي، ترجمة فؤاد زكريا، ه.م.ع.ن القاهرة،، د.ط، 1972، ص 126.

<sup>4</sup> شكري محمد عياد، موسيقى الشعر العربي، دار المعرفة، القاهرة، 1965، ص 53.

واستقامة اللحن فيعلن: "وعلينا بالطبع أن نتذكر دائما أن العبرة في هذه الأغاني الشعبية هي في لفظ كلمات الأغنية كما تغني، وليس بالحكم عليها كما تكتتب. وتلك قضية أساسية، لان المغني الشعبي لا يعرف البحور ولا يفكر فيها، وإنما يعرف لحن الأغنية وهو لحن قديم متوارث وروث الوزن الفصيح الذي وضع له اللحن في وقت معين ماضي الاغنية الطويلة ويقيس الكلمات التي يتغنى بها على ذلك اللحن، فيمد الكلمة او يختصرها لتتفق مع اللحن"1.

وهذا الرأي قد يميل إلى رأي الباحث "كراب" حيث يعتقد بانضباط الايقاع وعدم صحة النظم في الغالب. كما ان الدافع لنظم الشعر راجع الى علتين الاولى هي التقليد والمحاكاة والثانية غريزة الموسيقي أو الإحساس بالنغم.

والنغمة جمعها نغمات، في (اللغة) هي الصوت البسيط الخالي من الحروف، و (اصطلاحا) الصوت الذي تترنم به، واللحن (اصطلاحا) ما ركب من نغمات بعضها يعلو و يسفل عن بعض على نسب معلومة، والنغم للحن مثله مثل الأحرف المتماسكة بالكلام مع ترتيب موزون، فهو يصاغ على وزن معروف ويقرن بالكلام الذي يخصص للغناء والموسيقى ذات الأصل اليوناني المقصود بها علم النغمات والألحان، وقد ذهب أبو إسحاق الموصلي بأنها الأصوات إلي تدل على النغم والإيقاع. كما أن ابن سينا ذكر حول صناعة الموسيقى: " تشمل على جزئين احدهما يسمى التأليف وموضوعه النغمة" وينظر في حال اتفاقهما وتنافرها، والثاني "الإيقاع" و موضوعه الأزمنة المتخللة بين النغم والنقرات المتنقل بعضها إلى بعض، وينظر في حالة وزنها وخروجها عن الوزن، والغاية منها جميعا صبغة

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد اللطيف البرغوثي، "القصيدة الشعبية"، مجلة فلسطين الثورة (الفلسطينية)، عدد خاص، 1981–01.

² نقلا عن: هنري جورج فارمر، تاريخ الموسيقى العربية حتى القرن الثالث عشر، ترجمة وتعليق: جرجيس الله المحامى، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت لبنان، ص 84.

اللحن. لذلك فالنغمة "صوت لابث على حد من الحدة والثقل زمانا، والبعد منه منافر ومنه غير منافر. والمنافر هو الذي لا يفعل اجتماع نغمتيه معا وتتاليهما التذاذا للنفس بل نقرة منه والسبب فيه سوء النسبة بين نغمتين والمتفق هو الذي يفعل هذا الألذاذ، وذلك لفضيلة فيه بين نغمتين "1.

ومما سبق ذكره نخلص إلى أن الغناء بمثابة المنتفس الذي يعبر الفرد عن آلامه وأحلامه وأمانيه، ويعكس واقعه ويتصوره ويتحدث عنه كخيال يدفعه إلى الطرب. ولعلنا نجد صفة مشتركة تجمع بين الشعر والغناء لدى الكثير من النقاد هي القدرة على الإطراب، فإذا عري الشعر من اللحن بطل وزنه، فإبن طباطبا يؤكد أن للشعر الموزون والغناء المطرب ايقاعا صحيحا في حسن اعتدال أجزاء منه يطرب الفهم له، وقد يكون الشعر اشد إطرابا من الغناء، وتكمن القدرة على الإطراب في الإيقاع الصحيح. أما عن تقديم الشعر على الغناء هنا، فإنه يتجلى في الفهم الذي يكون موضوع الإطراب، وإذا كان الشعر والغناء يطربان الفهم والإذن عند طباطبا، فإن الوزن يطرب الفهم بإيقاعه.وهناك بعض النقاد من أكد أن الشعر اسبق من لحنه، ولكن أكثرهم أكد على انه محتاج للغناء، والغناء بدوره محتاج للشعر الموزون، إذن يمكن القول بصراحة أن اصل الشعر غناء. واذا انهينا وجهة نظرنا فيما استعرضناه آنفا بالقول أن أصول الأشعار الشعبية غناء، فقد تكون منطلقة من الأغنية الشعبية التي تبنى وزنا على اللحن أكثر من مراعاتها لبحور الخليل. وعليه فقد تستوقفنا هذه الأخيرة لما لها من أهمية عند الأدباء والباحثين في نبش ماضيها وأصولها والتعرف عليها.

<sup>1</sup> المرجع السابق.

### ثانيا- تعريف الموسيقى:

عرفت الموسيقى باسم جنسها الغناء. فكلمة الموسيقى وهي ترجمة لكلمة musicien بصورة عامة، وإن كان مدلولها الخاص يقتصر على من يغني... كما سميت بالطرب، فالمطرب هو الموسيقى...

ولا يمكن لأي شخص كان أن يلحن أي كلام ويخضعه لآلية تقطيع الأصوات إلا إذا كان عالما بأغوار الموسيقى والغناء، لذا فالكثير من الباحثين من جعل الموسيقى علما قائما بذاته، بحيث تتركب منها الألحان في موازين موسيقية تحبذ الأذن سماعها.

والموسيقى تكتب وتقرأ كما هو شأن اللغات، ولكنها تتميز بخصوصيتها وهي تنتظر الإنسان الحاذق الذي يدفع بها إلى الأمام، فهو حكيمها الذي سوف يقوم بعدة تجارب عن طريق القلب والسماع ليضل في الأخير إلى نظرية حقيقية لها أساسها طبيعة القلب البشري وعادات الأذن أو الإصغاء.

فلقد تعقدت حقا وسائل التعبير في لغة الموسيقى تدريجيا مع تطور الحياة ذاتها. وذلك ترابطا مع تتابع الحضارات وتداخل الثقافات وكل التغيرات النفسية والاجتماعية والاقتصادية والسياسية والذوقية و الجمالية، و التي أفرزت مختلف المواقف والمبادئ والأحكام والنظريات التي تعالج وتفسر أوجه العلاقة بين المؤدي والمستمع، والمؤدي و نفسه أو جماعته، والمبتكر (المؤلف) المؤدي (العازف أو المغني) وذلك ضمن ضوابط وقوانين الحياة و المجتمع المختلفة وتطور الفكر المحلي و العالمي بوجه عام.

ولا زالت الحضارة الإنسانية بمختلف ثقافاتها المنتجة تتحفنا كل يوم بالجديد في مجال علوم الموسيقى ونظرياتها والتنوع الكمي والنوعي للآلات الموسيقية، وبالتالي ثراء النسيج الصوتي في الحياة عموما توافقا مع مجمل الإبداعات والابتكارات الفنية و الاختراعات والاكتشافات العملية.

فعلم الموسيقى ينحصر في علم العزف على الآلات الموسيقية، وعلم الغناء بموجب الأوزان الموسيقية الزمنية التي تجعل اللحن مؤلفا من عبارات متساوية في أزمانها وإن اختلف في أنغامها 1.

كما تعرف على أنها "علم يبحث فيه عن أحوال النغم من جهة تأليفه اللذيذ والنافر عن أحوال الأزمنة المتخللة بين النغمات من جهة الطول و القصر فعلم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: سليم الحلو، الموسيقى الشرقية، منشورات دار مكتبة الحياة بيروت، لبنان، ص 12.

انه ينتم بجزأين: الأول علم التأليف وهو اللحن، والثاني علم الإيقاع وهو المسمى أيضا بالأصول"1.

قد ينحصر تكوينها بعنصرين أساسين هما: الصوت و الزمن، فالصوت عنصر أساسي ورئيسي من عناصر الموسيقى والغناء الأربعة وهي كالتالي: الصوت، الزمن، التآلف الإيقاع.

والصوت في عرف العلماء ظاهرة طبيعية تنشأ عن اهتزاز الأجسام حيث تولد أصوات ذات ذبذبات يسمع صداها من مسافة ومن زيادة عدد الذبذبات يزيد من ارتفاع الصوت.

فالصوت الموسيقي والذي ترتاح لسماعه النفوس وتستسغيه الآذن البشرية وهو في عرف الموسيقيين: علم تركيب الطبقات الصوتية المتآلفة التي تكون لحنا يتغنى به نغما بواسطة الصوت الإنساني أو بواسطة الآلات الموسيقية"2.

ونظرا لتعدد أنواع الآلات وطرق استخدامها، فإننا نستنج صفات للصوت متنوعة بمقدار تلك الآلات الذي يلعب فيه الصوت الإنساني دورا في تنوعه وتعدده بتعدد الأشخاص حسب جنسهم وسنهم ومدى قدراتهم الصوتية، فلكل صوت درجة ارتفاع خاصة به وهي (نغمة الصوت) وفي هذا قال فانجر: "الصوت البشري هو أجمل الآلات وأنبلها، وهو المترجم المباشر للقلب والروح"3.

والصوت الموسيقي أو النغمة ترتاح النفس لسماعه وله قيمة موسيقية نقدرها بعد النقر على الوتر، فقد تصل حدوده إلى 32 هزة في الثانية فأكثر...

امحمد كامل الخلعي، كتاب الموسيقي الشرقي، مكتبة الدار العربية للكتاب، القاهرة، أوراق شرقية، بيروت، 1993، ص07.

<sup>2</sup> الموسيقى الشرقية..، ص 13.

د عفت وداد و زملائها، تربية الصوت، الغناء المدرسي، التذوق الموسيقي مطابع مذكورة، القاهرة، 1992، ص18.

وإذا نقصت الاهتزازات أو زادت عن هذا الحد كما أكدها سليم الحلوفي في كتابه الموسيقي النظرية، يفقد الصوت خاصيته الموسيقية.

فإن تتوع مصادر الصوت وشدته وسرعته تكمن في تتوع صفاته، ورغم أن الآلات الموسيقية متعددة إلا أن صفات أصواتها تتحصر في أنواع ثلاثة رئيسية هي:

- صوبت الوتر: كما في فصائل الأصوات الوترية (البيانو، العود، الماندول...)
- صوت النفخ: تتجلى في آلات النفخ التي يستعملها البشر (البوق، القصبة...)
  - صوبت القرع: كما في الآلات الإيقاعية (الدربوكة، الطبول، المتنوعة...)

وعلى حد تعبير ابن خلدون في صفات الصوت الإنساني (أصوات النساء والأطفال) في الغناء: "إن الحس المسموع، ويعني (سماع الغناء) أن تكون الأصوات متناسبة لا متنافرة، وذلك لان الأصوات لها كيفيات من الهمس والجهر و الرخاوة والشدة والقلقة والضغط وغير ذلك، والتناسب فيها هو الذي يوجب لها الحسن"1.

ومنها يقسم كل نوع إلى أصوات غليظة وأصوات رفيعة، كما أن لكل منها اسما خاصا يعرف به، ولكل صوت درجة مخصوص، فالإنسان عندما يلقي آو يرتل أو يغني يحدث جملة أصوات موسيقية وكل صوت منها له تردده الخاص (أي جهته) وزمنه المحدد (قياسا بالثانية والمترونوم) فضلا عن خصائص الصوت الموسيقى الأخر مثل: اللون الصوتي وشدة الصوت وقوة أدائه وموقع الشدة فيه.

أما الزمن أو المسافة الصوتية هي التي تعبر عنها بالفرق الموجودة بين الصوت والآخر من درجة إلى أخرى، وتتمثل وطأة الصوت في مدة مكونة من درجة واحدة، ويكون قويا إذا كانت ذبذباته واسعة، وضعيفا إذا كانت ذبذباته ضيقة، وكل ما يحصل منه الصوت الجديد كالحديد، النحاس... له صفة تميزه عن غيره. رغم أن الطابع الصوتي آو اللون الصوتي هو من عناصر الموسيقى

الموسيقى الشرقية..، ص 14.

الأساسية حسب تقسيم كولايد غيره، إلا أن تغير اللون الصوتي لا يساهم بشكل فعال في تطور مسيرة الفن الموسيقية مقارنة بتطور الشكل الفني بعنصره اللحني والإيقاعي، ولهذا السبب بتغيير الآلات الموسيقية، تغير اللون الصوتي للموسيقي العربية (بشكل عام). محافظا على شخصيته التي توارثتاها من القرن الماضي، وكأنها خارج نظام حركة التطور وهي كذلك بالفعل قياسا بالفنون الأخرى نظم الشعر، كتابة المسرحية والرواية....الخ.

ويفضل أن لا ننسى عند البحث عن الأسباب، الدور المفقود للفنان الموسيقى المبتكر فردا أو جماعة، وللمنهج النظري الذي ينطلق منه ذلك المبتكر فردا او جماعة وللمنهج النظري الذي

ينطلق منه ذلك المبتكر خلال مسيرة التطور ذاتها المتمثلة برسم الشكل الفني و تتفيذه وأسلوب التعامل مع العنصر اللحني والإيقاعي للوصول إلى نسيج موسيقي جديد.

وإذا أدركنا أن الموسيقى أداء ونصا جانبا هاما من تراث كل امة ومن شأنها أن تعمل على تربية الذوق الأنيق وصقل أحاسيس الإنسان ورفعه إلى مراتب الفن الأصيل، لأن الصوت الحسن: "يسري في الجسم ويجري في العروق، فيصفو له الدم ويرتاح له القلب وتنهش له النفس ويهتز الجوارح وتخف الحركات".

<sup>1</sup> ابن عبد ربه الأندلسي، العقد الفريد، ج6، شرحه وضبطه وعنون موضوعاته. ورتب فهارسه احمد أمين وإبراهيم الأبياري وعبد السلام هارون، د ك ع بيروت، ط3، 1965، ص04

# ثالثا- كلمة عن الموسيقي والأغنية الشعبيين

ارتبط الفن الموسيقي الغنائي بالشعب منذ القدم، وكان وما زال وسيلة من وسائل التعبير الواقعي في نواحي حياة الإنسان معبرا عن آلامه وانفعالاته، وفرحه و أساه، وكانت لغته لغة الشعب في جميع مستوياته الأدبية والعامية الدارجة، أصبحت الأغنية الشعبية مرآة تعكس ما مر به الشعب من أحداث ومواقف، وصور سير حياته الظاهرة منها والباطنة، والمراد هنا بالموسيقي الشعبية تلك الألحان التي توجد عدد الجماعات من الشعب تتميز بثقافة ذات طابع شفوي، تعبر عنها بصدق حيث: " تتكون هذه الألحان من بناء إيقاعي بسيط وتوظف عددا من الوحدات الخفيفة من حيث التركيب"1.

فالإنسان يدرك موسيقى الكلام والأصوات الموسيقية ولغة الموسيقى المبتكرة بأنواعها وقوالبها المختلفة، سواء عزفا أم غناء بشكل يختلف عن إدراكه للضوضاء

أحمد موسى، "الاغنية الشعبية، موسيقاها وعلاقتها بالكلمات" مجلة الفنون الشعبية (العراقية)، العدد 5 فبراير 1968، ص44.

والطنين، فبينما يسبب له الطنين التعب والإرهاق، نجد على العكس من ذلك الموسيقى يكفي عن نغمات آو جملة لحنية تسبب له الراحة والاطمئنان وتثير فيه البهجة والسعادة.

فكل ما يتداول بين الناس من أشكال وأنواع وقوالب غنائية موسيقية يعبر بصدق عن مستواه الثقافي اصدق تعبير مسيرة الحضاري فمعرفة الفنون والعلوم وتحديد مستوياتها، هو بلا شك المقياس الأساسي والواقعي لتحديد مستوى حضارة هذه الأمة أو تلك، هذا الشعب أو ذلك هذه القبيلة أو تلك الجماعة.

ولا زال الاعتبار ساريا بأن الفن الموسيقى يقع في طليعة الفنون التعبيرية الأخرى، وذلك بسبب تتوع عناصر أشكاله الفنية بنوعيها الشعبي (الفولكلوري) والمنهجي المبتكر.

ويبدو أن الطابع الجماعي من أهم خصائص الموسيقى آو الغناء الشعبي عند الشعوب التقليدية، آو من المحتمل أن يكون هذا الطابع الجماعي للموسيقى و الغناء قد بدأ و "لأول مرة" لدى الشعوب و القبائل الزنجية، وغالبا ما يبدأ شخصان آو أكثر بالغناء، و لكن بصوتين مختلفين، ويبدو أن هذا اللون من الغناء هو الذي قاد إلى الغناء الجماعي الذي تشترك فيه مجموعة من الأفراد الذي يقومون بتأدية أغنية معبنة "1.

وبلا شك تصاحب الموسيقى الشعبية مراحل حركة التاريخ ومعظم المناسبات الاجتماعية التى تلازم حياة الإنسان الشعبي التي ترتبط بميلاده وهو

الحيدري إبراهيم، انتولوجيا الفنون التقليدية، سورية، دار الحوار، النشر والتوزيع، ط1، 1984، ص87

طفل حتى وفاته. "الأغنية الشعبية الحية ونعني بذلك تلك الأغنية التي تتبعث من صميم الشعب لفظا ولحنا"1.

ولا شك أيضا أن التراث الشعبي كلما كان رصينا و أكثر تماسكا والرصانة والتماسك يوجد هما ذلك الالتزام الجماعي التلقائي بالنظريات و القواعد الأصول، التي تتحكم فيها، وتحافظ عليها، كلما تعقدت قضية تغيره وتبدله وتحويل مواقع استهلاكه ، وكلما صعبت إمكانيات مطاوعته لمنطقات فنية مستحدثة ذات علاقة مباشرة بوسائل تعبيره وأساليب أدائه.

من غير شك أن الإنسان عرف الموسيقى منذ بداياته الأولى، فهي تعود في الأصل إلى أصوات الرياح وتلاطم الأمواج، وأصوات الطيور والحيوانات ثم تطورت عبر العصور شأنها شأن باقي العلوم، فاهتم بها الإنسان وضبطها بإيقاعات وأوزان مختلفة، كما اخترع لها آلات متنوعة، واكبت هي الأخرى هذا التطور، وكباقي الأمم "كان العرب في بداوتهم الجاهلية شعراء بطبيعتهم موسيقيين بفطرتهم، وكانوا يترنمون بالشعر وهو أول الغناء الجاهلي ... فكان الغالب على طبيعتهم التغني بالرجز ... يرسلونه إرتجالا لبساطته ويسر تفاعيله"². وهو ما يعرف بالحداء وهو "لحن موقع ارتجله الحادي ممتطيا ظهر دابته أو مقتفيا خطواتها راجلا، وقد يجيبه على نشيده أحد رفاق السفر .... والبحر الوحيد للمستعمل في الحداء هو الرجز "(3).

نبيلة إبراهيم، أشكال التعبير في الأدب الشعبي، دار المعارف 1119 كورنيش النيل، القاهرة، ط3، ج.م.ع.، ص224.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحميد مشعل، موسيقى الغناء العربي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر 1983، ص 14.

<sup>3</sup> د.رجيس بلاشير، تاريخ الأدب العربي ترجمة الدكتور إبراهيم الكيلاني، ج1، الدار التونسية للنشر، تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر، 1986، ص 380.

وتكون الموسيقى غالبا مرتبطة بالكلمة، فإذا تزاوجت معها تشكل أغنية، ولقد وجد هذا النوع الفني والأدبي صدى كبيرا وواسعا في حياة الإنسان منذ نشأته، فلقد عاش الغناء مع العربي حياته كلها، منذ ترنيمة المهد إلى مرئية اللحد، فاحتفل بكثير من أحداث حياته الخاصة والعامة فأنشد الأناشيد، وشدى بالأغاني وذاع عنده الغناء الفردي والأهازيج الجماعية، وتتنوع الأغنية بتنوع المناسبات الدينية والعملية، فهي تعبر عن واقع الفرد، وروحه الداخلية، تقول نبيلة إبراهيم: "الأغنية تكشف عن نظام المجتمع الواقعي الذي يعيشه الشعب"1.

## 1- مفهوم الأغنية الشعبية:

عُدّت الأغنية الشعبية رمزا للشعب تعبر عن تقاليد وتبرز هويته الحقيقية، مفردة إياه عن باقي الشعوب، فكل شعب له أغنية خاصة به نابعة من الجماعة، تداولها الشعب فأصبحت ملكا له دون العناية بمصدرها، فالأغنية الشعبية هي تلك الأغنية العامية اللّغة المجهولة المؤلف المعبرة عن هوية الشعوب المميزة الخاصة بها مما ساعدها على امتلاك تلك المكانة المميزة الخاصة بها دون سواها "كما أنها تمتاز بالبساطة وبسهولة الأداء، واستخدامها لآلات موسيقية إيقاعية تقليدية مثل الطبل والدف(2).

وأحيانا يعتمد المؤدون على بعض الأحجار أو العيدان لإحداث أصوات ويستعمل التصفيق باليدين والضرب بالأرجل لهذا الغرض أيضا، وتختلف الأغاني

<sup>1</sup> نبيلة إبراهيم، أشكال التعبير في الأدب الشعبي، دار المعارف 1119، كورميش النيل، القاهرة ط3، مصر، ص 323.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تيمور أحمد، الأغنية الشعبية بين القديم والحديث، التراث الشعبي العراق، 1977، ص

الشعبية من منطقة إلى أخرى باختلاف اللهجات والعادات والتقاليد والمخزون التراثي الذي تعتمد عليه، كما تتعدد الأماكن والمناسبات التي تؤدي فيها $^{(1)}$ .

وأختم هنا بتعريف للدكتور أحمد مرسى الذي يرى أن كل أغنية لا يوجد لها نص شعري وموسيقي مدون ولها أكثر من شكل، ومرنة ومحافظة على موسيقاها ومجهول مؤلفها مع عدم الجزم بهذه المجهولية، كما يمكن إضفاء الشعبية مكانتها المهمة في أوساط الناس، وتأثيرها فيهم وارتباطها بأشكال متعددة(2).

هذا التعريف يعتبر شاملا لما فيه من العناصر المهمة، فتدوين الأغاني الشعبية مثلا لم يعط له الاهتمام الكبير إلى غاية اليوم، أما تأثيرها على فئات المجتمع فنلاحظه جليا وبوضوح عند سماع هذه الأغاني الشعبية.

# 2- أشكال الأغنية الشعبية:

تختلف الأغنية الشعبية شكلا ومضمونا باختلاف الزمان والمكان المؤداة فيهما، فكونها كما سبق الذكر تعبير بسيط لآمال وآلام الشعوب، نجدها تختلف من منطقة لأخرى اختلافا يساير الأحداث التاريخية والاجتماعية والسياسية للشعوب فهي حاضرة مع الإنسان البدوي في كل المناسبات الدينية والاجتماعية والعملية والسياسية، تخفف عنه الألم في مواضع الحزن وتزيد من سعادته في مواضع الفرح، أما من حيث الشكل فنشير هنا إلى شكلين أساسيين من الأغاني:

# أ- الأغاني الفردية:

في الشكل الأصلى للأغنية، تُؤدّى من طرف امرأة واحدة خلال دندنتها، وهي تعبر عن نفسيتها الداخلية من فرح أو حزن ثم تشاع وتتتشر بعد ذلك في الأوساط الشعبية لتغنى في المناسبات فتصبح أغنية جماعية، والأغنية الفردية

<sup>(1)</sup>نفسه، ص 43.

<sup>2</sup> ينظر: مرسى أحمد، الأغنية الشعبية، التراث الشعبي (العراق)، 1975، ص 231.

موجودة منذ القدم في المهدهدات والألحان الإيقاعية للأطفال ونواح الأمهات وغناء العجائز والندب وارتجال الرثاء، كلها تستحضر جَوًّا لا تكلف فيه "1.

وتكتسب الأغنية الفردية عن طريق الموهبة الوراثية، ثم تتسع بعد ذلك لترددها جموعا من النساء، ومن الأغاني الفردية، أغاني ترددها الأم من أجل تتويم طفلها الصغير أو إسكاته، تعبر من خلالها عن تعلقها به، وهناك أغاني دينية "المديح" وهي خاصة بمدح الرسول "صلى الله عليه وسلم".

ويوجد نوع آخر من الغناء الفردي يؤديه الرجل عند ركوبه الفرس ويسمى في الغرب الجزائري "بالتعياط" من العياط أي الصياح وتقول العامة "عيط له" أي ناداه: وهو نوع من الموال تتميز به مناطق الغرب. والشرق الجزائري في مناسبات تقليدية "كالوعدة"، و "الأعراس" حيث تبدأ جماعة الفرسان في السماع إلى تعياط أحدهم وعند نهايته تطلق نار البنادق وتشرع النسوة في الزغاريد، وكثيرا ما يكون الغرض منه هو "رثاء" الأصدقاء أو الأعيان، و "النعي على ما أصاب الحياة من تخلخل في القيمة الأخلاقية من ناحية، والإشادة بالسلوك الذي يتسم بالرجولة والأصالة من ناحية أخرى (2). تقول د.نبيلة إبرايهم: أفضل ما يلائم الغناء الفردي في هذه الحالة هو الموال"(3).

# ب- الأغاني الجماعية:

تتسم الأغاني الجماعية بنفس خصائص الأغاني الفردية شكلا ومضمونا غير أنها تؤدي في شكل جماعي، تقوم به مجموعة من النساء أو الرجال وتغنى حسب مواضيع الأغنية ومناسبتها، وتكمن وظيفتها في الترفيه والتسلية من جهة والإشادة بالقيم الأخلاقية والاجتماعية من جهة أخرى.

<sup>1</sup>رجيس بلاشير، تاريخ الأدب العربي ترجمة الدكتور إبراهيم الكيلاني، ص379.

د. نبيلة إبراهيم، أشكال التعبير في الأدب الشعبي، ص 236.  $^2$ 

المصدر نفسه، ص 234.

# 3- مواضيع الأغنية الشعبية:

تختلف مواضيع الأغنية الشعبية وتتنوع حسب مواضيعها فهي تعبير صريح وطوعي للحالة الاجتماعية والثقافية والسياسية للمجتمع فالشاعر الناظم للقصائد المغناة لاحقا، ما هو إلى فرد بسيط من هذا المجتمع يعبر بقصائده عما يسود هذا المجتمع أو ذاك، "كما تحمل عادات وخرافات ومعتقدات متنوعة (1). ويمكن أن تقسم هذه المواضيع وفقا للوظيفة والمضمون إلى ثلاثة أقسام هي: الأغاني الدينية، أغاني العمل وأغاني الأفراح وكل منها يؤدي وظيفة معينة في حياة الشعب.

# أ- الأغاني الدينية:

ترتبط الأغاني الدينية بالشعائر والطقوس الدينية، فهي تارة تأخذ طابع الدعاء والتضرع إلى الخالق وتارة طابع المديح للرسول الكريم صلى الله عليه وسلم، وتارة أخرى للإستعانة بالأولياء الصالحين والزوايا، بإيقاعات وتلحين خاص: مثل أصحاب الذكر أو ما يسمى "بالفقرة" أو "الفقيرات" وهم منتشرون في بعض الزوايا التي تختلف حسب ميولها وطقوسها، منها ما يؤدي بآلات موسيقية، ومنها ما يؤدي بالرقص أو ما يسمى "بالجذبة" (2). ومن ما يستغني عن الآلة ويكتفي بالذكر فقط.

# ب- أغانى العمل:

هي أغاني جماعية يرددها النساء والرجال أثناء تأدية الأعمال الجماعية كمواسم البذر والحصاد، وغسل الصوف والقمح عند النسوة فيما يعرف بالتويزة".

المؤسسة الحرب، أولية النص، نظرات في النقد والقصة والأسطورة والأدب الشعبي، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، سنة 1989، ص 219.

<sup>2</sup> الجذبة، هي نوع من الرقص يفضي إلى الأغماء.

تتمثل هذه الأغاني على شكل دندنات لأغاني قديمة تطول مع طول العمل "ولهذا نجد أن أغنية العمل قد تفتقد الوحدة الموضوعية"(1).

وتؤدي أغنية العمل دورا هاما في الترويح والتخفيف من عناء العمل إلى جانب شحن الهمم والحث على الصبر والعمل في إيقاع موحد ومتماسك، كما أنها تؤدّى بدون آلات موسيقية.

# ج- أغاني الأفراح:

هي أغاني مرتبطة بالمناسبات والأعياد والأفراح، وهي على عكس الأغاني الدينية وأغاني العمل تخرج إلى نطاق الإيقاع الغنائي والرقص، مضفية بذلك جوا من السعادة والابتهاج إلى جانب الترفيه وغالبا ما تؤدى أغاني الأفراح بشكل جماعي من طرف النسوة في مجموعتين متقابلتين ترد إحداهما على الأخرى وهو ما يعرف في الغرب الجزائري بأغنية الصف، ومن بين أغاني الأفراح أغنية ترددها النسوة لاستقبال العروس في بيت زوجها تقول  $^2$ :

يَا مَرْحْبَا بَعْرُوسَتْنَا يَا مَرْحْبَا

يَا مَرْحْبَا بَنْسِيبَتْنَا يَا مَرْحْبَا

يَا مَرْحْبَا بَالْفُرْسَانْ اللِّي جَابُوهَا

يَا مَرْحْبَا بْبَنْتْ الْمَغْرَبْ يَا مَرْحْبَا

يَا مَرْحْبَا بَصْنَادَقْهَا يَا مَرْحْبَا

يَا مَرْحْبَا بْبَنْتْ الرَّايَسْ يَا مَرْحْبَا

أشكال التعبير في الأدب الشعبي..، ص  $^{1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>العربي دحو، الشعر الشعبي والثورة التحريرية بدائرة مروانة من 1955 إلى 1962، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، سنة 1984، ص33.

# وْمَرْتْ الْفَارَسْ يَا مَرْحْبَا

# 4- أنواع الأغنية الشعبية:

نتطوي الأغنية الشعبية على العديد من الأنواع والطبوع المختلفة، يتجسد الاختلاف بينها في نوع الموسيقى والآلة المصاحبة لها وذلك تماشيا مع اختلاف المناطق الجغرافية، ونظرا لشساعة الجزائر، فإننا نجد طبوعا كثيرة للأغنية الشعبية أهمها: الأندلسي، الحوزي، العصري، البدوي، الرّاي

# أ- الأغنية الشعبية العصرية:

يعتبر الفنان "علي معاشي" من مدينة "تيارت" من بين أكبر الملحنين والمغنين للأغنة العصرية التي قيلت قبل الاستقلال، إذ حارب الاستعمار بالسلاح وبالأغنية مع فرقته الموسيقية ذات الألوان الوطنية، هذه الفرقة التي استحوذت على الساحة الفنية مع أنشودة "أنغام الجزائر"(1).

# ب- الأغنية الصحراوية:

هي نمط من الأغنية الشعبية تتغنّى في مجملها بمظاهر الصحراء وقساوة العيش فيها تارة وما تتمّ عنه من مظاهر خلابة وحيوانات كالإبل والغزلان من تارة أخرى، ويعتبر الفنان خليفي أحمد "من أهم رواد الأغنية الصحراوية.

# ج- أغنية الراي:

 $<sup>^{1}</sup>$ عمر بلخوجة، علي معاشي (1927–1958) فن وكفاح ترجمة أو رحمان عبد الرحمان، ص11.

هي امتداد للأغنية البدوية والتمازُج فيها مبني على آلات القصبة والبندير وفي البعد الصوتي، وكانت تتلخص كلمات هذه الأغنية في الترجمة الحرفية ليوميات هؤلاء المغنيين ... كما ظهرت موجة من الغناء النسوي الذي حملته مجموعة من المطربات لقبن فيها بعد بالمداحات، وكن يركزن في غنائهن على البوح بتفاصيل معاناة حياتهن الخاصة<sup>(1)</sup>.

ومن أبرز روادها: "الشيخ المدني" و "عبد القادر الخالدي".

### د- الأغنية البدوية:

معظم الشعب الجزائري متمسك بتقاليد وأنغام أصيلة تعكس أصالة هذا الوطن، إذ تعتبر الأغنية البدوية الأقرب إلى النفوس لبساطة كلماتها وآلاتها، فهي تعكس الحالة النفسية والاجتماعية للفرد الجزائري، حيث عبرت بشكل واضح ومباشر عن النوايا الخبيثة للاستعمار الفرنسي كما خلدت أهم المعارك والشخصيات التي كافحت من أجل استقلال الجزائر. وسأتعرض في الفصل الأول لهذا الضرب من ضروب الأغنية الشعبية بالتفصيل.

# 5- التواصل بين الشعر البدوي والحضري:

من خلال ما سبق نقر أن لهذين النوعين من الشعر الشعبي أصول هلالية وأخرى أندلسية، إذ تفرع الشعر البدوي من الشعر الهلالي وتفرع الشعر الحضري من الموشحات والأزجال الأندلسية، إلا أن ذلك لم يمنع من التزاوج بينهما، فهناك العديد من مغني الطرب الأندلسي ممن تغنوا بقصائد الشعر البدوي أمثال: "عبد الكريم دالي"، "دحمان بن عاشور" و "رضوان بن صاري"، "الشيخة طيطمة"، والمعلمة "يامنة" الذين غنوا قصائد الحبيب بن قنون، ومصطفى بن براهيم والشيخ الخالدي..، و الشيء نفسه للمطربين البدويين الذين تغنوا بقصائد حضرية مثل الشيخ حمادة، والشيخ الجيلالي عين تادلس، وبلاوي الهواري وأحمد وهبي الذين

مراد.فريد، مقال (المثقفون يهتمون بنوار الريميتي) جريدة الخبر اليومية: 2000/10/18.

غنوا قصيدة "العيد الكبير في باب الجياد" لابن التريكي وقصيدة "الوشام" لابن مسايب وقصيدة واحد الغزال لبن سهلة بومدين وما إلى ذلك.

حدث هذا التزاوج بفعل التأثير الحضاري والاختلاط الثقافي واللغوي بين القبائل العربية البدوية من جهة والحضرية من جهة أخرى وهذا ما يشير إليه "تلي بن شيخ" حيث يقول "عن الشعراء المدنيين: "...إظهار المقدرة على النظم بالعامية مثلما يملكون القدرة على التعبير باللّغة المعربة، كما فعل المنداسي، حيث نظم قصيدة معربة لأحد الشعراء بلهجة عامية..."1.

التلى بن شيخ، دور الشعر الشعبي الجزائري في الثرة، ص 413.

### رابعا- الأصـول التاريخيـة للغناء والموسيقي:

#### 1/ الموسيقي العربية:

بعد تطرقنا الى الموسيقى وعلاقتها يجدر بنا ان ننتقل الان الى أصولها التاريخية التي نقدرها بالقرن الرابع الميلادي ، نظرا لازدهار الموسيقى والشعر في مدينة سبأ في الجزيرة العربية، العلاقة الوثيقة بينهما كون الموسيقى تلقى اهتماما كبيرا ومساويا لما يلقاه الشعر عند العرب.

والموسيقى عند العرب جزء من الناس لا يتجزأ، حيث كان لديهم الاستعداد والقابلية للطرب على الناحية اللحنية و الوزنية آو الإيقاعية المحضة، وقد كان بلا ريب نظام موسيقي قومي يختلف إلى حد ما عن النظامية الفارسية والبيزنطية...

ويبدو أن الحجاج كانوا يعكفون أثناء الحج على ترتيل بسيط، وينشدون أغاني موسيقية بدائية وأناشيد حماسية خاصة النساء منهم، حيث لا ينقطعن عن الغناء والعزف وعلى رأسهن بنت عتبة التي تميزت كغيرها من النسوة بالرثاء والنوح.

ونجد القبائل الغساسنة التي كانت تحكم أقاليم العرب، وإكرامها الذي فاق إكرام الموسيقيين العرب من مكة إلى المغنيات اللاتي أتين من الحيرة وتسميه العرب بهذا الاسم (قينة ج قيان).

ولعل كان تأثيره الحيرة على حضارة جزيرة العرب اشد تأثيرا إذا ما نظرنا إلى المركز الأدبي والثقافي الذي كانت تحتله وإشراق الشعر والموسيقى إلى الأقطار الأخرى كالحجاز لتفتخر الحجاز بأنها منبث الموسيقى.

ومن آلات الطرب التي شاعت في تلك الأيام القصابة والمزمار والدف ويولع المؤرخون في البحث عن اصل الغناء، وهذا ابن عبد ربه وهو مؤلف العقد

الفريد يقول: "وإنما كان اصل الغناء ومعدنه في أمهات القرى من بلاد العرب ظاهرا فاشيا، وهي المدينة والطائف وخيبر ووادي القرى.... $^{1}$ 

فما كان يميل إليه العرب هو الحب و الميسر واللذة والطرب والشعر والتعابير البسيطة من حكم وأمثال، كما كان للشاعر مكانة اجتماعية سامية في كل مكان سواء في بلاط الحيرة أم قصور غشا نام سوق كعاظ أم في خيمة البدوي. وكان موسيقيا أكثر منه ناظما، فكانت الموسيقي أيام الجاهلية "صناعة بارزة ذات حيثية في الحياة العربية، فكما كان العرب يكدحون في الزمن القديم على إيقاع غنائمهم، كذلك غنى العرب في المدينة وهم يحفرون الخندق حول مدينتهم، وكما كانت الأمم الغابرة تخوض معاركها على أنغام الموسيقى، كذلك فعل العرب أيام الجاهلية"2.

وعن باحثي العرب في مصدر الغناء هناك من يزعم أن أول "صوت كان (الحذاء) وهو غناء القافلة في سفر الأيام، كونه من بحر الرجز جعله اشد الأنواع ملائمة للغناء المرتجل و (الحذاء) قياس وذلك باتساقه مع رفع أقدام الجمل ووقوعها. كما جاء منه جنس (النصب) الذي عرف تعريفا واضحا بكونه حذاء محسنا متقنا لا أكثر. وتتعت العامة الحذاء أحيان "الركباني" و هو الموسيقى الشعبية وهذا انسب للغناء المعروف بالغناء المرتجل الذي كثيرا ما نقرأ عن شيوعه بين المغنيين القدامي غير المثقفين فنيا، وهو ممن اعتادوا على استعمال القصيب للهنامهم"3.

وظل النصب والنوح النوعين الوحيدين المعروفين من الغناء في الحجاز حتى نهاية القرن السابع. ولعل هي البلاد التي لم تبلغ مبلغ التقدم الموسيقي، كما

العقد الفريد..، ج 01، ص 5.

تاريخ الموسيقى العربية حتى القرن الثالث عشر ... ص 58.

نفسه: ص ص 48 – 50.

أحرزته كل من الحيرة وغسان ثم ادخل الشاعر المغني النضر بن الحارث (ت 624هـ) الذي قدم وافد من الحيرة، عدة بدع، نذكر منها (الغناء)، وهو الصوت المتقدم في الصنعة الموسيقية، فحل محل (النصب) استبدال العود الخشبي البطن بالمزهر الجلدي البطن على ما يبدو "1.

أما عن الإيقاع "كالذي نقرأ عن ضروب منه " الهزج "<sup>2</sup> و " السناد"<sup>3</sup> في أواخر القرن السابع، يبدو انه لم يشع في تلك الأيام" <sup>4</sup> ومن الأنواع الأخرى للغناء الجاهلي:

- النشيد: وهو غناء الحرب.
- المأتم: وهو غناء النوح عند الموت.
  - التعبير: التهليل او الترنيم.

ولم يصلنا من أسماء المغنيين الجاهليين إلا القليل، مع أنهم كانوا بكثرة من بينهم علقمة بن عبده التميمي، النضر بن الحارث، سليل آل قصي، "وقد تعلم من بلاط الحيرة العربي كيف يضرب على العود، الأعشى (ميمون بن قيس)، وفيما عاد هؤلاء، وفيما عاد هؤلاء الشعراء المغنيين هنالك موسيقى آخر هو مالك بن جبير المغني". وأم حاتم، الشاعر الشهير، حاتم الطائي مغنية، أما الخنساء الشاعرة الراثية "فقد كانت تتشد مراثيها على أنغام الموسيقى" وكانت هند بنت

المرجع السابق، ص 55.

الهزج هو غناء الفرح والبهجة.

السناد: وهو غناء الجد والنشاط يحتوي على زخارف طويلة لحنية وايقاعية

العقد الفريد، ج 03، ص93.

وتاريخ الموسيقي العربية حتى القرن الثالث عشر ...، ص 53.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>نفسه: المجلد 13، ص 140

عتبة شاعرة ومغنية، وهريرة وخليدة مغنيتي بشر بن عمر احد أشراف الحيرة في أيام النعمان الثالث المتوفى حوالى 602 م $^{-1}$ .

وهناك إحدى المغنيات الأوائل في صدر الإسلام من فخرت بأنها بقيت تطبق الأصول الموسيقية لقنيات الجاهلية ومنه فقد تطور الغناء من الجاهلية إلى الإسلام. بفضل احتكاك المسلمين بغيرهم من الأجانب بعد الفتوحات الإسلامية، وكان أول موسيقى في الإسلام غنى الغناء المتقن، و أول من صنع (الهزج) وهو طويل المخنث المولود في جزيرة العرب، ويقول عنه صاحب العقد، "وكان أول من غنى في الإسلام الغناء الرقيق طويس، و أول من تغنى بالمدينة غناء يدخل الإيقاع "2.

وتحسنت صناعة الآلات الموسيقية وظهرت أنواع جديدة منها إبان الحضارة العربية الإسلامية نتيجة الازدهار العملي في مجالات مثل الحساب والجبر والرياضة ودقة قياس الظواهر الطبيعية كالصوت والضوء والحركة والجاذبية وغير ذلك...

أما في نهاية عصر الخلفاء الراشدين أجاد المؤرخون في وصف حالة الموسيقى و أوجدوا نوعا أكثر فنا يسمى الغناء المتقن. واهم خواصه تطبيق مستقل عن عروض الشعر يبدو لنا انه بدعة محلية خالصة. والظاهر أيضا تفرع من القواعد العروضية العمة. فهذا ما كان مستمدا من الفرس الذين نسب إليهم خردانية "ابتداع الإيقاع إذا ما أخذنا بعين الاعتبار الرواية القائلة أنهم كانوا

انفسه: ص 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> العقد الفريد..، ج3، ص187

يجهلون العروض آنذاك  $^1$  ولعل تحديد الزمن الحقيقي لظهور "الغناء المتقن" أمرا بالغ الصعوية.

وإذا وصفنا الموسيقى العربية في العهد الأموي لوجدناه يشبه مصير الغناء البدوي في جزيرة العرب حيث يقال في حقها: "مرت عليها الأجيال وهي تنسحب من بطحاء إلى أخرى، ومن بلاد عربية إلى أخرى، ولكنها لم تبرح البوادي والجبال كمن يريد التمسك بالحياة الحرة بين الخيم والطبيعة، تبعث العرب الرحالة في حياتهم الفطرية، وبقيت مثالهم تحت سيطرة الحقول والرمال والآفاق البعيدة لا تتكلف ولا تتقيد مثلها هؤلاء الذين عرفوا في عهدها الأول في مكة المكرمة والمدينة المنورة، وأصحابها ولازالت حياتهم شبه العرب الأوائل في العهد الأموي أو في العهد الجاهلي مع بعض التعديل والإحسان بفضل الاحتكاك بالمدينة ومن هنا في العهد الذي حذا بين مكة والمدينة، وفي نظر المسعودي أن الموسيقى لم تظهر ظهورا واضحا في مكة والمدينة إلا باستخلاف يزيد الأول (680–783م).

وربما قوله يصدق على مكة، لكنه ليس كذلك بالنسبة للمدينة، وباتت مكة المنافسة الأولى للمدينة فيما يخص الموسيقى في عصر الأمويين، وأهدت للموسيقى العربية بـ (سعيد بن مسجع) الذي ساعد في انتشار لغناء الفارسي في الأوساط العربية إذ هو: "أول من نقل الغناء الفارسي إلى الغناء العربي".

و حذا حذوه ملحنون ومغنون نميز من بينهم ثلاثة وهم: معبد وهو أمام أهل المدينة في الغناء وابن محرز الملقب بجناح العرب، والمصلح الموسيقي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> عبد المجيد القرناطي: تاريخ الموسيقى العالمية التقطعات والأصول، دار الملايين للنشر والتوزيع والترجمة: بيروت، ط 02، 2006، ص 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه: ص 347 وما بعدها. – و أحمد سفطي، دراسات في الموسيقى الجزائرية، المؤسسة الوطنية للكتاب، ط 01، 1984، ص12.

قُ أبو الفرج الأصفهاني، كتاب الأغاني، ج 3، ص ص85،84.

في بداية العهد الأموي، حيث كان مختصا بالألحان العربية، والمبتدع لضرب الرمل، وابن سريج الذي أضاف إلى الأثر الفارسي في تلاحينه أثرا روميا و مزج بين الأثرين واسقط منها ما هو مستهجن وصنع الألحان وعرف على انه أول من غنى الرمل و أول من غنى بزوج من الشعر بواسطة عوده الذي جعله على صيغة عيدان الفرس، إذ يعتبر عمله النموذج المثالي المتبع به، حتى في عصرنا هذا ويخبرنا ابن سريج عما في الموسيقار المحسن في عهده فيقول: "المصيب الحسن من المغننيين هو الذي يشبع الألحان بالزائدة ويملا الأنفاس ويعدل الأوزان ويفخم الألفاظ ويعرف الصواب ويقيم الأعراب

ويستوفي النغم الطوال ويحسن مقاطع النغم القصار ويصيب أجناس الإيقاع ويحتلس واقع النبرات، ويستوفي ما يشكلها في الشرب من النقرات<sup>1</sup> وتعدى الغناء الرجال الى بطون بني الفخمة التي صارت مناط الموسيقيين والهواة في المدينة ومكة، ومحل شهرة العديد من الموسيقيين. ومن النساء الموسيقيات التي رافقتها سلامة القس التي أخذت الغناء من معبد وحبابة وغتيلة الشماسية وسعيدة الزرقاء وفرعة وبلبلة.

واشتدت المنافسة بين اشهر مدينيتن مكة والمدينة ولعب المغنون دورا حاسما في الظهور على الساحة الفنية "فصنع معبد مغني المدينة ألحانا سبعة تاه بها وفضلها، فلحقت المكيين غيرة شديدة فاجتمعوا وعرفا ألحان مغنييهم، وهو ابن سريج وجعلوها إزاء سبعة معبد، ثم خيروا أهل المدينة وانتفعوا بهم مفضلين رقة الشعر وجودة التلحين ودفع ذلك الغناء بالحجاز إلى بعض التجديد في الشعر برقة الألفاظ في الغزال وطرح الغريب منها والمعقد الذي لا يلائم مجلس الغناء.

<sup>·</sup> نفسه: ج 01، ص125.

وموسيقى الالحان في وقت واحد، ونبغ في الحجاز الشعر الغزلي بأنواعه الثلاثة (الإبائي والعذري والتقليدي) او الفني وأخذت بذلك الثقافة الفنية تزداد يوما بعد يوم في عهد الحجاظ الذهبي"1.

ومن ثم ملكت الموسيقى من شباب العرب عقولهم فأحبوها و ولعوا بها ونبغ المغنون والمغنيات، واستعملن الآلات الموسيقية (كالمعرفة) التي شاعت في الحجاز والطنبور في العراق... فترة طويلة من الزمن وابتكرت آلات جديدة استطاع بواسطتها العربي التعبير عن الأحاسيس و الأفكار وإيصال المفاهيم. وهكذا ساعدت هذه الآلات على تطوير الغناء.

وأخيرا تتوج هذه الفترة الأموية بعامل أساسي مهم عند العرب يلائم الموسيقى وهو التدوين، وهذا "التدوين" أصبح من الأدوات الثمينة للمؤرخين البارزين الذين دونوا التاريخ العام للفن الموسيقي العربي أمثال الأصفهاني، فمنذ الحكم الأموي بدأ أول موسيقي أديب عند العرب وهو يونس الكاتب الذي يجمع السير ويدون كل ما يتعلق بالغناء العربي مثلا في تأليفه لكتاب (النغم) وكتاب (القيان) اللذان كانا أساسا في الموسيقى. يعتمد عليه لما تبعهما من كتب، و منها كتاب الأغاني لأبي الفرج الأصفهاني(ت967ه) وغيره. و زالت الدولة الأموية في دمشق وحلت محلها الدولة العباسية وتواصلت جهود بني أمية بالإثراء في مجال الموسيقى والغناء من طرف العباسيين بعد أن اتسعت إمبراطوريتهم في جميع أنحاء العالم بالتقريب،وأصبحت دار السلام ببغداد عاصمة للدولة العباسية

وتواصلت جهود بني أمية بالإثراء في مجال الموسيقى والغناء من طرف العباسيين بعد أن اتسعت إمبراطوريتهم في جميع أنحاء العالم بالتقريب. وأصبحت دار السلام ببغداد عاصمة الدولة العباسية يقطنها العديد من الناس. وكان لذلك

<sup>1</sup> دراسات في الموسيقى الجزائرية ..، ص ص22، 23.

الفضل الكبير للتقدم الثقافي والنهوض بالموسيقى إلى رقى الدرجات. وأصبح تأثير الغناء على الشعر واضحا. فقد قاربت لغته المألوف الذي يتحدث به عامة الناس، فوضعت الكثير من القصائد الشعرية التي تنظم لغير الغناء صالحة للغناء، وقد أخذت النفوس تنفر من الأساليب القديمة، وتفضل هذا اللون من الشعر وتحبذه وترتاح له. حتى ساير الحياة الفكرية وملأ الآفاق.

كما نجد الترف المادي والعظمة السياسية جنبا الى جنب وبالتوازي مع الازدهار الفكري وسناء الذوق الفني، ولم يقتصر البزوغ في الأدب وحده، بل تتاول العلم أيضا، ومن فروعه.

علم الموسيقى والنظرية الموسيقية والفلسفة، فنشأت المكتبات وفتحت المدارس التعليمة وشيدت المختبرات العلمية وأقيمت حفلات الطرب بقصور الحلفاء، وبرعت مجموعة من المواهب الموسيقية اكتسبت رزقها من فن الموسيقى، ونالت من طرف الأمراء ورجال الدولة والسياسة جوائز معبرة من الإعجاب والتشجيع، وبرز خالد البرمكي وابنه يحيى وحفيداه جعفر والفضل البرمكي أن في الموسيقى، وكان المهدي مغرما بها كثيرا فاهتم برعاية فن الغناء وباشر حيث انتهى الخلفاء الأمويون المتأخرون احضر إليها سيطا المكي صاحب الصوت الدافئ وكان "أولهم الغمني سياط الأستاذ الأكبر لإبراهيم الموصلي، وقد نال حظا وافرا عند الخليفة المهدي، وإذا غنى اصطحب معه من يعزف بالناي والعود، وبعد موته تزعم إبراهيم الموصلي وقبض صولجان الفن بحنكة ودراية، فكان فيه الفريد الطروب، كما كان له فضل كبير في تعليم القيان، حيث تخرج على يده أحسن المغنيات". وكان إبراهيم ينتمي إلى أسرة شريفة وقد "خطفته خارج الموصل في

ادراسات في الموسيقى الجزائرية..، ص 24.

حداثته عصابة من الأشقياء فتعلم بعض أغانيهم... وهو أول من وضع الإيقاع بالقضيب"1. وبلغت بارعته في الموسيقي والغناء.

وجاء ابنه إسحاق الذي تعلم من أبيه إبراهيم ما كان لديه من الدويان الغنائي، وزاد في الميراث ثروة، فميز أجناس الغناء تمييزا صحيحا وصححها، هذا ما أهله لان يكتسب مكانة أمام أهل الفن وعلما في توضيح القواعد الموسيقية وتمهيد دراستها...

وظهر إسحاق الموصلي أمام لموسيقى زمانه، فميز أجناس الأصابع وطريق الإيقاعات التي كانت على ما قال "يونس" غير واضحة ومختلطة ونال مرتبة "امام موسيقى زمانه أيام العصر الذهبي، يشرف على تدريب القيان بمدرسته الموسيقية وتهذيبهن في مجال الموسيقى، وفي ميادين الثقافة العامة والأدب"<sup>2</sup> وألف أكثر من عشرة كتب لسير مشاهير الموسيقيين.

وبرز إبراهيم المهدي ضمن طائفة الموسيقيين، فكان عذب الصوت وكامل النبرة، و لكنه خالق قانون الأغاني القديمة وعبث بالقواعد الموسيقية

التي أوجدها كبار الفنانين القدامى.ليتسنى له التعبير لما خلفه السلف إلى الخلف، وقد حدثنا صاحب الأغاني أن إبراهيم بن المهدي رغم انه اعلم الناس بالنغم وأحسنهم صوتا في الغناء إلا أتاه قصر على أداء الغناء القديم، فيعد أول من الجرأ على الغناء القديم وتطاول عليه، وفتح المجال لعدد كبير من الهواة المتحمسين للتجديد وظهور بعض المحترفين في المقابل. وصبغوه بالأحمر وجعلوه

العقد الفريد..، ج3، ص240.

<sup>2</sup> تاريخ الموسيقى العربية حتى القرن الثالث عشر ...، ص ص 167، 168.

في مقابلة الدم، و الثالث بالمثلث وصبغوه ابيض وجعلوه في مقابلة البلغم، والرابع باليم وصبغوه بالأسود وجعلوه في مقابلة السوداء"1.

وقد وضع الملحن إسحاق الموصلي صوتا نال إعجاب العديد من الفنانين وأثار اهتمامهم، وخاصة إبراهيم بن المهدي الذي كتب له طالبا إليه تعليمه إياه، فرد إليه إسحاق بكل تفاصيله "مع إيقاعه وجنس صوته (البسيط) ومجراه وأصبعه وتجزئته وأقسامه وتغريده ووقفاته (مقاطعه) وأدواره و أوزانه".2

وكثرت المناقشات في نظرية الموسيقى. وكان البحث فيها متواصلا يجري حتى أمام الخلفاء ويعود سبب هذا التقارب بين مركز الخلافة وأطرافها، أو مركز الحكم وأطرافه إلى استقطاب المركز لأفضل المواهب تبعا للإمكانات والمجالات المتوفرة فيه.

ومن المحتمل جدا انه وجدت أبجدية صوتية في العصر الذهبي وذلك راجع للتأثيرات الأجنبية في الموسيقى العربية في خلافة بني العباس. وكذا الاتجاهات الفارسية والخرسانية التي عملت عملها في الثقافة العامة. فكل الكتب نعرفها في الموسيقى لهذه الفترة من الزمن هي عربية عدا كتابتين فارسيين.

ومع بلوغ الموسيقى والأدب في العصر الذهبي من السمو لا يداني، فإن الأصل القديم لهذا الفن هبط إلى الحضيض وأهمل تماما، فالقصيدة الغابرة التي كانت تفوح منها رائحة الصحراء أصبحت أثرا من آثار الماضي السحيق، وأصبح أكثر الأدباء من الفرس ولما كانت تربيتهم ونشأتهم في منازل مريحة طروبة، فإنهم

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> جعلوك عبد الرزاق، الصوت اللغوي " أ " المنطوق أو الغناء، (مخطوط) رسالة دكتوراه، 2002–2003، قسم الثقافة الشعبية، جلمعة تلمسان، ص210.

<sup>2</sup> كتاب الغاني..، المجلد 3، ص ص 54-56.

ما كانوا يعبرون وزنا للحياة العربية الجيدة، العبوسة التي كانت قد كيفت في السابق أغراض الشعر العربي وأخضعته لتأثيرها"1.

وربما لم يعد لموسيقى هذا العصر تلك المكانة التي تمتع بها أسلافهم رغم ظهور الكثير من الموسيقيين والآلات الموسيقية، وذلك لما لحق بغداد من فتور وانحطاطها كعاصمة في عهد العباسيين وانتقل الحكم مرة أخرى إلى بني أمية، وجعلوا قرطبة عاصمة لهم في الغرب وجاء غلام اسمه "زرياب" إلى الأندلس وكان الحكم لابن هشام الذي ساعده وأكرمه بالمال والجوائز القيمة واشتهر بعد وقت قصير، ومن تم عرفت الموسيقى الأندلسية تطورا ملحوظا وانقلابا سريعا نتيجة تأثير الإسلام وتماسك المسلمين في الأوساط الغربية، وهكذا أصبح المال مع الموسيقى في بلاد الأندلس.

وإذا عدنا قليلا إلى الوراء لوجدنا الموسيقى أو بالأحرى الآلات الموسيقية منهجية كانت أو شعبية في مسيرتها الطويلة قبل عشرات الآلاف من السنين و لو تسائلنا لماذا ظهرت آلات موسيقية جديدة في العصر العباسي ولم تظهر في العصر الأموي؟ أو لماذا حافظت النغمية وأساليب أدائها في القرون الأخيرة؟ ولم تظهر آلات موسيقية جديدة بعد خمود حضارة العرب في بغداد؟ نجد الإجابة على هذه الأسئلة وغيرها يعود إلى عدم وجود متطلبات الفنان المبتكر الجديدة، وعدم وجود الاحتياج الجماعي لذلك، ومظاهر العود والقانون و زرياب وإسحاق الموصلي و آخرين، وإضافة لعلو المستوى الثقافي في مجلس المتلقين آنذاك على

تاريخ الموسيقي العربية حتى القرن الثالث عشر ...، ص 197.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>زرياب: هو علي بن نافع، والزرياب: طائر اسود اللون حسن الصوت، وسمي به لسمرة فيه مع جمال صوته.

مختلف المستويات الرسمية والشعبية، وتطور حركة الترجمة والتأليف والبحث والدراسة"1.

## 2/ الموسيقي الأندلسية:

إذا حددنا الموقع الجغرافي لبلاد الأندلس فان مبدؤه من المغرب الأقصى حيث البحر المظلم ومنه يخرج البحر الشامي مارا على المشرق، وفي هذا البحر المرسوم بلاد الأندلس المسماة باليونانية "اسبانيا" وسميت جزيرة الأندلس لأنها مثلث وتضيق من ناحية المشرق حتى تكون بين البحر الشامي والبحر المظلم المحيط بحظيرة الأندلس"<sup>2</sup>. تقع هذه البلاد في شبه الجزيرة القائمة في الزاوية الجنوبية الغربية من أوروبا، وقد كانت تعرف عند اليونان باسم "ايبريا" وعند الرومان الذين حكموها فترة من الزمن باسم اسبانيا ثم أغارت عليها قبائل الجرمانية التي اجتاحت أملاك الدولة الرومانية في أوروبا وغزاها أول الوندال أو الغندلوسيا" ومنها كلمة الأندلس"<sup>3</sup>.

ومبدئيا فيما يخص الموسيقى الاندلسية هي كلمة معربة أطلقها العرب المسلمون بعد فتحهم شبه الجزيرة الايبيرية عام 711م والتي كانت تضم بلاد اسبانيا والبرتغال، وعند دخولهم قالوا: "هذه بلدة الوندال وكلمة "وندال" مقصود بها

 $H.h.p216\text{-}122\text{-}171.190/magazine/002m002008 oht/e}\ ^{\scriptscriptstyle 1}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> أبو عبد الله الشريفي الإدريسي القارة الإفريقية وجزيرة الأندلس، تحقيق وتعليق إسماعيل العربي مقتبس من كتاب نزهة المشتاق ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر، 1983، ص 245.

قمحمد عبد العزيز مرزوق، الفنون الزخرية الإسلامية في المغرب والأندلس، دار الثقافة، بيروت، لبنان، ص27.

منطقة محددة استولى عليها الوندال، كما أن العرب زحفوا صعودا إلى شمال أوروبا حتى فرنسا ب: "بواتييه" poitie عام 732 م.

أما كلمة الأندلس واستعمالها من طرف العرب كان لغرض تسمية موقع أو بلد تشير بحضارة أندلسية مثل الحضارة العربية الإسلامية في الأندلس. موسيقى العرب بالأندلس خصوصا وان الفن الموسيقي قيم جدا، وانه مربوط بأفكار ونظريات عربية إسلامية كانت مصدر تقدم العالم، حتى أنا جوزي سوبيرا تحدث عن نشر الموسيقى العربية في عدة اتجاهات، وسيطرة العرب على القطر الايبيري واختراعهم لروعة اشبيلية وقرطبة.

ومن دون شك أن الإسلام المؤثر الأساسي الذي أشعل فتيل التطور العلمي والفني والذي سطع وأنار العالم العربي في المغرب والأندلس. وان العدوتان المغربية والأندلسية كانتا تحت الخلافة الإسلامية منذ الفتح الإسلامي حتى انتهاء الدولة الأموية بالأندلس، بحيث كان التنقل مسموحا بين البلدين، هذا ما جعل المؤرخين في تلك الفترة لا يولون أهمية قصوى لتلك الهجرات، بما أن القطرين كانا في واقع الأمر تحت حكم دولة واحدة، وهذا منذ العهد الأموي بالأندلس إلى أواخر العهد الموحدي، كان التنقل مسموحا به بين الضفتين لكل من أراد ذلك، ولا شك ان كثيرا من اهل الشمال قد نزحوا الى بلاد المغرب واستقروا بها غير أن المؤرخين كانوا ينظرون إلى تلك الهجرات على أنها تنقلات عادية يقوم بها مواطنون بيم أجزاء وطن واحد، لذلك لم يهتموا بتلك الهجرات، وهناك سبب آخر جعل المؤرخين لا يعطون هذا النزوح الذي كان يقع من الأندلس إلى المغرب في جعل المؤرخين لا يعطون هذا النزوح الذي كان يقع من الأندلس إلى المغرب في إفريقيا هم في الواقع أفارقة أضرتهم ظروف معيشية أو سياسية في وقت ما للنزوح

إلى الجزيرة وعندما تغيرت تلك الظروف رجعوا هم أنفسهم وأبنائهم وأحفادهم إلى منبتهم الأصلى، حيث لازال لهم أهل وعشائر بمواطن متفرقة في بلدان المغرب $^1$ .

ولعل ضم أطراف المغرب بعضا مع بعض، وضم الأندلس إليه وذلك على أيدي المرابطين أولا ثم على أيدي الخليفة عبد المؤمن الذي أنجبته ارض الأوسط وأبناءه من بعده وأخيرا ملوك فاس من بني مرين، جعل هذا الجزء من العالم الإسلامي الواقع غربي طرابلس إقليميا يمتاز عن العالم الإسلامي ببعض الخاصيات نذكر منها "اعتناقه لمذهب عقائدي واحد لمذهب فقهي غالب وكذلك امتيازه ببعض أساليب التعليم التي عرضها عبد الرحمن بن خلدون في فصول مختلفة من المقدمة، وبعض الخاصيات العلمية والأدبية كازدهار بعض العلوم اكثر من غيرها ونذكر منها على سبيل المثال شدة اعتناء أهل المغرب والأندلس بقراءة القرآن وميلهم الكبير للبديع" وكذا تفوقهم في علم الرياضيات والحساب، وظهور ضروب من الشعر وفنون أخرى كالفن المعماري والخرفي والموسيقي.

فانساقت أوضاع الفنون الأندلسية المغربية واستحوذت على أهواء وأذواق الفنانين والعلماء والأدباء فأفكارهم وأساليبهم العملية حين تتقلهم فيما بين العدوتين إلى أن تحققت وحدة ثقافية مغربية أندلسية أنجبت العديد من مصنفات هذا العصر احتفظت بقيمتها إلى بومنا.

هذا ومن ذلك الحين تغير مجرى التأثير وأصبحت أمواجه تأتي من الأندلس بعدما كانت تأتي ابتداء من القرن الأول الهجري من الشرق في اغلبها. حتى ان الموسيقى الأندلسية انقلبت إلى الأندلس لاحتكاكها بالأجانب و ازدهارها ورقيها.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> محمد الجون، أثر الأندلس في الأدب الموحدي، دار التراث: بيروت، طد.ط، د.ت، ص 235.

<sup>2</sup> محمود بوعياد، جوانب من الحياة في المغرب الأوسط، ص54.

وسايرت الترف فملكت عقول الشباب فأحبوها و ولعوا بها، فرغب الشاعر بسماع الطرب والمغني بسماع الشعر وقد يصدق الرأي القائل بأن:

الشعر بلا غناء كالناعورة بلا ماء" ولا يسما إذا عرفنا أن الغناء ما هو إلا تلحين للشعر، وقد أتاحت مجالس الخلفاء والأمراء فرصة الاهتمام بالموسيقى في العصر الأندلسي كل الاهتمام للحصول على التنويع الموسيقي وهذا ما يذكره عبد المجيد مشعل حيت يقول: "عندما فتح بنو أمية الأندلس، انبثق بها فجر المدينة والتحضر، حيث أصبحت بفضلهم مضرب الأمثال في العلوم الفنية، فكانت قرطبة حاضرة الأندلس موطنا لأساطين الأندلس، كما كانت اشبيلية أعظم مركز للموسيقى والشعر، وصناعة الآلات الموسيقية، وكان اهتمام الخلفاء بالثقافة والعلوم اهتماما كبيرا، وفي طليعة ذلك الموسيقى، حيث نقلت العرب إلى الأندلس كل ما يليق لهم معرفته الآلات الموسيقية ثم أتقنوا فيها و زادوا عليها" 2.

وقد كان يجتمع عدد من العازفين والمغنيين في المجلس الواحد، فيبدأ احدهم بالغناء او بالضرب على آلته الموسيقية ثم تتقل النوبة إلى من يليه، ونشير هنا إلى بعض الفنانين والمغنيين من بينهم أبو الحسن على بن نافع، وهو تلميذ أبو اسحق الموصلي الذي انتقل إلى الأندلس و أسس فيها مدرسة للغناء المشرقيين تميزت بنهجها الخاص وقد وصفها المقري، "واستمر في الأندلس أن كان من

1 مجلة التراث الشعبي (العراقية)، العدد الثاني عشر، السنة: 1985، ص223.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الحميد مشعل، كتاب موسيقى الغناء العربي، منهج دراسة صولفيج غنائي، مراحل تطور الموسيقى لعربية، الموشحات العربية، 1995، ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر، ص31.

افتتح الغناء يبدأ بالنشيد أو شدوه بأي نقر كان، ويأتي أثره بالبسيط ويختم بالمحركات والأهازيج تبعا لمراسم زرياب"1.

حيث انحصر نشاط زرياب في الأول داخل البلاط الملكي، ثم انتر في قصور الأمراء، وتوطدت أركان المدرسة المشرقية بفضل أبناءه وبناته وتلاميذه وتبنوا دعائمها، و أنجب زرياب ثمانية أولاد عرفوا بالغناء، امتاز منهم المسمى قاسم وبنتان علية وحمدونة التي تزوجها الوزير هشام بن عبد العزيز، توسعت مدرسته الى أوروبا الشرقية وتخرج منها اغلب فناني عصره، وفرض نفسه على التاريخ، وعبد الرحمن الثاني الذي أجزى العطاء إلى المغني زرياب مؤسس المدرسة الموسيقية بالبلاط القرطبي، ومن بين تلاميذه أبناؤه سالفوا الذكر: "عبد الش" (له حسن الصوت)، "قاسم" وابنته "حمونه" وأخته "علية".

كما درس العديد من الموسيقيين والمغنيين من بينهم "منفع" و "مصابح" مغني الوزير "أبو حفص"، "عمر"، "عباس بن فرناس"... كما كان ثمن غناء الجواري غاليا جدا، وذلك لتهافت الملوك والأمراء و الوزراء و الأعيان لسماعهن، مما جعل عددهن يكبر بسرعة فائقة، وعن ذلك يقول ابن خلدون: "فأورث بالأندلس من صناعة الغناء ما تتاقلوه إلى أزمان الطوائف باشبيلية بحر زاخر، وتتاقل منا بعد ذهاب حضارتها على بلاد العدو بإفريقيا والمغرب" وغرس زرياب بوادر الفن الموسيقى فينا، وذلك بفضل الاحتكاك الحاصل بين المغرب والأندلس، حيث سلك تطور الموسيقى الأندلسية مجرى خاصا به، وتفوق على المدرسة الكلاسيكية الشرقية حيث ابتكر نظام أربعة وعشرين 24 نوبة، والذي يجمع فيها بين القواعد المظربية المضبوطة والتأثيرات الفلكية والرمز الميثافيزيقي.

الحمد مقري، نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر أخبار وزيرها لسان الدين بن الخطيب، الجزء الثاني، طبعة مصر، ص 112.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مقدمة ابن خلدون، ص428.

وحينما غزا العرب الأوائل بلاد اسبانيا معهم موسيقى وازدهرت قرطبة واشبيلية وغرناطة خاصة في الحفلات التي كانت تقام، حيث كان الملوك يتنافسون فيما بينهم وحيث كانت الفنون قد عمت البلاد فاكتسبت الموسيقى مظهرا رائعا جعل عرب المغرب والمشرق يعشقونها، فالموسيقى الاسبانية العربية أو الاسبانية الإسلامية هي الموسيقى التي نشأت في شبه الجزيرة الايبيرية خلال الحكم الإسلامي (711ه/1492م) والحقبة الماركسية (1609/1492) ولازالت تقاليدها احتفظ بها في بعض البلدان الإسلامية وبلدان شمال إفريقيا، "وقد تطورت موسيقى الأندلس باحتكاكها بعدة ألوان قديمة ك: الموسيقى المزرابية Mozarabe وهي مسيحية، تحمل من صفات

رومانية تأثرت بالشعوب البربرية والبيزنطية.

والموسيقى البربرية والعربية والإسلامية في الشرق الأوسط"<sup>(1)</sup> والموسيقى والغناء الأندلسي في اسبانيا كان متأثرا لحد كبير بالغناء العربي القديم حتى أن بعض الألفاظ والصيغ العربية مقتبسة منه خصوصا ما كان دارجا أو عاميا، فليس هناك مكان في اسبانيا لا نجد سكانه يتكلمون بعض الكلمات ذات الأصل العربي.

وفيما نقل العرب من موسيقى عن الأندلس إلى المغرب ما قدمه البارون رودولف دي أرلنجير إلى مؤتمر الموسيقى العربية بالقاهرة سنة 1963م من تقرير الموسيقى المغربية الأندلسية حيث قال: "إذا كان موسيقيو مصر ودمشق وحلب يحتفظون بذكرى الموسيقي (العربية الاسبانية) الممثلة في "الموشحات"، فإن موسيقى المغرب يقرون بأنهم اخذوا عن الأندلس موسيقاهم القديمة جمعاء المركبة من النوبة وملحقاتها، والتي تسير على مقام واحد لا يفرق بينهما إلا طريقة أوزانها لذلك رأينا سكان فاس وتلمسان والجزائر وتونس يحرصون على هذه الموسيقى ويعتبرونها بحق من أروع وأتقن أنواع الموسيقى".

لذا فإن العديد من المظاهر الثقافية الأندلسية نتاج للتعايش الذي جمع الشعوب العربية بسكان اسبانيا، والتي تعتبر بمثابة فضاء جديد لإلمام الشعراء العرب، وبفضل الوحدة الإسلامية في المغرب أصبحت الأمم الإسلامية تتفاهم بواسطة لغة جديدة، هي لغة الفن والأدب، لغة الإبداع في فن موسيقى الأندلس التي أصبحت وسيلة للتعبير في وصف الطبيعة و المشاعر النبيلة بالنسبة لبعض مشاهير الفنانين أمثال سالفادور دنيال (Salvador Daniel)، جوليس روناث (julis أمثال سالفادور دنيال (عثيل له سواء في الجزائر او في الخارج (فرنسا)...

وإذا اقتصرت الموسيقى في العصور السابقة على طبقة من الناس فإنها خالفت تلك القاعدة في الأندلس، حيث لم تكون الموسيقى في الأندلس وفقا على طبقة معينة من الناس كما كان الحال في الشر ق لكنها كانت مباحة لعامة الناس على اختلاف مراكزهم و أوساطهم الاجتماعية، فقوة التعبير التي ليس لها مثيل تملكها الموسيقى الأندلسية، فهي توصل للروح والبدن الكلمات التي عجز عن توصيلها المرخون والشعراء، لذا عدت الموسيقى عنصرا جوهرا: " في البناء الروحي للإنسان، لأنها توقظ فيه الشعور بالمعاني الكبير، المعاني السامية، وتحرك وجدانه وترهف شعوره وتساعده على تحقيقي الوئام مع نفسه والتوافق مع الحياة حوله"2.

وقد شغف بها الخلفاء وتعلقوا بها كثيرا أمثال محمد الثاني الملقب بالمهدي (1000–1010)، و الخليفة هشام الثالث (1027–1031) وهو آخر حاكم أموي، وبذهابه خرج الحكم من أيدي الأمويين في الأندلس إلى حكم ملوك الطوائف الذي

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Reales alcazares de seville le musique et la poesie du sud dal andalus 5 avril-15 jullet 1995; p35.

محمد فتحي الحريري،" تأثير الموسيقى بين الفهم والحقيقة"، مجلة العربي (الكويتية)، ع 321، أغسطس، 1985، ص 59.

جعلوا قصورهم منازل للشعراء والموسيقيين، أما حاكم اشبيلية لقرطبة كان أعظم من ملوك الطوائف نظرا لاهتمامهم بالموسيقى والأدب أكثر من غيرهم، وكانت اشبيلية "قاعدة صناعة الملاهي و آلات الطرب، وليس في بر العدوة من هذا شيئا لا ما حبب إليه من الأندلس". وأضفت المدينة الأندلسية شهرتها الموسيقية الآفاق في جميع الأندلس، وكذا في عدوة المرب و أوروبا اشبيلية.

فكل ما ورثناه من موسيقى أندلسية بالمغرب الأوسط إنما تعود أصوله إلى إشبيلية ولكن بسقوط غرناطة وانهيارها وهجرة سكانها اشتد تعلق الناس بها شوقا اليها وتعاطفا معها، رغم أنها مدينة لم تشتهر بالموسيقى قدر اشتهارها بالعلم.

والمقصود بغرناطة، الموسيقى الأندلسية أو الكلاسيكية، وهي في إصلاح الموسيقيين وأهل الطرب الصنعة وقد استأثرت في أول عهد الأندلس بفن الغناء، ومع تقادم الزمن انتقل مركز الغناء إلى اشبيلية حيث اشتهرت وصارت شبه عاصمة لهذا الفن واستهوت نفوس العرب، واتسعت مدى ثقافتهم حتى عدّت معجزة من المعجزات، أصبحت تلك الثقافة منارة يهتدي بأنوارها العلماء بفضل ما شيدوه من جامعات للعلوم والفنون في قرطبة وغرناطة واشبيلية وغيرها وبعد سقوط الأندلس احتفظ ملوكها المسيحيون بالعرب في قصورهم لمدة طويلة.

"فإن ضياع وسقوط جزر البليار وسقوط بعض حواضر الأندلس مثل اشبيلية ومورسيا وفاين وقرطبة وفلانسيا، وهذا في النصف الأول من القرن الثالث عشر الميلادي جعلت جملة من المسلمين يقصدون الأراضي الإسلامية على الضفة الأخرى الأخرى ثم انخفض عددهم ليرتفع في نهاية القرن الخامس عشر

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، المجلد الثاني، ص 254.

عن سقوط غرناطة القليل منهم قصد بلاد المشرق ولكن الأغلبية استقرت ببلاد المغرب، خاصة في المدن الساحلية في شمال إفريقيا $^{1}$ .

فرجع أهل قرطبة الى الجزائر بما عندهم من التراث وأهل اشبيلية الى تونس في طريقهم إلى سوريا، و أهل غرناطة الى المغرب وتلمسان "وقد استولى الأسبان على غرناطة وألميريا حيث انحازت الثقافة بعد سقوط قرطبة واشبيلية فما كان على المسلمين إلا أن يهجروا الأندلس العزيزة، فنزح منهم عدد كبير إلى الجزائر وانتشروا في حواضرها وسكن قسط كبير منهم تلمسان التي كانت على صلة وثيقة بالأندلس من قبل "2.

وقد اثر ذلك الانهيار على الشعر والغناء والموسيقى التي تدهورت لما طرأ عليها من تغيير و أوضاع مزرية هبطن بها إلى الحضيض حيث فقدت ميزتها الفنية واحترامها من طرف الناس إلا البعض وتشتت مع أناسها وافترقت ولكن ومع ذلك ظهرت بعض أسماء الفنانين في تلك الفترة أمثال ابن باجة أستاذ الموسيقى المعروف والفيلسوف الذي ساهم في إثرائها والانضمام إلى الحركة الموسيقية العالمية، وكان يفخر دائما بالضرب على العود وكذا أبي المجد محمد بن أبي الحكم الذي عد من كبار الأدباء ورجال العلم وأبي الصلت أمية، العالم والموسيقار الكبير، وبفضلهم بقيت الموسيقى صناعة محترمة.

وحكم الموحدون بلاد الأندلس وشمال افريقيا حوالي قرن من الزمن وكان تأثرهم بالعلم والموسيقى المعتمدة على الغناء وتعلقهم بها حيث تألقت في زمانهم أسماء أعظم بناة الحضارة العربية كابن طفيل وابن رشد وموسى بن ميمون وابن

<sup>1</sup> محمد عبد الله عنان، عصر المرابطين و الموحدين في المغرب والأندلس، ج2، ط1، القاهرة، 1964، ص402.

تلمان عبر العصور ...، ص 221.

سيعين وغيرهم... و استمر الوضع على ذلك النحو إلى أن أعلن بنو حفص استقلالهم في تونس في سنة 1225م. لتبدأ مرحلة الضعف تتب بين الموحدين، إذ لم تكد سنة 1230 تحل حتى كان المسيحيون قد طردهم من الأندلس وأعادوهم إلى موطنهم شمال إفريقيا، على ان هزيمة الموحدين لم تكن خاتمة العرب في الأندلس"1.

ولما انهار سلطان الموحدين بالأندلس، وأخذت قواعد الأندلس الكبرى تتلاشى وتسقط تباعا في أيدي النصارى عبر وتسلل كثير من علماء الأندلس لأبي ثغور إفريقيا ولا سيما تونس، بجاية وتلمسان... وقامت في شمال إقريقيا حركة فكرية وأدبية وفنية زاهرة في أوساط القرن السابع الهجري، زد على ذلك ان العهد الفاطمي عد من المع عهود التاريخ العربية من جهة التقدم الفكري والثقافي فكانت رعاية الفاطميين لمختلف الفنون انبغ ثمار.

والمهم هنا منذ وصول المسلمين إلى شمال إفريقيا حتى سقوط غرناطة عرفت هذه المنطقة بثراء وعمق أصولها البربرية، حيث احتكت هذه الأصول بمعارف وأفكار ولغة القادمين الجدد إليها ولهذا فإنه لمن البديهي أن يكون تأثير الموسيقى الأندلسية قد استوحت جذورها من تلك الاحتكاكات لذا نشأت الموسيقى الأندلسية داخل رصيد مشترك لبلدان المغرب العربي، وقد لعبت عاصمة الجزائر التي كانت تمثل السلطة في البلاد دورا حاسما في تطورها إذ هاجر إليها عدد كبير من أهالي مراكز ثقافية أخرى على غرار تلمسان و قسنطينة اثر الهجومات الاسبانية"2.

اتاريخ الموسيقي العربية..، ص275

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> محمد قطاط، التراث الشعبي الجزائري، مجلة الحياة الثقافية، تونس، العدد142، 1984، ص ص ص 141-142.

فابتدأ من القرن الحادي عشر حيث مرحلة الموحدين، وجد الفن الأندلسي حضوره ضمن الهندية المعمارية مثل الأقواس، الأعمدة الرخامية، الزخرفة العربية وصناعة البلاد...، ومنه فإن تاريخ الموسيقى الأندلسية يذكرنا بأسماء كثيرة من الفطاحلة حيث هم رجال الصنعة في الأندلس نذكر منهم:

- أبو الحسن علي بن حمارة، هو شاعر وموسيقي غرناطي "برع في الإلحان وعلمها وعرف انه اخترع نوعان من الأعواد $^{1}$ .
- أبو الحسن بن أبي جعفر الوقشي، وهو ابن احد وزراء طليطلة الذي وصف بأنه "آية في ظرف" وكان أبو الحسن هذا صاحب ذوق وصوت بديع"<sup>2</sup>.
- ومن كان له صفة في الغناء، ولادة بنت المستكفي فهي أديبة شاعرة بارعة وكل هؤلاء تعلموا على يد المعلم الموسيقى المشهور أبو الحسين (ابن الحسن) بن الحاسب وهناك اثنين من اصل الأندلس فمذكرات كل من عبد الواحد الونشريسي في القرن الخامس عشر وشهاب الدين المقري في القرن السابع عشر تشهد على ذلك فالأول يتطرق إلى دراسة في المقامات العربية تحت عنوان "توبو" والثاني يتطرق إلى دراسة تتكلم عن الكتاب والشعراء والموسيقيين.

ففي لمرحلة 1061 إلى 1157 أثناء توسع الموحدين حيث أصبحوا ملوكا في اسبانيا، فحملوا بالأندلس إلى شمال إفريقيا يقول أن خلدون في كتابه "الإبر": إن توسع الموحدين بقيادة الملك الثاني على ابن يوسف ظهر بقوة وتعمم أكثر مما صنعه أبو على اسبانية السطلة المغربية"3.

- أما إبداع زرياب في الغناء والمهارة في العزف مؤثرا في الأدب العربي والموسيقى الأندلسية إذ اخترع أداة جديدة تسري على الناس همومهم وأحزانهم

andalous- préface de BEN ALI EL AHASSAR Tlemcen, cité des grands maitre et musique arabo <sup>3</sup> dalimen .p41. Mahmoud-agha bouayed-édition

<sup>1</sup> نفح الطيب من غصن الاندلس الرطيب..، لمجلد 2 ، ص517.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه: ص ص515، 516.

ودعا الى الإجادة في تجديد أنواع الشعر الغنائي، لذا عدت الموسيقى أول العلوم والفنون بالأندلس، والطرب الأندلسي اعتبر بذرة جاء بها زرياب وأمثاله من الشرق لتتمو وتستمر بالأندلس مع ظهور الآلات الموسيقية المستعملة ذات الأصل العربى كالعود والجيتار والرباب والطبل والقيثارة والدف...

في هذا يقول ابو سليم الحول صاحب كتاب فن التوشيح: " تفنن الأندلسيون في الغناء والتأليف الموسيقي فأوجدوا الجديد فيهما وابتكروا الآلات الموسيقية وضبطوا تسوياتها على قواعد وأصول جديدة فخلقوا النوبة الأندلسية والعزف الجماعي (الاوركسترا) وهما أهم أنواع الموسيقى في الأندلس و بدؤوا في تأليف النوبة من أربعة قطع أطلقوا على كل منها اسما خاصا ثم زادوا على خمس ثم ابتدعوا الزجل و الموشحات"1.

#### 3/ النوبة:

اشتهرت وتطورت وازدهرت أشكال ونماذج تأليفية موسيقية راقية ومنها شكل "النوبة" المعروفة بخمس حركات "وقد تفنن العرب في التأليف الموسيقي وأنواعه وسايروا به تطورهم، ومن ذلك النوبة، وهي أهم أنواع التأليف في الأندلس، وكانت تؤلف أولا من أربعة قطع تتناوب فيها الموسيقي والغناء، وكل منها اسم خاص، ثم صارت فيما بعد خمسا..."2.

وتتعاقب الحركات الدورية الخمسة تدريجيا وتصاعديا من الثقل إلى الخفة مصحوبة بإيقاعات متنوعة في الجزائر مثلا.

<sup>·</sup> فن التوشيح..، ص 35.

<sup>2</sup> عبد المجيد مشعل، كتاب موسيقي الغناء العربي..، ص 36

والنوبة اصطلاح الموسيقيين العرب، تركيب موسيقى كبير، يؤدى عن طريق الغناء الصوتى أو العزف آليا، أو هما كما تتميز هذه النوبات بعضها عن بعض في مقامات ألحانها وحجمها، ولقد قرانا في عدة مكنة من كتاب الأغاني عن أجواق من المغنيين يطلق عليهم عليهم اصطلاحا "نوبة" ومن المحتمل أن الاسم جاء من سماع هؤلاء الموسيقيين قد حدد له أوقات معينة من النهر، أو أنهم يتناوبون على الغناء كل بدوره ولهذه الكلمة مدلولا انتقل بعد ردح من الزمن من المغنيين إلى الغناء، كما وجدنا أن النوبة تطلق على ضرب موسيقى الخليفة العسكرية ضربا دوريا في أوقات الصلاة الخمسة، وقد أصبح الجوق العسكري الموسيقي من أهم مراتب سيادة الخليفة و كانت الأغاني في الأيام الأولى: النوبة والنشيط والبسيط والغناء الأخير هو قطعة يصاغ فيها إيقاع ثقيل، أما الألحان عن القديم أما أن تكون إيقاعا وأما أن لا تكون. وقد أعطى ابن سينا والحسين ابن زيلة إيقاعات ثمانية، اقتباسها من محترفين معاصرين لا من كتب الفارابي والمندي كونهما لا يتفقان عند (ابن سيد 1066م) أن المقامات تشبه ما لدى المدرسة الشرقية: "أما الأغاني والقطع الموسيقية التي لم تدخل ضمن الإيقاعات فقد عرفت باسم جنس ناعم وهو الزوازين، وكان الغزل يعمل بهذا النمط من الغناء في القرن الثالث عشر بينما نجد في النشيد عناصر إيقاعية وغير إيقاعية معا"1.

ومنه فقد حظيت النوبة في الأندلس بمقام مؤثر واستعمل فيها مؤلفون كل لحن، ومن هنا جاءت التسمية المغلوطة النوبات الأربع والعشرين، فإننا وإذ ذكرنا الأربعة وعشرين نوبة ومدى بروزها يعود بالذات إلى تقسيم المطربين القدامى إلى يوم حساب ساعاته، وتلحينهم لكل ساعة نوبة تتماشى مع إحساس الفرد في أوقات الليل والنهار، فنوبة رصد الديل، المادية، المزموم، مثلا عزفت عند طلوع الفجر، وكانت نوبة الرمل تعزف عند الغروب، أما نوبة السيكة فإنها تعزف في العشية

ابن سينا نقلا عن هنري جروج فادمر، تاريخ الموسيقي العربية...، ص 388.

واحتلت نوبة الحسين مكانة مرموقة في أحضان الأبهة الملكية لأنها تشير لعلو المكانة، حيث كانت تعزف أثناء مأدبة الغداء من أربعة وعشرين نوبة وصلتنا إلى هذا الزمن إلا اثنا عشر نوبة فقط. "وهي تندرج حسب سلم يصعد شيئا فشيئا من البداية إلى النهاية التي يصحبها وزن سريع، محرك، فيه قلقل وحيوية "أوعلى ما جاء في الكتب القديمة، فان النوبة الأندلسية تتألف من خمس قطع متمايزة ما عدا (الدائرة) و (المستخير) و (التوشية) هذه الحركات أو القطع الخمس يتقدم كلا منها تمهيد لها كراسي على التوالي (المصدر، بطايجي، درج، انصراف، خلاص، أو مخلص) والنوبة بهذا الشكل هي النوع الكلاسيكي لموسيقى الأندلسية بالجزائر.

ادراسات في الموسيقى الجزائرية..، ص41.

#### خامسا- فن الحوزي شعرا وموسيقي

إن رصد التراث الشعبي الجزائري من الأهمية بمكان؛ كونه يمثل قسما هاما من التراث الوطني والقومي على حدّ سواء، والذي لا يزال جزءً كبير منه يشكو الإهمال، ويعانى النسيان واللامبالاة، على الرغم من تعدّد مضامينه وغناها.

وما نظننا نغالي إذا قلنا: إن التراث الشعبي، بعامة، هو أكثر حاجة إلى الرعاية، وبذل الجهد فيه، والتماس النضج والأصالة منه، والتطلع إلى النهوض به؛ لأنه، ببساطة، المعبر الصادق عن حياة الشعب. والشعر الملحون، بخاصة، هو ذاكرة الشعب التي تختزن همومه و أشواقه وهو المصور الحقيقي لواقعه المعيش. يصاحبه في أفراحه فيعبّر به عن النشوة العارمة التي تهزّه وهو يأخذ من حياته نصبيا من البهجة. ويواكبه في صراعاته اليومية هو يبذر ويحصد ويصارع الصخر في الجبال والعواصف في البحار. وفي هذا الشعر حكمته الشاردة التي استخلصها من تجاربه الحيّة. وصار يطبقها في حياته التي تواجهه بالعقبات وتفرض عليه أن يعيش المحن صابرا مستسلما لقدر لا يستطيع الهروب منه. ولذلك كان الشعر الملحون الجزائري أغزر مادة وأكثر تتوعا من الشعر الفصيح كما كان أكثر التصاقا بقضايا الناس ومشاكلهم اليومية فبه يغنّون وبه يتمثلون وبه يبكون ويحاربون ويشعلون نار الثورة. ومن هنا كان الغذاء الحقيقي والمادة الثقافية الأكثر تواجداً في مختلف الأوساط. فهو نصيب مشترك بين المرأة والرجل وبين المثقف والأمى يتأثر به الجميع ويتغلغل في أذهان الجميع بما له من حسّ ناقد و لغة حيّة وتحريك العواطف بدون موازاة مرور أو ثقافة خاصة تفرض على المتلقى معرفة ميدانية بهذا الفن أو ذاك.

والعقبة الكأداء في طريق الشعر الملحون هو أنه شعر مسموع لا تمكن قراءته إلا بصعوبة لما فيه من اللهجات المختلفة والتراكيب الإقليمية. والتصورات التي تختلف من شاعر لشاعر و ذلك بحسب المناطق والجهات.

وأمامنا، في هذا السبيل، أشواط يجب أن نقطعها في دأب وصبر، وفي عمل تتضافر فيه الجهود، وتتوحد عنده الأهداف.

والمؤكد أن الأمم لا تستطيع أن تنهض نهضة صحيحة إذا لم تكن محافظة على ماضيها وتاريخها. والأمة التي يستهين أبناؤها بماضيها، ويزهدون في تراثها، لا مناعة لهم في المستقبل؛ فمن لا ماضي له لا حاضر ولا مستقبل له. ونحن، للأسف الشديد، تعامينا عن الكثير من تراثنا، خاصة الشعبي منه؛ لسبب أو لآخر.

و نسعى بعد حين إلى تظهير مفهوم الحوزي شعرا وأداءً وتلحينا موسيقيا، مرورا بتاريخه. وغير خفي أن هذا الفن الأصيل بنغماته وقصائده وطبوعه الموسيقية قد نشأ بمدينة تلمسان وترعرع بأحوازها ومناطقها المجاورة مثل ندرومة، حتى تتاقلته الأجيال المتلاحقة بغيرة متناهية من طريق المشافهة ثم التدوين ليصل إلى ما هو عليه اليوم.

كما أن لتلمسان، كما هو معلوم، منزلة خاصة في تاريخ الغرب الإسلامي، فهي المدينة الساحرة بطبيعتها والفاتنة بجمالها. و التي جمعت، ذات زمان، بين المجد و السلطان، و مازلت إلى اليوم تحمل شهاداتٍ تدل على ميلاد الحضارات بها وتنوع الثقافات و تعدد العادات. فهي المدينة العريقة التي جمعت بين الأدب و التاريخ والموسيقا الأندلسية وما تفرع عنها من ألوان موسيقية تلونّت بألوان البيئة المحلية إن على مستوى النّص الشعري، وإن على مستوى الإيقاع واللحن والأداء الموسيقي.

وإن أهل تلمسان من < أكبر هواة الأغاني والموسيقى فجمال الطبيعة التي يعيشون في حضنها واندماجهم بالأندلسيين  $^1$  الذين هم الآخرون يكلفون بالطبيعة والموسيقى وتشجيع ملوك بني زيان لهذا الفن. كل ذلك بثّ فيهم هذا الحب الذي توارثته الأجيال خلفاً عن سلف وأمكنه أن يصل إلى يومنا. إن تلمسان لتعدّ الوارث الأمين لهذا التراث الثقافي فلا زالت الأجواق تهتم به وتردّد الألحان الساحرة التى تذكرنا بماضى بلادنا وحضارتها الزاهرة >>

ولما كان الحوزي، نظما وإيقاعا، يختلف عن الطرب الأندلسي الذي نشأ في غرناطة بالديار الأندلسية ثم انتشر عبر كل بلدان المغرب العربي وبعض الأقطار العربية بشيء من الاختلاف في بعض الخصوصيات، وأهمها أن الطرب الأندلسي يعد امتدادا للزجل الأندلسي والمستلهم من الشعر الملحون، الأمر الذي دفع شعراء الحوزي بتلمسان و نواحيها إلى استخدام لغة شعبية مهذبة في قصائدهم.

بينما الاختلاف الثاني فيكمن في الإيقاع الموسيقي بحيث أن الحوزي يعتمد على " البروالي" الخفيف رغم أنه يتقمّص إيقاعات وألحان الموسيقى الكلاسيكية، الأندلسية، في "صنعة " جديدة الشيء الذي جعل المختصين في الفن يطلقون عليه " الحوزي المصنع".

أيأتي في طليعة المدن الجزائرية تأثرا بالأندلسيين مدن تلمسان، وندرومة، و البليدة، بجاية التي << أصبحت مقصد المهاجرين والمهجرين الأندلسيين إثر انقسام دولة الموحدين وانكماش دولة بني الأحمر بغرناطة، و اتبّاع الملوك الزيانيين سياسة حسن الجوار إزّاء حكام الأندلس ليتصدوا للأطماع الحفصية والغارات المرينية >> (ناصر الدين سعيدوني، دراسات وأبحاث في تاريخ الجزائر – العهد العثماني، ج1، المؤسسة الوطنية للكتاب: الجزائر، د. ط، 1984 ، ص 123) ..

<sup>.260</sup> عبر العصور ... ، 1984، ص ... عبر العصور ...

هذا التداخل في المصطلحات على مستوى الشعر ثم على مستوى الموسيقا والألحان هو ما تحاول تبسيطه انطلاقا من تعريف الحوزي في اللغة و الاصطلاح الشعري والموسيقي ثم علاقة شعر الحوزي بالموسيقا الأندلسية وطبوعها وإيقاعاتها.

### الحوزي في اللغة:

وقال سيبويه: هو تُقَيِّعَلْ من حُزْت الشيء، والحوز من الأرض أن يتّخذها رجلٌ ويبيّن حدودها فيسخها فلا يكون لأحد فيها حق معه، فذلك الحوْز..

وحوزُ الدار وحَيْزها: ما تضم إليها من المرافق والمنافع، والجمع: أحيازٌ. نادرٌ، فأمّا على القياس فحيائز، بالهمز في قول سيبويه، وحَيَاوِزُ بالواو في قول أبي الحسن.

قال الأزهري: وكان القياس أن يكون أحوازٌ، بمنزلة الميت والأموات ولكنّهم فرقوا بينهما كراهة للالتباس، وفي الحديث " فحمى حَوْزة الإسلام، أي حدوده ونواحيه"، والحوزة: فعلةٌ منه سميت بها الناحية>> 1.

وجاء في مقاييس اللغة أن << حوز: الحاء والواو والزاء أصلٌ واحدٌ، وهو الجمع والتّجمع يقال لكلِّ مجمعٍ وناحيةٍ حوزٌ وحوزةٌ. وحَمَى فلانٌ الحوزةَ أي المجمع والنّاحية >>2.

ابن منظور (جمال الدّين بن مكرّم): لسان العرب، ج 23، دار صادر ودار بيروت، د.ط، د.ت، ص ص 340 – 342.

أحمد بن فارس أبو الحسن بن زكريا)، معجم مقاييس اللّغة، ج2، تحقيق وضبط عبد السلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1979، ص117.

و << الحَوْز: المَوْضع يحوزه الرجلُ، ثُتَ ثَخَذُ حَوَلَيْهِ مُسَنّاةٌ، والجمع الأحوازُ >> 1. ويذكر الأستاذ دانيال ريغ Daniel Reig في معجمه المزدوج إن:

L'intégrité, la totalité du territoire

<< حوزة البلد:

Qui fait bande à part, isolé

وحُوزيّ:

Banlieue, alentours, environs, territoire

وحوز، جمع أحواز من الحيازة

.2<< champ, domaine, espace, sphère, zone :وحيِّز جمع أحواز

والمعنى نفسه نلمسه عند "ابن مريم"، حينما ذكر هدفه من تأليف مؤلفه "البستان" أشار إلى كلمة، الحوز بمعنى الموضع والجهة من خارج المدينة قال إنّه يقصد: << جمع أولياء تلمسان وفقهائها الأحياء منهم والأموات، وجمع من كان بها وحوزها وعمالتها>>3.

وقد وردت كلمة الحوز في قصيدة شعرية للرحّالة ابن سعيد المغربي لمّا أخذه الشوق وعاوده الحنين إلى غرناطة وهو في مصر، آنذاك، ويستهلها بقوله 4:

| منذ نأى عنِّي فعيني تسكب | هذه مصر فأين المغرب؟ |
|--------------------------|----------------------|
|--------------------------|----------------------|

الزّبيدي (السيد محمد مرتضى الحسيني)، تاج العروس من جواهر القاموس، ج15، تحقيق الترزي وحجازي والطحاوي والعزباوي، راجعه عبد الستار أحمد فراج، بإشراف لجنة فنية بوزارة الإعلام، مطبعة حكومة الكويت، 1975، ص 120.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>السبيل: معجم عربي فرنسي / فرنسي عربي، مكتبة لاروس باريس(6)، 1983، رقم مادة حوز 1408.

البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان ...، ص 03.

<sup>4</sup> المقري التلمساني (أحمد بن محمد): نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزبرها لسان الدّين بن الخطيب، جـ60، تحقيق محيي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة: القاهرة، طـ01، 1949، ص ص 305-306.

### إلى أن يصل إلى:

| بعدها ما العيش عندي يعذب | ولكم بالمرج لي من لذّة    |
|--------------------------|---------------------------|
| بالنوى عن مهجتي لا تسلب  | والنواعير التي تذكارها    |
| وعلى "شنيل" دمعي صيب     | و الـ" الحوز "حنيني دائما |

فؤرود اللفظة هنا، كما نلاحظ، يحمل معنى الموضع أو الحيِّز الذي سكن فيه مَنْ رقّ لهم فؤاد الشاعر وانهمرت، شوقا لهم، دموعه.

والمعنى نفسه، أي الحيّر، نجده في الحديث الذي أورده المشتشرق الإسباني الأستاذ إميليو غرسية غوميس مُثبتا شعرا لأبي جعفر بن سعيد، لدى حديثه، اقصد إميليو، عن الغزل في الأندلس والذي < لم يكن كله، بطبيعة الحال، عذرياً، فمن شعرهم مقطعات ذات قافية واحدة ببحور وأوزان طويلة يعرض الشعراء فيها علنياً مشاهد مفصلة عن الحبِّ الحسيِّ، يصفون فيها ما يقع بينهم وبين المحبوب وصفاً مطولاً متئداً، وهم يُرسلون هذه الأبيات على العادة بعد سهر عربيد مسرف في الاستمتاع، ويلجأون إليه في أوصاف ليالي الأنس التي يقضونها مع عشاقهم على ضفاف الأنهار، متماسكين وإيّاهم كما يحيط السوار بالمعصم، ويستعملونه في الحديث عن مجالس السرور في مواضع اللهو كحوز مؤمّل في غرناطة تغنّيهم البلابل وتسطع عليهم النّجوم، كقول أبي جعفر بن سعيد 1:

| رعانا ووارانا بحوز مؤمّل $^2$ | رعى الله ليلاً لم يُرَعْ بمذمِّمٍ |
|-------------------------------|-----------------------------------|
|-------------------------------|-----------------------------------|

الشعر الأندلسي: بحث في تطوره وخصائصه، ترجمه عن الإسبانية: د.حسين مؤنس، سلسلة الألف كتاب، ط 03، 1969، ص ص 82، 83.

<sup>2</sup> حوز مؤمل ونجد مواضع من أشهر أماكن اللهو والسرور في غرناطة.

وثمة رأي حول ماهية الحوزي للأستاذ محمود بوعياد لا يكاد يبتعد فيه، وهو يتحدث عن سبب التسمية، عن المعاني السابقة، فالحوز عنده < هو ضاحية المدينة، وكان في الغالب مكانا لسكن العامّة من النّاس > ، وعلى ذكر طبقة العامة من الناس أشار عبد الحميد حميدو إلى أن < شعراء الحوزي هم من عامّة الناّس، يتعاطون أسماء: أحمد ومحمد كسائر الناس، ويقطنون العبّاد، أو سيدي الحلوي، أو باب زير، أو درب الملياني > ، على ما يبدو أن هذا الرأي حاول صاحبه تعريف الحوزي متكئا على التصنيف الطبقي أو النظرة الاجتماعية.

وإذا استقرأنا بعض أشعار الشعراء الشعبيين من جزائريين ومغاربة، سنجد اللفظة تعني عندهم المكان والموضع، أيضا، بتفاوت طفيف بين شاعر وآخر، فأحمد بن التريكي الشاعر التلمساني، يشير إليها في قصيدته المشهورة لدى الموسيقيين وأرباب الطرب، والموسومة ب: "العيد الكبير والفرجه في باب الجياد "والتي يقول في

طالعها3:

الْعِيدَ اَلْكْبِيرَ وَاَلْبْنَاتَ اَيْسُوجُوا  $^{4}$  فَي بَابَ اَلْجْيَادُ  $^{1}$ 

الجوانب من الحياة في المغرب الأوسط في القرن التاسع الهجري (15) م، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، 1982، ص 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Triqui(A): le hawzi, in Ibn-m'saib Brochure dactylographiée Tlemcen, 1968, non paginée.

<sup>3</sup> انظرها كاملة في: ديوان أحمد بن التريكي الملقب ابن زنقلين جمع وتحقيق: د.عبد الحق زريوح، نشر ابن خلدون:تلمسان، د.ت، ص ص 123–128.

<sup>4</sup> أي كثيرات التجوال وباستمرار

# هَذِي لْذِيكْ تَتْبَخْتَرْ بَٱلْهَمَّهُ

| شِي جَايَه 3 تَدَّ لُوَحْ 4 كَالْعَادَهُ | شِي 2 قَابْضَهُ اَلْوُرْدُ فِي يَدُّهَا لَلْعُقَادُ |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| مَادَامْ حَيْ فَ ِي عُمْرِي يَا فُهْمَهُ | مَا رَاْتشْ عَيْنِي ذَا الْفُرْجَهْ يَا اَسْيَادْ   |

المحد أبواب تلمسان العتيقة، تغنّى به الشعراء الشعبيون والرّسميون على السّواء؛ فمن الشعراء الشعبيين، فضلا عن ابن التريكي، وابن مسايب، وابن سهلة بومدين نجد ابن الدبّاح التلمساني بعد أن عاوده الشوق والحنين وهو بعيد عن تلمسان وعن باب الجياد بقول:

| وَاَجْعَلْ لِي ذَا الْبْرَا أَوْفِيهُ الْبَدْرَ اللاَّيَحْ | يَا حَارَزْ اَلْبِنَاتْ كُونَكْ لِيَا مَثْبُوت           |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| وَ لْفِي اَكْحُولْ خَالْهَا مَنْ بْعِيدَ اَيْصيَّحْ        | حَوَّسْ بَابَ الْجْيَادْ تَسْمَعْ حُسْنَ اَلصَوْت        |
| مُولاةُ السَّالَفُ زَنْجِي طويلْ طَايَح                    | تَظْهَرْ لِيكْ ِ زِينَتْ اَلْمَنْقُوشْ مْعَ اَلْيَاقُوتْ |
| ٱلْبَارَحْ                                                 | قُلْ لْهَا وَاشْ اَدَّاكْ نْهَارَ                        |

(ينظر القصيدة كاملة في: شعيب مقنونيف، صورة المرأة في شعر ابن سهلة، جمع ودراسة، القسم الثاني، ملحق النصوص الشعرية، مخطوط (ماجستير)، جامعة تلمسان، 1995، ص ص 92، 93).

ومن الشعراء الرسميين، نجد الشاعر ابن خميس التلمساني (ت 708 ه)، يقول من قصيدة في وصف تلمسان:

| وأرست بواديك الريّاحُ اللّواقحُ | تلمسان جادتك السّحاب الدّوالح |
|---------------------------------|-------------------------------|
| مُلِثٌ يصافي تربها ويُصافحُ     | وستح على ساحات باب جيادها     |

(ينظر: القصدة كاملة في: يحيى ابن خلدون(أبو زكرياء): بغية الرود في ذكر الملوك من بني عبد الواد، ج 01، تقديم وتحقيق وتعليق د.عبد الحميد حاجيات، المكتبة الوطنية: الجزائر، د.ط، 1980 ص ص 87-89)

² أي واحدة.

٤ آتية و مقبلة و قادمة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>أي تتبختر وتختال، والكلمة فصيحة (ينظر: المنجد في اللغة والأعلام، مادة (دلح)، ص 222).

| تَمَّ اَنْظُرْتْهَا مُولِاَةٌ اَلْوَشْمَهُ     | اَلْعِيدَ اَلْكْبِيرَ وَاَلْفُرْجَهُ فَي بَابَ اَلْجْيَادْ |
|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| النَّناتُ هَايْمَهُ فَي الْحُوزَ اوْ لَدْرَابْ | اَلْعِيدَ اَلْكْبِيرَ وَاَلْفُرْجَهُ يَا مَعْشُوقْ تَمَّ   |

ويُستشف من القصيدة نفسها أن التي تعلّق بها الشاعر تقطن أحواز تلمسان، آنذاك فلنستمع إليه يقول  $^1$ :

| أُوَّلْ مَا اَظْهَرْ لِي فِيَ ذاكَ اللَّهُومْ              | مْزَّيْرَةُ اَلتَّلْحِيفَهُ مَا لْهَا اَكْلاَمْ        |
|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| قُمْرِي قْبِيحْ مَا يَرْضَى اَللَّومْ                      | إِذا اَمْشَاتْ فَي اَلاَرْضَ تَحْكِيهَا كَالْحْمَامْ   |
| اَوْصِلْنَا اَمْقَامْ عَيْنَ الْحُوتُ <sup>2</sup> قَهْمَه | مَا كَلَمْتُهَا للهِيفَهُ حَتَّى أَوْصَلْنَا اَبْعَادْ |
| اَوْ لَطْيَارْ نَاطْقَهْ فُوقْنَا يَا فَهْمَهُ             | اَلْبُسْتَانْ كَانْ وَاجَدْ مَنْ بَكْرِي لَطْرَادْ     |

كما نجد كلمة "حوز" لدى الشاعر مبارك السوسي، تحمل المعنى الذي أشرنا إليه سلفا، والشاعر واحد من الشعراء الشعبيين البارزين في المغرب الأقصى، وبالضبط من منطقة "السوس" الأقصى، عاش في القرن الثامن عشر

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>قرية في شمال تلمسان، سميت بالعيون، لأن فيها حوتا، وهذا اعتقاد شعبي مقدّس، وقد اتخذها محمد بن سليمان، ابن عم الخليفة إدريس الثاني، مقرّا لولايته، بأمر من الخليفة الإدريسي. واسم هذه القرية له حضور بكثرة في الحوفي، وهو شكل آخر من أشكال التعبير الشعبي بتلمسان، وذلك لكثرة اختضانها لأضرحة الأولياء والصالحين والشرفاء؛ فممّا تقوله النسوة:

| اَمَّالِينْ عَيْنَ الْدُوتْ  | سْلاَمِي اَعْلَى اَلشَرْفَا        |
|------------------------------|------------------------------------|
| سْلاَمِي اَقْنُوتَ اَقْنُوتْ | سْلاَمِي َ اعْلَى اَلْمْرَابْطِينْ |
| وَاخْضُورَةْ اَلتَّابُوتْ    | وَاَعْلَى مْحَمَدْ بَنْ عْلِي      |
| أَمِيرَ عَيْنَ الْحُوتْ      | وَاعْلَى أَبِي عَبْدِ اللّه        |

<sup>·</sup> الديوان..، ص 126.

للميلاد، وذاع صيته بقصيدتين اثنتين؛ الأولى بعنوان: " بنات فاس البالي" ومفتتحها 1:

| شَافَتْ عَيْنِي عَدْرَهِ الْيُومْ | بَالزَّنْدَ وَالشُّفَرْ وَالسَّاقْ اَلْمَوْشُومْ | سَلْبَتْنِي | يَاقُوتَهُ غِيرُ اَتُلالِي    |
|-----------------------------------|--------------------------------------------------|-------------|-------------------------------|
| نَحْكِيهُمْ غُزْلِانْ             | عَلالِي السُرْبَاتَ اَتِحَيَّرْ اَلْعْقَلْ       | عَلالِي     | مَنْ بْنَاتْ فَاسْ اَلْبَالِي |
|                                   | يَوْمَ اَلْجَمْعَهُ خَرْجُوا اَرْيَّامْ          |             |                               |

والثانية بعنوان: "سَعْدَاتَ الْقَلْبَ الْهَانِي" 2، وفيها إشارة إلى لفظة الحوز بمعنى الموضع يقول:

| يَا سَعْدْ مَنْ اَخْلاقُو مُرْتَاحْ مْنَ اَلْمْحَانْ   | سعْدَاتَ الْقَلْبَ الْهَانِي |
|--------------------------------------------------------|------------------------------|
| وَالَفْتَ بَالْمْلِيحَ اَيْوَصَلْنِّي لَلْمْكَانْ      | عُشْقِي مَا هَنَّانِي        |
| اَيْحُوزْنِي 3 اعْلَى صَدْرُو اَيَتْقَاجَى اَلْمْحَانْ | وَايْغَدَّرْ كِيسَانِي       |

هذا شأن لفظ " حوز " في اللّغة، فماذا يكون شأنه عند الدارسين و الباحثين بالمعنى الاصطلاحي أو قل بالمعنى الفنّي/ الموسيقي؟ ذلك ما سنحاول الإجابة عنه في الحين.

انظرها كاملة في: محمد بخوشة، الحب والمحبوب، مطبعة ابن خلدون: تلمسان، د.ط، 1939، ص ص 193 – 196.

<sup>2</sup> نفسه: ص ص 189 – 193.

اً أي يتخذ لي مكانا.

### ثانيا- الحوزي في الاصطلاح

يذهب الأستاذ عبد الحميد حاجيات إلى أنّ الحوزي في < اصطلاح الفنانين والأدباء، بتلمسان هو الشعر المنظوم باللغة العامية، حسب أوزان خاصة، تخالف أوزان الموشح والزّجل > أ، ويبدو جليا من قوله: "حسب أوزان خاصة، مخالفة لأوزان الموشح والزّجل "، أنّ شعرالحوزي مرتبط أساسا باللحن، أقصد الموسيقى والغناء، والحوزي بهذا يلتقي مع كل الأجناس الشعرية الشعبية في كونها نظمت لتغنّى وتلحن.

هذه الخاصية ذاتها ترد عند الأستاذ محمود بوعياد، رحمة الله عليه، حيث يربط بين الحوزي، والموسيقى، ويعدّه << من أنواع الموسيقى الخفيفة، ظهر بالمغرب الأوسط إلى جانب الموسيقى الأصلية الوافدة من الأندلس، ووافقت أذواق العامة، وسُمي لذلك بالحوزي، لأنّ الحوز هو ضاحية المدينة وكان في الغالب مكانا لسكن العامة من النّاس>>2

هذا وتتضح، أكثر، علاقة شعر الحوزي بالموسيقى أو بالغناء، عموما، مع الباحث يلس شاوش مراد، الذي يؤكد أنّ الحوزي < من بين الأنواع الشعرية التي نشأت في تلمسان، كما أنّه، وبدون، شك كبير الصلة بالحوفي  $^{3}$ ، والحوزي من حيث الشكل كالملحون >

ا محمد مرابط: كتاب الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان..، ص 09.

<sup>2</sup> جوانب من الحياة في المغرب الأوسط، ص ص 86، 87.

قشكل من أشكال التعبير الشعبي النسائي، اختصّ بمدنة تلمسان، ومثله عروبيات نساء فاس (l'escarpolette)، وشعر " البوقالة "، وشعر الأرجوحة (les chants des femmes de fez) بالبليدة والجزائر العاصمة، وشعر أغنية الصف بمنطقة الغرب الجزائري، وما إلى ذلك.. hawfi: poésie féminine et tradition oral au Maghreb, o.p.u. p.164 <sup>4</sup> Le

وثمة رأي آخر نورده تدعيما لما سبق وتأكيدا على الصلة الوثيقة القائمة بين الحوزي والغناء والرقص، ومؤدّاه أنّ << الحوزي متفرع من الموسقى الكلاسيكية، مع تبسيط لغتها وتراكيبها. وإنّه رغم كونه يعتبر رجوعا إلى القصيدة القديمة ذات القافية الواحدة، فإنّه يعتمد أساسا على خاصيات اللّهجة المحلية، ومواضيعها الشعبية ذات الكلمات والمعاني البسيطة المتداولة بين جميع النّاس، تعبّر عن المسرّات والأحزان وتتغنى بروائع الطبيعة وتدعو إلى الإنابة والرجوع إلى ربّ العباد، وهذا النوع مشهور بوفرة إنتاجه؛ إذ يعرف له أكثرمن ثلاثة آلاف مقطوعة تتسم بطابع الريف المتميّز بما يمكن أن نسمّيه بـ " التهرويلة " أو المشي بالأكتاف >>1.

وارتباط الحوزي بالغناء يفسره إشارة الشعراء أنفسهم لذلك من حيث ثقافتهم الموسيقية كمعرفتهم بأسماء الآلات والطبوع والإيقاعات الموسيقية مما يجعلنا نعتقد أنهم كانوا يساهمون في تلحين قصائدهم او العزف في فرق موسيقية لأداء نظمهم، فهذا ابن التريكي يقول:

صَاحَبْ اَلْوْتَرْ زَاهِي مُحَمَدْ اَعْلَى اَلْهْنَابْ تَرَهْ يَدْمَا تَرَهْ اَيْقُولْ اَشْغُلْ تَرَهْ يَدْمَا تَرَهْ اَيْقُولْ اَشْغُلْ تَرَهْ يَدْمَا تَرَهْ اَيْقُولْ حَوْرِي تَرَهْ اَوْبَادُ<sup>2</sup>

د.محمود القطاط، " التراث الموسيقي الجزائري"، مجلة الحياة الثقافية (التونسية)، ع 32(خاص بالجزائر)، 1984، ص 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أي أغنية بدوية وتعرف بغناء القوال << سيد الكلمة، الذي ينقل أهازيجه وينشرها في كامل السهول الشمالية لمنطقة وهران، فإن هذا النوع يشبه في ألحانه " الحوزي" التلمساني وإن كان أداؤه أقل تفننا وثراءً. وهو يتميّز بقوّة تراكيبه ومتانته وشهامة لهجته ومعانيه. والقوالون هم الرواة المفتخرون، يغنون الأساطير والأقاصيص والملاحم الحربية أو ذات الحِكم والعِبر والمقطوعات الغرامية، وذلك بمرافقة أنغام " القصبة "، ونقرات " القلال" >> ( نفسه: ص 149).

### تَرَهْ اَيْجِيبْ غَرْنَاطَهُ أَ فَالْخَدْمَهُ

فالحوزي جنس شعري من مدونة الشعر الغنائي الواسعة الذي وصلنا مكتوبا، وظلت رواياته الشفوية متداولة في بعض المناطق، ينسب لمبدعيه الذين

المقصود بها الموسيقى الأندلسية أو الكلاسيكية، وفي اصطلاح الموسيقيين "الصّنعة "، ولكن لماذا ارتبطت هده الموسيقى أساسا بغرناطة؟ مع العلم أن مدينة غرناطة لم تشتهر بالموسيقى قدر اشتهارها بالعلم، بينما المدينة الأندلسية التي أطبقت شهرتها الموسيقية الآفاق في جميع الأندلس وعدوة المغرب وأوروبا فهى إشبيلية. وكل ما هو متوارث من موسيقا

عي بعيم المعرب الأوسط إنما يعود في أصوله إلى إشبيلية، لكن النّاس تعلّقوا بغرناطة

تعاطفا معها وشوقا إليها بعد محنتها وسقوطها وهجرة وتشريد أهلها وسكانها.

على أن غرناطة قد << استأثرت بالغناء والمغنين في أوّل عهد الأندلس بهذا الفن، فإنّه بتقادم الزّمن انتقل مركز الغناء إلى إشبيلية حتى صارت شبه عاصمة لهذا الفن، وأمّا قرطبة فتقرّدت بالعلم وصارت مدينة النّور على عهدها وعاصمة الثقافة ومحتضنة العلوم>> (د.مصطفى الشكعة: الأدب الأندلسي: موضوعاته، وفنونه، دار العلم للملايين: بيروت، ط 40، 1979، ص 89).

وخير دليل على ما أشرنا إليه سابقا، هو تلك المناظرة التي جرت بين يدي ملك المغرب المنصور يعقوب، بين الفقيه أبي الوليد بن رشد، والرئيس أبي بكر بن زهر، فقال ابن رشد لابن زهر في تفضيل قرطبة: << ما أدري ما تقول غير أنّه إذا مات عالم بإشبيلية فأريد بيع كتبه حملت إلى قرطبة، حتى تباع فيها. وإن مات مطرب بقرطبة فأريد بيع آلاته حملت إلى إشبيلية. قال: وقرطبة أكثر بلاد الله كتبا>>(نفح الطيب..، ج10، ص 214).

وفي قرطبة قال بعض علماء الأندلس شعرا:

| منهن قنطرة الوادي وجامعها  | بأربع فاقت الأمصار قرطبة    |
|----------------------------|-----------------------------|
| والعلم أعظم شيء وهو رابعها | هاتان اثنتان والزهراء ثالثة |

(نفسه).

كثيرا ما ترد أسماؤهم منظومة في نهاية القصيدة مع ذكر تاريخ النظم في بعض الأحيان وهو ما يعرف عند الدارسين بـ " التأريخ الشعري chronogramme" أهذا الشعر، عرف عهود ازدهار ما زال صداها يتردد إلى اليوم مثل القرنيين السابع عشر والثامن عشر الميلاديين بتلمسان وندرومة، وبعدهما وإلى غاية السبعينيات من القرن العشرين.

والحوزي عند بعض الدارسين<< قسمان، كل واحد منهما يتميّز بخصائص،

<sup>1</sup> يقوم الشعر الملحون الجزائري على خصائص شكلية كثيرة؛ أهمها " تأريخ وتوقيع القصائد"، حيث بهما يهتدي الباحث إلى معرفة صاحب النص وتاريخ النظم، ومن ثم يمكنه تلافي أي لبس في تداخل النصوص والخلط في نسبتها إلى أصحابها. وبعبارة أخرى معرفة هاتين الخاصيتين من تمام توثيق النصوص وتحقيقها، ولا سبيل لأي محقق أو جامع لهذه النصوص العزوف عنهما وعدم الاكتراث بهما.

أما "التأريخ الشعري" (كرونوڤرام) (chronogramme)، فكان صفة قادحة لكل من لم يستعمله قبل القرن العشرين (ينظر: محمد عبد الغني حسن: جوانب مضيئة من الشعر العربي، مكتبة النهضة المصرية: القاهرة، د.ط، د.ت، ص 144). ومؤدّى هذا الاستعمال حج أن ينظم الشاعر في آخر أبياته كلمات إذا حسبت حروفها بحساب الجمل اجتمعت منها سنوات التاريخ المقصود من ولادة، أو زواج، أو وفاة، أو سفر، أو بناء مسجد، أو تعيين في وظيفة، أو عزل، أو انتصار إلخ..>>. (د.جبور عبد النور: المعجم الأدبي، دار الملايين: بيروت، ط 01، 1979، ص 56).

ويدعى هذا الاستعمال أيضا << التاريخ الحرفي، لأن المرجع فيه إلى حساب الأحرف الأبجدية>> (مصطفى صادق الرافعي: تاريخ آداب العرب، ج 3، دار الكتاب العربي: بيروت، ط 02، 1974، ص 377). ويشترط فيه على الناظم أن يذكر << لفظة تاريخ، أو أحد مشتقاتها، ثم يورد بعدها الكلمات المتضمنة التاريخ >> (المعجم الأدبي...، ص 56).

- 1-كلام الجدّ: وهو كل شعر ارتبط بالدّين، وبالأولياء الصالحين، والأنبياء، ومحمد (صلى الله عليه وسلّم، وصحابته، والمعجزات والخوارق، وأغاني الحماسة القائمة على حدث تاريخي، حربي أو كارثة، أو موت شخصية بارزة...
- 2- كلام الهزل: وهو أشعار اللهو والعبث و الخمر، والمرأة، والتّحدث عن الحب، والرّقص والغناء>>1.

ويبدو لنا أن هذا التقسيم جامع، ويفسره تواجد موضوعاته لدى الشعراء باعتبار

حياتهم جدًّا أو هزلاً. ولعلّ هذا أمر طبيعي في الخلق؛ فمرحلة الشباب كثيرا ما يغلب عليها الطيش والنّزق، فتستجيب لهما القرائح والعواطف فيقول أصحابه، إن كانوا شعراء بالطّبع، فيما عنّ لهم من غزل وهزل، حتى إذا ما ودّعهم الشباب، حينها يتحولون إلى الجدّ فتتغيّر نظرتهم إلى الحياة ويأتي شعرهم معبّرا عمّا تستلزمه هذه المرحلة من وقار وعفّة.

وشبيه من هذا التقسيم ما نجده عند الأستاذ عبد الحميد حميدو ولكن باسم << الأنواع الكبرى، أو أشعار الجد، والأنواع الصغرى، أو أشعار الهزل>>>2.

وهذه التقسيمات في نظر الأستاذ يلس شاوش تقليدية وأنّها << لا تنطبق إلاّ على الشعر البدوي، الموسوم بالملحون>>3. ولسنا نرى أي مبرر للأستاذ شاوش في تخصيص هذه التقسيمات التقليدية بالشعر البدوي دون الحضري، مع العلم أنها تتعلق بالموضوعات الشعرية؛ أي الهزل والجّد. والذي لا شك فيه هو

Delphin(G) et guin(L) : complainte arabe sur la rupture du barrage de saint-Denis de sig. Notes sur la poésie et la musique arabes dans le maghreb algérien, paris, le roux, 1886.p.p 27-31.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hamidou (A): Aperçu sur la poésie vulgaire de tlemcen..,p.p 1007 – 1046.

<sup>3</sup> Le hawfi, poésie féminine.., p. 164.

أنّ هذه الموضوعات واحدة سواء في الشعر البدوي أم الشعر الحضري. وكل ما بينهما من فرق إنما يعود إلى أمر اللغة، بألفاظها، وتراكيبها ومدى الجزالة وقوّة السّبك فيها. وهذا أمر مفروغ منه حتى في الشعر الرسمي أو الأكاديمي، أَلمْ يُشرْ أبو بكر حجة الحموي إلى أن الاختلاف بين الأزجال والقصائد الرسمية يرجع إلى اللفظ واللحن، حيث إن القصائد الزجلية أُلِّفت بلغة عامية، وكان أغلبها يلحن ليغنى أ، وكذلك الشعر الشعبي أو الملحون < شعر قيل لينشد و تتناقله الأفواه > .

ونكرر القول، إن ظاهر سياق الكلام في الآراء الآنفة الذكر يشير إلى أن الحوزي شعر جُعل أساسا للغناء، شأنه في ذلك شأن الشعر الشعبي أو الملحون عموما لأن الحوزي << لايخضع لنظام التفعيلة، بل لا يُراعى فيه إلاّ عدد الحركات>>3.

ويمكننا أن نخلص إلى أن الحوزي، فنيا وموسيقيا، هو عبارة عن مقطوعات وقصائد

شعرية نُظمت باللغة المتداولة من لدن الأوساط الشعبية ثم أُرفقت بألحان وقوالب خاصة بها.

ولما كان الحوزي، فنيا وإيقاعيا، يختلف عن الطرب الأندلسي الذي نشأ في غرناطة وإشبيلية بالديار الأندلسية ثم انتشر عبر كل بلدان المغرب العربي وبعض الأقطار العربية بشيء من الاختلاف في بعض الخصوصيات، وأهمها أن الطرب

ا ينظر: بلوغ الأمل في فن الزجل، تحقيق رضا محسن القريشي، تصدير عبد العزيز الأهواني، وزارة الثقافة والإرشاد القومي: دمشق، د.ط، 1974، ص 128.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>أبو القاسم سعد الله: تاريخ الجزائر الثقافي، ج 02، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ت، ص 326.

<sup>3</sup> الجواهر الحسان..، ص 18.

الأندلسي يعد امتدادا للزجل الأندلسي والمستلهم من الشعر الملحون، الأمر الذي دفع شعراء الحوزي بتلمسان وندرومة إلى استخدام لغة شعبية مهذبة في قصائدهم. بينما الاختلاف الثائي فيكمن في الإيقاع الموسيقي بحيث أن الحوزي

علم "أسماء الأماكن" أو "الإسمكانية" أو "الطبونيمي" أو "المواقعية" أ.
و لما سما الحوزي إلى درجة الموشح الأندلسي من حيث الشكل، سما كذلك
في الموسيقا على مستوى النوتات Notes والإيقاع Rythme إلى درجة الصنعة أو

أ لطالما كانت المواقيعة محل اهتمام الكثير من العلماء منذ القدم، لأنه غالبا ما كان يشك في تأويلها ولم تكسب صفة العلم إلا في النصف الثاني من القرن 19، فقد باشرت فرنسا في الموضوع حيث أسست في العام سبعين وثمانمائة و ألف (1870) مشروع وضع قواميس خرائطية لكل مقاطعة ، إلى أن اصدر اوغيست لونيون (August Longnon) الذي يعد المؤسس الأول للمواقعية المنظمة و المنسقة ، الحتاب أسماء أماكن فرنسا" الذي ظهر في سنة عشرين وتسعمائة و ألف (1920) ومن تم ، قام باحثون بتطوير أعماله ومنهم ألبرت دوزا (Albert Dauzat) شارل روستينغ Charles ، فام باحثون بتطوير أعماله ومنهم ألبرت دوزا (Ernest Nègre) شارل روستينغ Postaing) و يواصل حاليا أحد المختصين التعميق في أبحاث المواقعية (ينظر: Ernest Nègre) و يواصل حاليا أحد المختصين التعميق في أبحاث المواقعية (ينظر: Aroponymie Française ,un article de wiképédia ,l'encyclopedie فقرا العشرين و سجلت فقرا كبيرا، ولم يباشر أحد في دراسة إجمالية للمواقعية ( Atoui Brahim ,toponymie et espace en )

و المواقعية هي اللفظ العربي لـ "Toponymie" (سهيل ادريس ،قاموس المنهل ، دار الأداب ، ط 03 ، بيروت 2003، ص1208).

( Algérie ,institut national de Cartographie ,Alger 2005,P07-08

المشتقة من الكلمة الإغريقية "طبو" " Topos" التي تعني "مكان " و " أونوما " " Onuma" التي تعني " اسم" أي "اسم مكان "

(Atoui Brahim , toponymie et espace en Algérie, P33 )

حيث الأماكن هي أجزاء منحدرة من منطقة ما و أسماء الأماكن هي الرموز أو الكلمات التي من خلالها نشير إلى المكان ونتعرف عليه و نعينه و نكلف الكلمة برسالة معينة ( نفسه: ص 11). يتم التعرف على مكان ما بواسطة الاسم يميز منطقة معينة عن باقي المناطق . هذه الأماكن هي أولا أسماء تساعد على ربط الأشخاص بأراضيهم ، وتساعد أيضا على التفريق بين مختلف القبائل و العائلات ، كل فرد يرتبط باسم ما و من ثم يرتبط بمنطقة ما (نفسه: ص 139).

ما يعرف بالنوبات الأندلسية، وهي أرفع درجات الموسيقا الكلاسيكية الجزائرية حيث لها < طابع خاص موروث عن حضارة ازدهرت في بلاد الأندلس. يتراءى من خلالها صفة الترف والأبهة والغنى والرفاهية والرقة في الآداب والأخلاق>1. و كما قيل إذا كان < موسيقيو مصر ودمشق وحلب يحتفظون بذكرى الموسيقى العربية الإسبانية الممثلة في الموشحات، فإن موسيقيي المغرب يقرون بأنهم أخذوا عن الأندلس موسيقاهم القديمة جمعاء المركبة من النوبة وملحقاتها والتي تسير على مقام واحد لا يفرق بينها إلا طريقة أوزانها، لذلك رأينا سكان فاس، وتلمسان، والجزائر، وتونس يحرصون على هذه الموسيقى ويعتبرونها بحق من أروع وأنقى أنواع الموسيقى >2.

و لذا فالحفاظ على هذا الكنز التراثي النفيس يقتضي الأمر من الفنانين وأصحاب الصنعة أن يؤدوا مقطوعات الحوزي شعرا ولحنا بالقواعد التي عُرفت بها وتُوارثت عن طريق أصحابها الأصليين والابتعاد عن المحاولات الفاشلة التي ينهجها بعض الموسيقيين المعاصرين الذين اخترعوا لأنفسهم ألحانا خاصة ليطبقوها على المقطوعات الحوزية التي احتفظ بها القدماء بغيرة متناهية وبتفان عظيم.

-

ا أحمد سفطى: دراسات في الموسيقي الجزائرية...، ص 37

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> البارون رودولف دي أرلنجير، تقرير عن الموسيقى المغربية الأندلسية، بحث مقدّم إلى مؤتمر الموسيقى العربية بالقاهرة عام 1932، نقلا عن سليم الحلو، الموشحات الأندلسية نشأتها وتطورها، ص 109.

### الفصل الثاني فضاءات تلمسان وصورة المرأة في الأغنية الشعبية

### المبحث الأول: الفضاء في الأغنية الشعبية

المطلب الأول: تلمسان في نصوص الأغنية الشعبية

المطلب الثاني: أنواع الفضاءات في تلمسان المدينة

ثانيا- الفضاء السلطاني رابعا- فضاءات المدينة أولا- الفضاء الطبيعي ثالثا- الفضاء المقدّس خامسا- الفضاءات المفتوحة

1/ المواقع والدروب والبواب 2/ عمارة المدينة 3/ البحر سادسيا- الفضاءات المغلقة 1/ البيوت والغرف 2/ المقاهي والحانات 3/ المساجد والأضرحة

### المبحث الثاني:

### صورة المرأة في المدينة كما تبينه الأغنية الشعبية

المحث الثالث:

### الخصائص الشكلية لنص الغنية الشعبية

المطلب الأول: شعرية اللغة

المطلب الثاني: من خصائص اللغة الشعرية

المطلب الثالث: ظاهرة التسكين

## المبحث الأول: الفضاء في الأغنية الشعبية

المطلب الأول: تلمسان في نصوص الغنية الشعبية المطلب الثاني: أنواع الفضاءات في تلمسان المدينة

أولا- الفضاء الطبيعي ثانيا- الفضاء السلطاني ثالثا- الفضاء المقدّس رابعا- فضاءات المدينة خامسا- الفضاءات المفتوحة 1/ المواقع والدروب والبواب 2/ عمارة المدينة 3/ البحر

#### سادسا- الفضاءات المغلقة

1/ البيوت والغرف 2/ المقاهي والحانات 3/ المساجد والأضرحة

#### تمهيد:

يعيش الإنسان في عالم يتصف ببعدين أساسيين هما: الزمان والمكان، ففيهما يحيا الإنسان وينمو الجنس البشري ويتطور.

والمكان تاريخيا أقدم من الإنسان، والإنسان بوجوده وكينونته في المكان يعيد تشكيله وتحويله إلى أشكال مختلفة حسب احتياجاته الحياتية، ووفق ثقافته.

وعلى الرغم من أن المكان والزمان عنصران متلازمان لا يفترقان، فإن المكان ثابت على عكس الزمان المتحرك، وهو في ثبوته واحتوائه للأشياء الحسية المستقرة فيه يدرك بالحواس إدراكا مباشرا. ذلك أن " المكان صورة أولية ترجع إلى قوة الحساسية الظاهرة التي تشمل حواسنا الخمس" أ، على عكس الزمان الذي يدركه الإنسان إدراكا غير مباشر من خلال فعله فيه.

ووجود الإنسان في المكان أدى إلى تعضيد العلاقة بينهما، تلك العلاقة التي أخذت في التنامي" حتى أصبح المكان واحدا من القضايا التي يخترقها الإنسان بالبحث بغية التعمق في هذا المحسوس وتمام إدراكه "2.

مما ترتب عليه وجود دراسات كثيرة عنيت بدراسة المكان في مختلف المجالات، بل وجد علم خاص بدراسة المكان وهو علم الطوبولوجيا (тороlogy) الذي قام بدراسة " أخص خصائص المكان من حيث هو مكان، أي العلاقات المكانية المختلفة كعلاقة الجزء بالكل، وعلاقات الاندماج والانفصال و الاتصال،

<sup>1</sup> يوسف كرم، تاريخ الفلسفة الحديث، دار المعارف: القاهرة، ط 5، 1986، ص 222. مصطفى الضبع، استراتيجية المكان، الهيئة العامة لقصور الثقافة: القاهرة، أكتوبر 1998، ص 60.

التي تعطينا الشكل الثابت للمكان، الذي لا يتغير بتغير المسافات والمساحات والأحجام $^{1}$ .

وتتوع الدراسات عن المكان أدى إلى تقسيم المكان حسب التخصصات؛ إذ تم تقسيم المكان بموجب السلطة التي تخضع لها الأماكن<sup>2</sup>، كما أُعطي المكان بعدا فلسفيا فأصبح المكان " هو ما يحل فيه الشيء أو ما يحوي ذلك الشيء ويحده ويفصله عن باقي الأشياء" 3.

كذلك تم تقسيم المكان إلى " المكان التصوري، والمكان الإدراكي الحسي، والمكان الفيزيائي، والمكان المطلق "4.

ولذلك أصبح مصطلح الفضاء يحتل حيزا واسعا في الدراسات والأبحاث النقدية المعاصرة حيث غدت هذه الدراسات تنصب على تحليل أبعاده ودلالاته وتكشف عن تقاطباته وعلاقاته وتعيد تجميعه بعد توزيعه وفق تقنيات خاصة. ويتميز الفضاء بهذه العناصر نظرا لخصوصية استعماله وتقنية توظيفه داخل العمل الأدبي اعتمادا على العنصر اللغوي الأداة الحيوية التي تنقل المكان المرجعي إلى علامات لغوية تطفح بشتى الدلالات والمشاعر والتصورات، علامات تعبر عن العلاقات الفضائية " المكان الفني" والحقائق الفضائية " المكان

<sup>1</sup> يمنى طريف الخولي، " إشكالية الزمان في الفلسفة والعلم"، «ألف» مجلة البلاغة المقارنة (المصرية): القاهرة، الجامعة الأمريكية، ع 9، 1989، ص 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>ينظر: يورى لوتمان، مشكلة المكان الفني: ترجمة سيزا قاسم دراز، «ألف» البلاغة المقارنة ( المصرية): القاهرة، الجامعة الأمريكية ع 6، ربيع 1986، ص ص 81، 82. <sup>8</sup> استراتيجية المكان... ص 60.

<sup>&</sup>quot; إشكالية الزمان في الفلسفة والعلم"..، ص 13.

المرجعي"، حيث تستخدم الأولى بوصفها رموزا واستعارات للثانية بركوب الانزياحات والاستعارات والتصوير... وإضفاء سمات الفضاء على الأشياء Spatialisé وبالتالي تتحقق " أفعال المعنى" على حدّ تعبير جيرار جينت أ.

بفعل هذا الاشتغال اللغوي صار المكان جمالية داخل نظرية الأدب ومحورا أساسيا مثل جمالية التلقى، التنّاص، ظاهرة الجسد... وليس الفضاء حكرا على الثقافة العالمة كالشعر الفصيح قديما مع ابن جابر الغساني وابن عبدون ... وحديثًا مع عبد السلام الزيتون، و الرواية مع حميد لحميداني وميلودي شغموم ومحمد أمنصور، والقصة، والمقامة، والمقالة وغيرها من الأجناس النثرية الأخرى ... وانما ينسحب على الثقافة الشعبية بما تتوفر عليه من أجناس إبداعية منها شعر الحوزي و الحوفي وشعر الأرجوحة، ومن هنا ينبني اختيارنا لنظرية الفضاء أو جمالية المكان ومحاولة تطبيقها في شعر الحوزي أو نصوص الغنية الشعبية الجزائرية ومعالجته انطلاقا من زاوية خاصة هي زاوية التصنيف، حيث يستطيع القارئ تجميع الأمكنة الموزعة داخل نص ما ويعيد تصنيفها حسب مجالات وانتماءات نوعية خاصة، وسنحاول في هذه الأسطر مقاربة أنواع الأمكنة في الفضاء التلمساني من خلال قصيدتين اثنتين في شعر االحوزي هما "ربي اقضى عليها" لابن مسايب، و"يا ضو اعياني" لأبي مدين بن سهلة.

اً حمد اليعبودي، فلسفة الفضاء و الانزياح بين جيرار جينات والأسلوبيين الجدد، منشورات عالم الثقافة: عمان – دبي، ط 01، 2011، ص 60.

# المطلب الأول: تلمسان في نصوص الأغنية الشعبة

تفاعلت الأغنية الشعبية وشعر الحوزي مع الفضاء التلمساني وحاولا مقاربته من جميع جوانبه وأنتج الشعراء في ذلك لوحات فنية غنية بمعطياتها الجمالية وأبعادها الاستعارية وتتكامل لها الأدوات التعبيرية التي تشف عن عبقرية وأصالة، فقد " انعكست جمالية الحضارة على شعر الحوزي الذي تربى في أحضانها ورفدته بمقومات الوجود، فتنافس الشعراء في وصف معالمها، وتسابقوا إلى الإشادة بتاريخها الحافل والرافل في حلل قشيبة من المجد والتفوق"1.

والمتأمل في هذا الشعر والمستمع لهذه الأغاني الشعبية يلمس من حيث الانتشار الكاليغرافي (الخطي) أنه ينقسم إلى قسمين اثنين:

1 فهناك بعض القصائد التي ورد فيها ذكر تلمسان عرضا كما هو الأمر في أغنية صح عيدكم لعبد الكريم دالي، وقصائد الحوزي خاصة عند ابن التريكي وابن مسايب وابن الدباح التلمساني وشعراء الحوزي المتأخرين أمثال أحمد ولد البشير الستوتي، ومصطفى بن ديمراد وقازي ثاني عبد الحق وغيرهم.

امحود بن تابت، تلمسان مدينة الجدار، ترجمة: عبد الحميد باغلي، منشورات دار البعث: قسنطينة، ط 02، 2011، ص 90.

2 وهناك قصائد تستقل بموضوع تلمسان وتروم الخوض فيه منفردا، حيث الفضاء التلمساني يهجس ذاكرة القصيدة ويغدو شغلها الشاغل، كما هو الشأن في قصيدة " يا ضو أعياني " لأبي مدين بن سهلة، وقصيدة " رَبِّي قُضَى عُلِيها وَ الْوَقْتُ آدْعَاها " كم محمد بن مسايب.

- ومن أمثلة النوع االثاني نذكر نموذجا لأبي مدين بن سهلة قصيدته " يا ضو أعياني " حيث نراه يوجه خطابه لهذا القمري الطائر الذي بعثه من منفاه بسجن وهران إلى مدينة تلمسان وكله شوق وحنين قائلا:

والمضمون، ولذلك حققها الأستاذ شعيب مقتونيف تعميما للفائدة مستخدما منها الأصل، لأن الفترة التي عاشها الستوتي، أقرب عهدا إلى جامعي شعر ابن سهلة ورواته.

والقصيدة رصد عام لأهم دروب مدينة تلمسان، وأبوابها، ومساجدها، وبعض المواضع.. كل ذلك حنينا إليها، لأنه كان بعيدا عنها، في المنفى، بمدينة وهران.

وقد نسجها على منوال قصيدة "يا ضوا أعياني "للشاعر أحمد بن التريكي في الرحلة الحجازية، المتقدم عليه زمنا بنحو المائة سنة.

<sup>2</sup> الأغنية مسجلة بصوت الفنانين: الشيخ العربي بن صاري وجوقه، وعبد الكريم دالي، و رضوان بن صاري والشيخ مويزو، ، بالإذاعة الوطنية.

كما أن نص القصيدة وردت في كناش الشاعر احمد الستوتي ص ص: 155 – 159، وتختلف روايتها كثيرا عن السماع.

والقصيدة تدخل ضمن رثاء المدن كما أنها تسجيل لحالة الظلم والاستبداد والتجاوزات التي كانت المدينة تحياها أيام الأتراك.

<sup>1</sup> الأغنية مسجلة بصوت الفنانين: عبد الكريم دالي و رضوان بن صاري وسامي المغربي، و عبد القادر شاعو، وريم حقيقي، و يوسف بوخنتاش، بالإذاعة الوطنية وإذاعة تلمسان. شريط الفيديو mp3. كما أن نص القصيدة ورد في كناش الشاعر احمد الستوتي ص ص: 189 – 1991، وتختلف روايتها كثيرا عن رواية بخوشة والسماع، على مستوى الشكل

يَا ضَوَّ عُيَانِي

يَا الشُّمْرِي زَرْقَ الْجَنْحَانْ

جَــمَّـلْ وَ سْعَانِي

سَلَّمْ عْلَى نَاسَ تْلَـمْسَانْ

كُونَـكُ سِيسَانِـي

حَدْ لاَ تَقْرَا فِيهْ آمَانْ

يَا زِينَ السدَرْجَة

نَـرْسَلَكُ لَبْنَاتْ البَهْجَة

رُوحْ آعْــزَمْ فَــــرْجَة

وَ آدْخُلْ عْلَى دَرْبَ السَّجَّانْ

تَتْفَرَّحْ فَرَجْهَ

فَى البْهَا وَ النِّينْ الفَتَّانْ

حِينْ تَتْفَقَرَّجْ رُحْ

يَا حْمَامْ بْقَلْبَكْ مَشْرُوحْ

تَـلْقَى زَهْــو الـرُّوحْ

فَى السُّوِيقَة عَنْدَ الفَرَّانْ

بَهْ وَاهَا مَ جُرُوحُ

خَاطْ رِي وَ دُلِي لِي حَيْ رَانْ

مَ نْ تَ جَّ عَ وَّلْ

دَرْبْ مَسُّوفَة لِهُ آدْخُلِلْ

بَالَكْ لاَ تَغْفَال

حَوَّسْ بْعَيْنَكْ فَى الصَّرَانْ

السرّين الكَامَسلْ

يَا دْرَى بَاقِي كِيفْ آزْمَانْ

فالنص كما يتضح من بدايته وحتى نهايته يقدم جردا لبعض المواقع الجغرافية للدروب مثل: (درب السجّان، السويقة، درب مسوّفة، القرّان، درب الشول، درب سيدي لحسن، درب المقبي، درب بن حربيط، درب الملياني، درب سيدي الوزّان، درب الحوات، درب الصنعة، درب الشرقي، دريبة بن سكنين، درب السرور، درب القاضي، درب أملالة، درب كريمة، درب السمار، درب أحلاوى)، والأبواب والحومات أو الحارات مثل: (باب زير، باب الحديد، باب أعلي، باب إيلان، السويقة، القران..) و المساجد مثل: (جامع الحفرة، جامع سيدي الوزّان، المشور)

كما أن القصيدة تعد جردا لبعض الأعلام المقدسة من أولياء صالحين وفقهاء أمثال (سيدي الشعّار، سيدي الجبار، سيدي اليدون، سيدي الحلوي الشوذي، سيدي كيوان)، مما يدل على أن الشاعر على بينة وإطلاع بالمكونات التي يتألف منها النسيج العمراني والاجتماعي لتلمسان.

# المطلب الثاني:

# أنواع الفضاءات في تلمسان المدينة

يشتغل المكان، بوصفه فضاء، بصور متعددة في نطاق القصيديتن. إذ لكل منهما منظوره الخاص اتجاه فضاءات تلمسان، حيث أن المرجعية المكانية تؤول إلى أصول طبيعية وعمرانية، ذات أبعاد ثقافية ونفسية وسوسيولوجية وانثروبولوجية، وبالتالي يمكن قراءتها ومن ثمة تأويلها من عدة وجوه. فالقصيدتان معا رحلة طويلة في الأمكنة وتأمل فاحص لتقسيمها وظلالها وإيحاءاتها وهكذا نجد الفضاء المفتوح والمغلق، الفسيح والضيق، الأخروي والدنيوي، السماوي والأرضي، كما نجد أمكنة مقدسة وأخرى جغرافية، وثالثة سياسية سلطوية ... فمن خلال هذه الفضاءات يتغنى الشاعران بتلمسان ويحتفلان بها بطريقة إبداعية.

تتسم الأمكنة بديناميتها، لأنها تتميز بالتنوع، فهي ليست أحادية الجانب بقدر ما هي متعددة ومركبة ومتفرعة إلى مجالات يمكن مقاربتها كما يلى:

### أولا-الفضاء الطبيعي

سُمي بالطبيعي لأن الإنسان لم يتدخل في تشكيله بالبناء والتعمير، وإنما بقي على حاله كما خلقه الله تعالى. وغالبا ما يمثل الفضاء الطبيعي الإطار الخارجي المحيط بالمدينة. والجدير بالذكر أن هذا الفضاء يشمل الماء والتراب والنبات ؛ وعلى هذا الأساس تكثر فيه أسماء بعض الأشكال التضاريسية.

لقد راهن الشاعر على عنصر الهواء والماء والجبال العالية التي تزيد المجال فتنة و سحرا، كقول محمد بن مسايب:

رَبِّي قْضَى عْلِيهَا و الْوَقْتْ آدْعَاهَا

فَى الْسَّابَقْ الْمْقَدَّرْكَانْ اللِّيكَانْ

سُوَايَعْ الْسُعُودُ دَارَتُ الآيَّامُ مُعَهَا تُنكَّسُ الْزُمَانُ عْلِيهَا و اشْيَانْ تَنكَّسُ الْزُمَانُ عْلِيهَا و اشْيَانْ

عُدْمَتْ مْشَاتْ فَسْدَتْ و الْظُّلْمْ آخْلاَهَا مُدِينَةُ الْجُدَارُ بَلَدْ تْلَمْسَانْ مُدِينَةُ الْجُدَارُ بَلَدْ تْلَمْسَانْ

مْدِينَةُ الْجُدَارُ اْصَلْهَا هِيَّ مْنَ الْمُدُنُ الْسَّبْعَا

وَ الْنَّاسُ كُلْ مَنْ يَدْخُلْهَا يَسْتَحْلَى الْوطَنْ و الْبُقْعَا

حَاكَمْ الْحُكُمْ آعْدَلْهَا بَاشْغَالْ مَنْ ثَقْنْ الْصَّنْعَا بَاشْغَالْ مَنْ ثَقْنْ الْصَّنْعَا

خْلَقْ الْخْنَادَقْ وْنَزَّلْهَا مَا بِينْ الْبْعَلْ و الْقَلْعَا

فَى مُواسَطُ الْجْبَلْ عَلاَّهَا و ابْنَاهَا

وَ عْمَلْ لْهَا قْصُورْ وَ ابْرَاجْ بِيبَانْ

عَمْلُوا لِهَا قَوَاعَدْ بِهُمْ وَطَّاهَا

حَتَّى الْفْنَارْ فِيهَا مْنَ الْبُعْدْ يْبَانْ

كَانَتْ بْلَدْ يَا حَسْرَتْهَا

مَطْبُ وعَةُ الْلْبَاسُ و الْهَمَّة

الْمْدُنْ عَرْفُ وا قِيمَتْ هَا

وَ بْنِي مْرِينْ أَهْلَ الْحُكْمَة

حَازَتْ مْعَ الْعْرَبْ دَنْيَتْهَا

عَنْدَ الْمُلُوكُ شَانْ وْ عُظْمَة

ففي هذا الشاهد نلمس طموح الشاعر إلى إبراز العناصر الاستطيقية التي تخص الفضاء التلمساني باعتباره مكانا نفيسا، يتسم بطابع الفرادة والخصوصية، فتلمسان باعتبارها مجالا جغرافيا منحها الله تربة كريمة تختزن نفيس المعادن، تنبت مختلف أنواع الأشجار وتجود بأطيب المحاصيل والثمار، وتتعم بهواء صحي وماء سلسبيل، وتحيط بها الجبال والسهول والربوات من كل جانب. حتي قالت العامة في حقها " تلمسان ماها وهواها.. وتلحيفة نساها ما موجود في

بلدان" وعن هذا الاعتزاز بجمالية المكان وخصوبته يحدثنا الشاعر بن مسايب بقوله مخاطبا المتلقي:

كَانُوا الْمُلُوكُ يَسْتَغْنَاوا بْمَلْقَاهَا

مَنْ لاَ أَخْذَتْ بَيْدُهْ وْ مَرَّة سَلْوَانْ

جلْسُوا بْسَاطُ اسْقَاتُهُ و اسْقَاهَا بَيْنَ الْمُلُوكُ مَا يْسَمَّى سُلْطَانْ بَيْنَ الْمُلُوكُ مَا يْسَمَّى سُلْطَانْ

كَانَتْ بْلَادْ مَجْدَ وْ رَفْعَة و مُقَامْهَا الْمُشَرَّفْ عَالِي

فِيهَا أَهْلَ الْفَضْلُ مَجْتَمْعَة

سَادَاتْ كُلْ سِيَّدْ وْ وَالِي

أَكْتَسْبَتْ رْبَابْ الْصَنْعَة

مَنْ مَالْهَا مَالْ حُلاَلِي

آسْ وَاقْ هَا اسْ وَاقْ الْسَلْعَة

وَ آسْعَارْهَا رْخِيصْ وْ غَالِي

# كُلْ الْنَّاسْ رَبْحَتْ اوَّلْ مَبْدَاهَا لَا نَقْصَانْ لَا خْدَعْ فِيهَا لا نَقْصَانْ لَا خْدَعْ فِيهَا لا نَقْصَانْ

فالهاجس الذي يشغل النص يتمثل في المتعة المتحققة في غنى وثراء الفضاء الطبيعي والحرفي الذي ترتاح له العين وتنبسط له النفس.

وبعد هذا المدخل الذي ينحو فيه الشاعران منحى العموم ينتقلان بنا إلى تخصيص هذه الأمكنة وتحديدها، فبطريقة أو نوماستيكية يرصد الشاعر بومدين بن سهلة أسماء الأبواب والدروب والمساجد.

فأسماء الأماكن تسيطر بشكل مطلق على النسيج المعجمي للنص. الأمر الذي فرض على الشاعر أن يكثر من واو العطف التي تعمل على تتاسل الجمل، إذ في كل بيت تبرز أماكن جديدة لها أهميتها ودلالتها في ذاكرة المتلقي التلمساني أنها تحيل وظيفيا على مجالات المتعة والتسلية، بينما الجيل الجديد يرى في سرد هذه الأمكنة نفسا توثيقا يسجل لزمن الأمكنة الذهبي.

### ثانيا-الفضاء السلطاني

ونقصد به الفضاء الذي كانت تصدر منه القرارات السياسية، سيما وأن تلمسان كانت عاصمة للدولة الزيانية انطلاقا من عهد السلطان ابو حمو موسى، وكانت قصورها الملكية مكانا لاستقبال السفراء الأجانب، ومنها كانت تنطلق الحركات للقضاء على الفتن. إضافة إلى أنها توفرت على جميع المرافق الضرورية كالمسجد والمكتبة ودور الوضوء وقاعة استقبال السفراء ، وسكنى قواد الجيش، والسجن (المخزن)، والأبواب والأبراج، و القصور لإيواء الحريم والعائلة الملكية، والمشور، و رباط الخيل، والحدائق الملكية.

وبطبيعة الحال فإن القصيدتين لاتستعرضان هذه التفاصيل وإنما تشير إليها على وجه الإجمال كقول بن مسايب:

هُمَا سْبَابْ كُلَّ فْسَادْ وْ عُفْنَاهَا

تَهْ وي و لأَقْرَاحَدْ فِيهَا امَانْ

طَلْقُوا الْبْلَادْ فَسْدَتْ حَتَّى شَفْنَاهَا

أَضْحَاتُ لاَ حُكْمْ فِيهَا لاَ دِيوَانْ

هُمَا سْبَابْ كُلْ مْشَقَّة

و الْخَلْقُ صَابْرَا لَبْلاَهُمْ

طَلْقُوا الْبْلَادْ هَذِه الْطَّلْقَة

انْسْبَاتْ و هَمْهَا يَرْكَبْهُمْ

رَاهَا انْعْمَاتْ واشْ يَبْقَى

غَـرْقُـوا اوْلاَدْهُمْ و نْسَاهُمْ

الايَّامْ مْسَاعْدَتْهُمْ و الْوَقْتْ اخْلاَهَا

و يَتْنَاصْرُوا اعْلَى الاثْمْ و الْعُدُوانْ

خَـرْبُوا الْبُلَادْ وَ الْمَخْزَنْ زَادْ آعْمَاهَا

الاسْوَاقْ خَالْيَةْ وَ الْبَاطَلْ زَنَّانْ

وقول بومدين بن سهلة متحدثا عن هذا الفضاء وما يحدثه من هيبة ورعب في ناظره:

أَفْ هَ مُ ذَا الْمَعْ نَكِي

طِرْ يَا قُمْ رِي بَرْزَانَة

فَاقَدْ بُوخَانَة

بَذَّكُ رُوهَا مَنْ بَابْ إِيْ لَأَنْ

فَضَّلْ مُ ولأنَا

زِينْ هَا عَنْ جُمِيعَ النَّسْ وَانْ

كَانْ آنْتَ طُرْقِي

إِذَا وْصَلْتُ لَلْسُوقُ السَّوْفِ وقِي

فِ عَ دَرْبَ السشَّرْقِ عِي

عَنْدُ جَامَعْ سِيدِي عُمْرَانْ

ثَمَّ كُثَ رْغُ شْ قِي

آوْ خُفْتُ سَرِي لَلنَّاسُ آيْبَانْ

فالأمر هنا يتعلق بالتلقي / الزائر، إذ عليه، لكي يفهم هذا الفضاء أن يكون متيقظا حاضر البديهة، مدققا للنظر، وإلا فإن الدهشة تفوت عليه فرصة الفهم والاستيعاب.

### ثالثا-الفضاء المقدس

يشمل الفضاء المقدس الأمكنة التي تحاط بالخشوع والتقدير من طرف الشرائح الاجتماعية، وتشكل مجالا لممارسة العبادة والطقوس والشعائر، كالمساجد والأضرحة والزوايا والمزارات المقدسة، ومن المتعارف عليه أن مدينة تلمسان تعج بأوليائها (سيدي بومدين الغوث، سيدي الجبار، سيدي الشعار، سيدي الوزّان، سيدي الحلوي...) وبمساجدها (المسجد الأعظم – مسجد باب زير – مسجد سيدي الوزّان...)

ويتنوع المقدس في تلمسان ليشمل المقدس العمراني الديني المتمثل في المساجد، ويتنوع أيضا المقدس الصلاحي الولائي الذي يضم أضرحة الأولياء وقد جاء بن سهلة على ذكرها.

### رابعا- فـضاءات المـدينـة:

لقد شكلت المدينة \_ حيّزا و موضوعا \_ شغلا للكثير من شعراء المحلون، الذين تغنوا بها، ذلك باعتبار ان المدينة فضاء مكاني يؤطر حياة الإنسان فعلاقة الإنسان بالمدينة قديمة وليست المدينة أصلا في تعمير الإنسان للأرض، بل إنها لا تمثل سوى مرحلة متأخرة من صراع الإنسان مع الطبيعة من أجل استغلال المكان، وقد توخى الإنسان في المدينة موضع الأمن الذي يوفر عليه بذل الجهد الكثير والمتواصل لتأمين نفسه وأسرته من الجوع وعوامل الطبيعة والخوف، ولذك كانت علاقته بها منذ البدء نفعية، ثم صارت فيها بعد، وقد توفر له كل ما يحتاج، تتجح إلى البحث عن الرفاهية وجوانب العيش الكمالية التي تجلب اليه مزيدا من السعادة، لذلك أصبحت المدينة مطلب الإنسان 1.

وهكذا اهتم شعراء المحلون بالمدينة، وتغنت قصائد جمة بها كمعطى حضاري عمراني وجمالي وحتى اجتماعي، نظرا لان الشعر الملحون أكثر الأجناس الأدبية\_قولية كانت أم كتابية\_ التصاقا بالمجتمع وتعبيرا عن واقعه ومشكلاته وعلاقاته وتحولاته.

اجورج سيمون: الانسان والمجتمع، ترجمة: عبد المنعم شوقي، دار النهضة العربية، 162، ص 162، ص

كما أن شاعر المحلون اهتم بكثير من قضايا هذا المجتمع و رسموا حدود المعاناة والآمال لدى الفرد، سيما في عالم المدينة الذي يعتبر مظهرا لتحول الإنسان الجزائري.

سنحاول من خلال هذه الصفحات التعرض للجانب المادي للمدينة في النصوص الشعرية والملحونة والمغناة، فتلمسان كفضاء مكاني تعتبر وجودا فيزيائيا، شغل حيزا من الفضاء المحيط بالإنسان والواقع في مستوى إدراكه، وحيزا المدينة "مصطنع" إذ أن البيئة الحضارية يوجدها الإنسان ولا توجد بذاتها كما هو شأن الطبيعة مثلا، ومن ذلك يكون للمدينة وجوه كثيرة ومنشآت متنوعة بحسب رغبات الإنسان وحاجياته وذوقه ومستوى فكره، أن الحاجة هي التي تتحكم في سلوك الإنسان وعمله، وعليها تترتب طبيعة الشيء المطلوب وشكله.

والمدينة من ناحية كونها "وجودا فيزيائيا وماديا" تعتبر بنية أفرزتها حاجة الإنسان في ظروف ما ، إلا أنها لا تكتسي مفهوم البنية إلا بالارتكاز على عناصرها، ويكون بالتالي مستبعدا إيجاد بنية من دون عناصرها، أن على المستوى التجريدي النظري أو على مستوى التجسيد الواقعي، وإذا صح اعتبار المدينة بنية فإن عناصرها تمثلها المنشآت والمرافق المختلفة التي تكوّن المدينة وتعطيها صفتها ووجودها، ويؤدي كل عنصر وظيفة معينة وصولا في نهاية الأمر إلى الوظيفة العامة للمدينة أ

<sup>1</sup> قرطبي خليفة: المدينة في الرواية الجزائرية العربية، (مخطوط)، رسالة ماجيستير في اللغة والأدب العربي، جامعة الجزائر، معهد اللغة والأدب العربي، 1994–1995، ص106.

وبذلك نحصل على بنيات متعددة للمدينة باختلاف عناصرها ووظائفها، وهذه العناصر تستمد وظيفتها مما يريده الإنسان ومما تستدعيه رغباته وحاجاته، ومن ذلك فإن الإنسان هو المسؤول الأول عن "البنية" التي تتخذها المدينة التي ينشئها"1.

ولعناصر البنية وظائف متعددة تقف في مقدمة الوظيفة الاجتماعية التي يفهمها ساكن المدينة ، فالحمام يؤدي وظيفة الطهارة والمسجد يؤدي وظيفة العبادة والشارع يؤدي وظيفة العبور ... إلا أن هذه الوظيفة الاجتماعية لعناصر بنية المدينة تبقى قاصرة محدودة ، لان المادة لا تقتصر وجودها على بعدها المادي الجامد، بل ان لها امتداد في النفس لا يدرك الا وعي الفنان بحسه المرهف وذكائه الثاقب $^2$ ، ذلك أن إحساس الفنان ووعيه بالمكان يختلف عن غيره، فالأمكنة والأجواء والساعات.

والفصول والأحوال الخارجية لما يتصل بحبات القلب ومشاعره حتى لتخال الطبيعة جزء من النفس والنفس جزء من الطبيعة،...، ان بين الأماكن والأشياء علاقة وثقى وللمكان عموما آثار مهمة في النفس تؤدي العوامل المختلفة والظروف المحيطة دورا كبيرا في تحديد نوعية كل اثر ودرجة قوته وضعفه في النفس.

انفسه: ص181.

المرجع السابق، ص ص 181، 182، أ

تمحمود حامد شوكت: مقومات القصة العربية الحديثة في مصر، دار الجيل للطباعة، 1974، المقدمة.

أما على مستوى الإبداع الأدبي فإن الأمكنة كثيرا ما كانت "منار الشعور والعاطفة ومبعثا للإبداع، وهي بذلك تكون احد الدوافع الهامة للتجربة الفنية، وإذا كانت تصل إلى هذه الدرجة من الإشارة فإنها تنطوي في حقيقتها على ابعاد وتصورات يدركها الناظر إليها بالتأمل والمتعامل معها بوعي عميق"1.

فالمكان له جاذبيته وسطوته على نفس الفنان، ورغم ذلك الزخم الذي بات يصنعه الفضاء المديني إلا انه لا يستطيع الزحف المدني ورغم العمران في المدينة ان يغيب من ذهن الكاتب ما تثيره في نفسه امكنتها من مشاعر وما تخلفه من آثار، وما تحمله من ابعاد يلبسها هو المدلول الذي يقتضيه موقفه منها و علاقته بها"<sup>2</sup>.

ومن خلال هذا المبحث سنناقش حضور هذه الفضاءات في الأغنية الشعبية الجزائرية تأسيس على النص الشعري الملحون، وفضاءات مدينة تلمسان التي تغنى بها الشعراء والمغنون، انما تتميز بكونها ترسم نوعين من الفضاءات: فضاءات مفتوحة وأخرى مغلوق، وهذا ما سنتعرض له بالتحليل والدرس في الصفحات اللاحقة.

ا المدينة في الرواية الجزائرية العربية..، ص 182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه.

### خامسا- الفضاءات المفتوحة:

تنفتح معظم النصوص الشعرية الملحونة والأغاني الشعبية التي تغنت بتلمسان على أمكنة مفتوحة داخل المدينة يمكن حصرها في الشوارع والأزقة والساحات والحدائق والأسواق، والجسور والبحر وغيرها.... وهي أماكن لها دلالاتها ووظائفها وأبعادها داخل النص.

### 1/ المواقع والدروب والأبواب:

يطلق على الشارع والزقاق والساحة عادة اسم مكان عام، حيث لا يخضع هذا المكان لملكية أحد، ويشترك فيه الناس عامة، وإضافة إلى امتلاكها خاصية العمومية فقد تعارف الناس على إطلاق تسمية لها، قد تكون صادرة.

من تسمية رسمية (السلطات الحاكمة بالمدينة) أو تسمية تعارف الناس عليها بحكم وظيفة المكان أو ربما ساكنيه أو مرتاديه (درب العطارة، درب اليهود،...درب السويقة) وإذ يتعين على هذه الأمكنة أن تكون معروفة باسم، ومنها ما يكون له تاريخ ووقائع معروفة تبلغ أحيانا درجة الأسطورية، وتؤدي هذه الأمكنة باعتبارها أجزاء هامة من كيان المدينة، وظيفة حيوية في حياة الناس، فهي مسالكهم في قضاء حوائجهم ومعالمهم ومصادر رزق بعضهم...1

والعمل الفني، والشعر الملحون على وجه الخصوص، الذي موضوعه المدينة لا يمكنه إهمال دور الأبواب والدروب أو الزقاق أو الساحة، والشارع شأنه شأن

المرجع السابق، ص 191.

أي مكان أخر في العمل الأدبي يخضع لتأويلات مختلفة ويؤدي وظائف جمالية، ولم تغب من النصوص نموذج الدراسة الشوارع والأزقة والساحات على تفاوت في قوة الظهور وبعد التوظيف.

لكن ما يلاحظ على هذه النصوص أنها عرضت على هذه الأمكنة على صورتين، فأما الصورة الأولى فهي صورة وصفية مباشرة فوتوغرافية لواقع يوحي بالرتابة والعادية.

وفي ذلك قول أحد الشعراء المجهولين في قصيدة " تلمسان يا حمام "1: في لمشور كان تصيبها بلّغها سلام البهجة يا حمام

على محبوبة قلبي بلتغ ذا لجواب

طوف فباب لجياد تنظر حومة تاجر رباب البهجة يا حمام

فى حومة برج لقشاقش تم حط لحساب

وكذاك نجد في فن الحوفي ما تغنت به النساء من دروب وساحات عمومية بتلمسان ومن ذلك<sup>2</sup>:

سقاية باب الجياد في الصيف ما احلاها ركبتك يا الخو في السرج ما اعلاها

2نظر: د.شعيب مقنونيف، ديوان الحوفي، جمع متصنيف (مخطوط)، قيد الطبع، ص 35.

180

ا ينظر: كناش الشيخ الستوتي، ورقة 67.

فالصورة الأولى ترسم للملتقى شوارع وساحات معروفة بأسمائها، وطالما ارتادها، والشاعر بذلك إنما ينقل الواقعي إلى جمال الفني، بيد انه لا يلبس هذا الواقعي كثيرا مما يقتضيه العمل الفني.

أما الصورة الثانية فهي صورة جمالية، حاولت تقديم أبعاد تشكل الشوارع والأزقة ومدلولاتها، غير أن هذه الصورة نادرة لا نكاد نقف عليها في النصوص الشعرية والأغاني الشعبية التي تغنت بتلمسان، ذلك أن شاعر المحلون نادرا ما ينحو نحو الرمزية والإيحاء، وإنما نجد أكثر على الوصف والتقرير.

ومن ذلك قول الشاعر أبي مدين بن سهلة في قصيدة "يا ضوا أعياني":

يا زهو الخاطر نرسلك

للزين الظاهر

تدخل للمشور

بالك اتخاف من الديوان

مكتوب امـقدر

كل ما يجري بالإنسان

ف"المشور" هنا ليس فضاء، مكانيا و حسب، وإنما هو دلالة على وجود سلطة حاكمة، إما أن تكون سلطة دينية او سياسية أو حتى اجتماعية، وقد دلّ الشاعر على ذلك بقوله: "بالك تخاف من الديوان" و "الديوان" إنما هو دلالة على وجود سلطة ما بهذا الفضاء المكانى.

و كذلك في نفس القصيدة نجد أن الدروب والأزقة تمثل رمزا لوجود المحبوب:
من ثم عول درب بن سوفة 1 فيه ادخل بالك لا تغفل حوس بعينيك فالقران 3 2

اكذا، والصواب، " درب مسوفة " نسبة إلى قبيلة مسوفة البربرية. لا يزال يحمل الاسم نفسه، وهو قبالة درب الصباغين القديم الرابط بين نهج مرابط محمد ونهج ابن خلدون.

قى السماع بصوت الفنانة ريم حقيقى:

من ثم عول درب مسوفة ليه أدخل بالك لا تغفل حوس بعينيك القران

² القران: يطلق هذا الاسم على دربين: الكبير والصغير، ويقال إن الاسم تحريف من القرينان. أو لكثرة قراءة القران بالمنطقة ، وما زال بالسويقة حانوت حبّس لقراءة القرآن.

كذلك في القصيدة نفسها يقول أيضا:

انزل باب أعلى أ فاقد الزهرا وأعوالي

من شطنوا بالى صار لونى مثل اليرقان

أعدمت أنجالي

كل يوم أنجدد الأحزان

 $^{2}$ يا ولد الطوبي نرسلك لدرب المقبي

فاقد محبوبي في جامع الحفرة 3 ياالورشان

فضلها ربى

زينها عن جمع النسوان4

من تم ابترم لدرب بن حربيط<sup>5</sup> أتقدم

تم حا العارم بنت نسبة غالية الشان

لو نعيا نكتم

صاحب السر أيبان أيبان

باب علي: يحتوي هذا الحي على عدّة دروب منها: الدرب المقوس، درب السقال، دربية <sup>1</sup> الحمام، درب سلسلة، درب سيدي الحبّاك، ودرب الزناتي. ونظن أن باب علي من الأحياء السكنية الأولى التي أنجزت في عهد المرابطين.

²درب المقبي هو مدخل درب سيدي اليدّون من الجهة الشمالية وبه خلوة الشيخ السنوسي. ٤جامع الحفرة: غير معروف، وربما كان بجوار الحمام الذي لازال يحمل الاسم نفسه.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> في السماع بصوت الفنان سامي المغربي: فضلها ربي بزينها عن جمع النسوان <sup>5</sup> درب بن حربيط: الدرب الموازي لدرب المقبى.

 $^{1}$ يا جيد الأطيار نرسلك لسيدي الجبار

الزين المسرار ينذكر لى تم فتان

فالشاعر رصد أغلب شوارع وأزقة مدينة تلمسان العريقة، وهو إن لم يصفها وصفا تقديريا، فقد اكتفى بذكر أسمائها المعروفة بها آنذاك، وهذا يدل على أن كثيرا من شعراء الملحون تعاطوا فن القول في وصف مدينة "البهجة" كما يسميها الشعراء.

فالشوارع في النصوص الشعرية إنما تأخذ صفتين متضادتين هي الضيق والاتساع، وهذه الثنائية تتصل من حيث الدلالة بمفهومي الانغلاق والانفتاح، والغالب في النصوص الشعرية والأغاني الشعبية التي عرضت للشوارع والأزقة والساحات صفة الضيق التي تأتي من هندسة الشوارع وتخطيط الإنسان لها، وكذا من ازدحامها بالرواد والاكتظاظ الناجم عن الرواح والغدو.

والضيق هنا ببعده الهندسي والنفسي يقترب من صفة الانغلاق التي هي القطب الأوحد النقيض لصفة الانفتاح، واللتين يوسم بهما الفضاء من حولنا، وإذا قبلنا بهذا الاقتراب تكون إزاء عملية توالد لا يكتشف إلا بالتلمس الدقيق وحقيقته ان ما يعرف بالفضاء المفتوح يمكنه ان يحتوي على عدة فضاءات مغلقة، فالمدينة خارج الجدران المكونة لكل فضاء مغلق، هي فضاء مفتوح لكن هذا الفضاء سرعان ما تتقلص مساحته إلى أن ينغلق من رؤية خارجية مادية للواقع، أو

الا يزال يحمل الاسم نفسه إلى يومنا هذا، ودرب سيدي الجبّار به دريبتين: دريبة الفرّان ودريبة السقيفة.

انطلاقا من انعكاسات الملحوظ بالبصر والمعيش بالوجدان على الداخل الذي هو في حالة استيطان، وقد يفضي هذا إلى القول أن انغلاق فضاء مفتوح لا يأتي إلا من انسداد أفق الرؤية من الداخل<sup>1</sup>.

## 2/ عمارة المدينة:

لعل من أكبر المعالم التي تميز المدينة هو جانبها العمراني، حتى يكاد مفهوم المدينة يقترن بالعمارة أو العمران، ومرد ذلك إلى أن هذه الوظيفة وهذه الخصائص إنما أفرزتها المعطيات العمرانية وتجمع عدد كبير من الناس في بيوت وأحياء مشكلة مدينة"2.

والشكل المعماري لأية مدينة إنما يخضع لعوامل ثقافية وظروف سياسية وعسكرية و اقتصادية في العمران مظهر من المظاهر التي تبرز ثقافة أهل المدينة وذوقهم العام، الذي يكون في الغالب مشتركا على اعتبار انهم مجموعة من خضعت لمؤثرات متشابهة أملت عليها نمطا من السلوك، وبذلك يتميز عمران المدينة من عمران غيرها كما يحتمل أن يتميز أهل المدينة عن غيرهم "3.

وتلمسان مدينة فريدة في نسيجها العمراني، عمرانها ورثته منذ قرون وهو مزيج من ثقافات عديدة حلت بها، حيث شكلت المدينة مستقرا لأجناس وثقافات

المدينة في الرواية الجزائري العربية..، ص194.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه: ص 200.

<sup>3</sup> نفسه: ص 201.

عدة، ومثلث رافدا لثقافات متباينة ومتجددة في كل عقد، مما اغني رصيدها المعماري وأساليبها الاجتماعية.

وتعكس الدراسات المواقعية لتلمسان تاريخا غنيا بتنوع الأماكن المنحدرة من شعوب استقرت قرونا بها فمظاهر الاستعمار والغزوات والهجرات أدت إلى تغيير أسماء الأماكن تغييرا عميقا عبر التاريخ فمنها ما ترجم ومنها ما غير "1

كما توجد بتلمسان عدة أماكن أسماؤها منحدرة من مختلف الحضارات كالليبية والبربرية والفينيقية والرومانية إلى جانب الوجود التركي والغزو الاستعماري الفرنسي، فالتاريخ العمراني لهذه المدينة تاريخ عريق ومتعدد الأوجه وهو متميز بحضارات عديدة مزدهرة، فقد جعلت منها الميزة الطبيعة و موطنا للإنسان منذ أقدم عصور ما قبل التاريخ، فتكونت بها حضارات قديمة بعض أماكنها معروفة عالميا كحضارة "أوزيدان" التي تعود إلى العصر الحجري القديم الأسفل، وفي العصور التاريخية، عرفت فترات ازدهار حضاري هام، وتطور عمراني ثري، ولاسيّما في العهود الإسلامية حيث أصبحت عاصمة للمغرب الأوسط لأزيد من ثلاث قرون، فأهلها هذا التطور الحضاري لان تكون بحق مدينة الفن والثقافة

ا فاطمة الزهراء نجراوي: أسماء القرى في منطقة تلمسان، دراسة مواقعية، (مخطوط) مذكرة ماجيستير في علم اللهجات، جامعة ابي بكر بلقايد، قسم الثقافة الشعبية، 2008–2009، ص07.

والتاريخ، فأطلق عليها اسم جوهرة المغرب "وغرناطة إفريقيا" و "مدينة المآذن" 1.

ومن خلال النصوص الشعرية الملحونة المغناة سنحاول استجلاء الصورة العمرانية لمدينة تلمسان كما صورها الشعراء وبأي نظرة تعامل معه الفن الشعري مع الفن المعماري لتلمسان وكذا كيفية استيعاب الشاعر الشعبي للتشكيل المعماري للمدينة وتوظيفه جماليا في النص.

وإذا كنا لا نجزم بوجود علاقة مباشرة بين الشعر الملحون والفن المعماري في النصوص الشعرية الملحونة التي تغنت بتلمسان، باعتبار أن قلة قليلة جدا من الشعراء ممن تتبهوا لهذه المسألة، إلا إننا يمكننا أن نلتمس بعض البذور الفنية للعمران في النص من خلال بعض المقطوعات أو الأبيات الشعرية.

ولعل أهم نسيج عمراني نال حظه من اهتمام شعراء الملحون هو "الجدار" الذي عرفت به تلمسان عبر تاريخها. ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة " أراد كيف فعل":

اراد كيف فعل بها مالها اختيار

سبق لها في الازل هكذا تكون

ضعفت وإجلاها الهول مدينة الجدار

ما باقى فيها باش تعاند المدن

وأيضا قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة "ربي قضى": ربى قضى عليها والوقت ادعاها في السابق المقدر كان اللي كان

اينظر: - أحمد بن صفية: حفظ وحماية وتسيير المعالم الاثرية في مدينة تلمسان، محاضرة بالملتقى الدولي حول تسيير المدن الكبرى، الجزائر، من 02 إلى 05 ابريل 1988، ص1-3. و - الطيب بن هاشم: العادات و التقاليد في ولاية تلمسان وعلاقتها بالشريعة الإسلامية (مخطوط) مذكرة ماجيستير في الانتروبولوجيا، جامعة تلمسان، قسم الثقافة العشبية، 2002/2001، ص 15.

تتكس الزمان علبيها واشيان مدينة الجدار بلد تلمسان

سوايع السعود دارت الايام معها عدمت واك افسدت والظلم خلاها مدينة الجدار اصلها

هي من المدن السبعة

كما تغنى بعض الشعراء بنسيجها العمراني ، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة "ربى قضى":

في مواسط الجبال اعلاها وابناها

سيد لها قصور وابراج او بنيان

جعل لها قواعد بهم وطاها

حتى الفنار لها من البعد يبان

كما تغنى الشاعر مصطفى بن ابراهيم في قصيدته "القـمـري" $^1$ :

لاكن وعد الله هذا الشيء مقدر

في جبيني مكتوب ما يمحيه إنسان

من ثمة هنية والبكرة تسطر

قبل طلوع الشمس تدخل لتلمسان

ا ديوان مصطفى بن إبراهيم، جمع د. عبد القادر عزّة، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، د.ت، د.ط، ص 89.

ماها وهواها الجدار المجدر

باهية النظرة وطابعها بستان

وفي قصيدة الفنان عبد الكريم دالي "صحّ عيدكم ":

مبروك عيدكم أو مزيان

حبابی ناس تلمسان

مبروك عيدكم أو مزيان

حبابي ناس تلمسان

أولاد الجدار يا شجعان

صح عيدكم

تعيشوا دايم في أمان

جميع كلكم

#### 3/ البحر:

لقد ظل البحر دوما يمثل مساحة مهمة من الأرض ويؤدي أدواره المختلفة في حياة الانسان، فمكان مصدر النعمة ومجلبة للمصائب تارة أخرى، وقد مرت علاقة الإنسان بالبحر على أطوار كثيرة بدأت من موقف الدهشة و الخوف من هذا العالم الغريب ،وانتهت في العصر الحديث بسيطرة الإنسان عليه كما سيطر على غيره من المظاهر الطبيعية المختلفة، وقد كان البحر منذ القديم احد أهم مصادر العيش التى يعتمد عليها الإنسان ومن أكثر مصادر الثروة أيضا، ويغلب

على علاقة الإنسان به الطابع الاعتمادي النفعي، ولكنه إذا كان يشكل من الناحية الجغرافية اغلب مساحة الأرض، فإنه لا يشكل اهتمام، جميع سكانها، إذ ظل على أهمية عالما غريبا مليئا بالأسرار والعجائب لدى عامة الناس ولم تخضعه إلا فئة قليلة منهم دفعتها الحاجة تارة والفضول تارة أخرى إلى استكشاف كنهه والتعرف على بعض خفاياه"

حيث عرف العرب البحر ، منذ الجاهلية ، ومع تطور الحضارة العربية الاسلامية صنعوا السنّفن و المراكب ،ومارسوا التجارة واكتسبوا الخبرات الملاحية: وأقاموا الموانئ والمراسى ، غير أن الوثائق التاريخية الشاهدة على ذلك، لم تصلنا ، ولا يبقى سوى الشعر " المجال الوحيد الذي خلف فيه العرب مادة جغرافية وافرة" على حدّ قول المستشرق الروسي كراتشكوفسكي.

وإذا كان البحر قد شكل موضوعا فنيا وجماليا في الأدب الرسمي وخصوصا في عالم الرواية، كرائعة الكاتب الأمريكي "ارنست هيمنجواي" والموسومة بـ:
"العجوز والبحر" والتي خلدت علاقة الإنسان بالبحر، وكذا بعض أعمال الروائي السوري الكبير "حنا مينا"، إلا انه لم ينل حظه من التناول في الشعر الملحون ولم يشكل اهتماما رئيسيا لدى شعراء الملحون.

المدينة في الرواية الجزائرية العربية..، ص 208.

² نقلا عن: أحمد محمد عطية، أدب البحر، ترجمة: صلاح هاشم ط1، دار المعارف: القاهرة، 1981، ص 07.

ومن خلال استعراضنا للنصوص الشعرية نموذج الدراسة لم نقف إلا على تلميحات طفيفة للبحر كفضاء مكانى.

ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة " أراد كيف فعل":

عندها صور مدور محصن للمنع

في الحجر جبالها حرزها بالوعر

جات ما بين الصحرا والتل مجتمع

فارحين مواليها بصيد البر والبحر

وقد يكون البحر أحيانا مدا منيعا في وجه مشتاق فيمنعه، فلا يرى وجه المدينة التي يهوى العيش بها بما له فيها من ذكريات وصبا ، و من ذلك قول الشاعر و الفنان صادق البجاوي في قصيدته " تلمسان يا البهجة" : حتى أنت بعيدة عليا يا كنز راحتي

من ليعت فرقتك مبغوضة حالي و قوية

غاب عني ملقاك و شيان حالي و حالتي

بین جبال و بحور بقیت غیر مرتمیة

و في قصيدة "يا قمري" للفنان رابح درياسة" يقول:

وبنى صاف وشطها يجلب جلبة

وزيد الغزوات وانظر يا فلان

نوصل مرسى بن مهيدي نتهبى

ونحيوا لمغاربة لينا جيران

هذي شطوط دزاير يا غربة

ذرك نروحوا للمدن في كل مكان

#### سادسا- الفضاءات المغلقة

يعد المكان وجودا فيزيائيا متميزا من خلال هندسته و أبعاده الوظيفية، فإذا كانت الفضاءات المكانية المفتوحة امتدادا للفضاء الكوني فإن حياة الإنسان ترتبط ارتباطا بارزا بتلك الفضاءات التي تقيم فيها أو تؤدي له خدمات ضرورية، فالبيت مأوى من الطبيعة وعواملها والمكتب مكان لعمله والحمام مطهرة والمسجد معبده...وهكذا يجد الإنسان نفسه وقد أجبر على التنقل بين فضاءات مغلقة، مبنية بيده منحها هو الشكل الهندسي الذي اختاره ورآه انسب لها ،ومنحها الوظيفة التي يخدم بها نفسه من خلالها"1.

ولعل الفضاءات المغلقة تكتسي أهميتها من حاجة الإنسان إليها باعتبارها كائنا ميالا للاستقرار في العصور الحضارية لتاريخ الإنسانية، وذا كان الاحتماء من عوامل الطبيعة يقتضي الالتجاء لفضاءات مغلقة ، ومن ثم كان التفكير في الأبعاد الهندسية من ارقي ما وصل إليه العقل الانسان ، فكان لابد ان يراعي في مأواه الجدار الذي يعزل به نفسه عن المؤثرات الخارجية، والسقف الذي يوفر به قدرا هائلا من الأمن، وكان المسكن أول ما بنى الإنسان لأنه كان حاجته الأولى بعد أن وفر لنفسه الطعام واللباس"2

فالمسكن هو حاجة الإنسان الضرورية التي لا بد منها حتى يوفر لنفسه الأماكن والاستقرار، وهو يكتسى أهمية بالغة باعتباره مانحا لبعض الاحتياجات

المدينة في الرواية الجزائرية العربية..، ص 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه، ص ص 216، 217.

الفيزيولوجية والنفسية الإنسانية، اذ يمكن تعريف المسكن بأنه المكان الذي نشبع فيه جزءا كبيرا من احتياجاتنا الفيسيولوجية والعاطفية والعائلية والثقافية والروحية "1، ثم إن الإنسان وبعد ان لبي حاجته للمسكن راح يبحث عن فضاءات أخرى لتلبية مطالب أخرى، فبني المعبد والمسجد والمكتبة والمدرسة وغيرها من الفضاءات المغلقة ، التي تطلبتها الضرورات الحضارية في تاريخ الإنسان.

ولطالما تغنى الأدباء والفنانون بهذه المباني، فمنهم من كان يبثها حنينه وشوقه ومنهم من كان يتغنين في وصف جمالها الخلاب، ومنهم من راح يرثيها بعد الحالة المزرية التي آلت اليها، مما جاء في ذلك وصف البحتري لديوان كسرى إذ يقول في وصف حالته<sup>2</sup>:

فكأن الجرماز من عدم الأنس

و أخلاقه بنية رمس

لو تراه علمت أن الليالي

جعلت فیه مأتما بعد عرس

وتشكل الفضاءات المغلقة في الشعر الملحون والأغاني الشعبية أحاييز معتبرة، فهي فضلا عن أنها أمكنة لأحداث عديدة إلا أنها في الوقت ذاته تتميز

الآلان فاتيه، الإنسان في المجتمع المعاصر، ترجمة: مصطفى كامل جودة، دار المعرفة: القاهرة، 1969، ص 276.

²لقلا عن: المدينة في الرواية العربية الجزائرية...، ص 217.

بخصوصيتها المتفردة، وهذا ما يجعل أهميتها تعظم لتفضل، أحيانا، نواحي كثيرة في القصيدة الشعبية.

#### 1/ البيوت والغرف:

في كثير من النصوص نموذج الدرس يسجّل البيت حضوره كفضاء هام، وإذا كان البيت مأوى ضروريا للإنسان، فهو في قصيدة المحلون جزء من الدلالات المختلفة التي يمكن أن يحتملها "المكان" في النصّ، كما قد يشكل بعدا فنيّا وجماليّا. فالبيت بالنسبة للإنسان "مكان الألفة ومركز تكييف الخيال، وعندما نبتعد عنه نظل دائما نستعيد ذكراه ونسقط على الكثير من مظاهر الحياة المادية ذلك الإحساس بالحماية والأمن اللذين كان يوفرهما لنا البيت"1.

فالبيت يكتسي طابعا حيويا، فهو ليس مجرد مكان نولد فيه ونعيش بين الحضانه ونأوي إليه كل مساء بل هو امتداد لأجزاء هامة تكون شخصية الإنسان وتمده بالمشاعر والعواطف وتغذي حياته. إن حضور البيت في حياة الإنسان يأخذ معنى روحيا وبعدا فلسفيا أحيانا، ولعل اختلاف البشر في أفكارهم وسلوكهم ناجم في جزء كبير منه عن اختلاف وتباين البيوت التي تربو فيها، واختلاف البيوت يعني اختلافا في الحالة الاجتماعية والاقتصادية والثقافية والمناخية، وهذا يفضي بنا إلى الاستتتاج أن للبيت دور مهما في تكوين شخصية الإنسان². فالبيت هو

ا غاستون باشلار: فلسفة المكان، ترجمة: غالب هلسا، دار الجاحظ: بغداد، 1980، ص 10.

²ينظر: المدينة في الرواية العربية الجزائرية..، ص 218.

كينونة أخرى للإنسان، وكما يقول غاستون باشلار فإن "البيت هو ركننا في العالم، انه كما قيل مرار، كوننا الأول، كون حقيقي بكل ما للكلمة من معني"1.

وقد كثر ذكر البيوت في القصائد الشعرية الملحونة وكذا الأغاني الشعبية، ومن الشعراء من أشار الى البيت او المسكن بلازمة من لوازمه، ومن ذلك الباب، ومنه قول الشاعر الشيخ قدور العلمي في قصيدة "سعدات القلب الهاني" 2:

نسمع من نباني قوم اخرج تلقاني

دوى ودق في الباب وعيط يا فلان أجي

نغدرو نغنمو ما فات كان

فكلمة "دق في الباب" تحمل إلى أن الشاعر يشير إلى بيته في بيته إلى مسكنه، وهو بداخله في حين يطرق طارق بابه ليناديه ويدعوه إلى جلسة منادمة.

وقد يشير الشاعر أو المغني الى المسكن بإحدى وظائفه، ومن ذلك وظيفة المبيت ومن ذلك قول ابن سهلة في قصيدة " بالريام سعدت الأيام $^{3}$ :

جاوني في يوم الجمعة

الريام من سلبوني

ا فلسفة المكان..، ص 42.

أداء الشيخ عبد الكريم دالي، أسطوانة 33 دورة منتوجات باتيه، باريس.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> أداء الشيخ عبد الكريم دالي، أسطوانة 33 دورة منتوجات باتيه، باريس، والصادق البجائي تسجيل بالإذاعة والتلفزيون الجزائري.

هما احسبت ارباعه

ما كان فيهم دوني

قعدوا امعايا ساعة

بحديثهم عجبوني

ادعيتهم كل الدعا

للنبات $^1$  ما سعفوني

وكذلك أشار ابن سهلة بوة مدين إلى المسكن/ البيت بأحد لوازمه وهو الباب يفصل ما داخل الباب عن خارجه، فيقول في قصيدة " لوما الفضول يا عجبي "2: في بابها اوقفت أو شايعت 3 بعياني

ما صبت $^4$  کی انجوز ارجعت اللورا $^5$ 

یا من اتکون فاهم حذري سیساني $^{6}$ 

اكذا، أي للمبيت.

أداء الشيخ العربي بن صاري، أسطوانة 33 دورة منتوجات باتيه، باريس.و مسجلة بصوت الشيخ عمر بخشى شريط صوتى.

نظرت يمنة ويسرة.

⁴لم أجد، لم اقدر

⁵بمعنى الوراء

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>لبيب و خبير

# خذ الكلام أوافهم منى الهدرا

ومن الشعراء من لمح الى البيت بوظيفة أخرى وهي وظيفة الاستقرار أو السكن، ومن دلك قول الشاعر أبي مدين بن سهلة في قصيدة" يا ضوا أعياني":

اطلع من تم فاقد الزهرة و افطيمة

تم الحومة $^2$  الساكنين حداي $^3$  جيران

زادوني نقمة

اوشوشوني فوق النيران<sup>4</sup>

مثلما أشار قبله ابن التريكي إلى المسكن / البيت بوظيفة السكن، فيقول في ثنايا قصيدته "طال اعذابي او طال نكدي":

مفهوم ربوة

لمدون ارتصعت فالقادم

ساكن باب الجياد حومة

المقصود به الشعر

مفرد حومات، وهي الحارة أو الحي ، ويقال " حومة القتال : أشد موضع فيه لأن الأقران 2 يحومون حوله". (لسان العرب: ج 23، ص 319).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> بجواری ومحاداتی.

<sup>4</sup> و في السماع بصوت الفنان سامي المغربي:

# درب الملياني<sup>1</sup>

ولعل الشاعر هنا يخرج بالبيت عن وظيفته الأصلية والاستقرار، إلا أن الشاعر هنا يجعل من هذا البيت مجلبة للاضطراب والألم، وحتى لو كان هذا الألم إنما جميلا، ألم المحبّ العاشق، إلا أن هول الغرام يغلب الشاعر، وهذا كله كونه جارا للغيد الحسان.

أما الغرفة فهي معتزل الإنسان ومضجعه وخلوته وقد تغني بعض الشعراء بالغرف وان كان هذا التغني ضمن التغزل بالمعشوق، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدته " القلب بات سالي":

على الفراش فتان

في سرايره معلي

يمكن قلت سلطان

با حكامه تولى

قبه مفرشة بزرابي و مطارح

درب شعبي قديم بتلمسان: بحارة باب الجياد، نسبه الى الشاعر والكاتب احمد بن علي الملياني، ابي العباس، من اهل مراكش، ذكره لسان الدين بن الخطيب في احاطته، فقال عنه: "صاحب العلامة بالمغرب، الكاتب الشهير، البعيد الشأن في اقتضاء الثرة، المثل المضروب في العفة، وقوة الصريمة، ونفاذ العزيمة، كان نبيه البيت، شهير الاصالة. رفيع المكانة، على سجية (الاحاطة في أخبار غرناطة: ج1، حققه محمد عبد الله عنان ،مكتبة الخانجي، القاهرة، ط20: 1979 ص 285.

# ورواقات على كل تخبيلة

# سعدي وفرحتي بلقا كحل الامح

## سعدي به سعدين فضل وتفضيلة

فغرفة المحبوبة مفروشة بمختلف الأفرشة التي ترسم للغرفة مشهد الزينة ، حتىظ إن الفتاة بين هذه الأفرشة لتبدو كالسلطان وهو على عرشه يأمر وينهي ويولي ويغزل.

#### 2/ المقاهي والحانات:

لا تمثل المقاهي والملاهي بدعا في المجتمع الديني المعاصر، فهي امتداد لصور وأشكال من أندية اللهو والشراب واللقاءات، سادت المجتمعات منذ أقدم العصور، ولئن عرفت تغيرا واضحا في هذه الأشكال والصور، فإنها ظلت تحافظ على قدر كبير من وظيفتها التي أنشئت من أجلها 1.

ولقد المقاهي و الحانات احدى مميزات الحياة في المدينة ، واذا كان الشعر الملحون قد رصد لكل مظاهر الحياة وخصوصا الاجتماعية منها ، فانه لم يجعل من رواد المقاهي و الحانات استثناء في النص وان كانت المقاهي و الحانات لا تأخذ أماكن الصدارة في الموضوعات التي تطرق اليها شعراء الملحون الا أنها حاضرة ولو مثلت مجرد شذرات .

\_

ا ينظر: المدينة في الرواية الجزائري العربية...، ص 242.

ومن الشذرات التي عثرنا من خلال تعاملنا مع القصائد الشعرية المغناة نجد قول الشاعر مصطفى بن ابراهيم حين تعرضه لمدينة تلمسان من خلال قصيدته "القمري" ، اذ يقول 1:

شوف قهاويها وشوف الناس

## تسلی غیر علی سباساها

فالشاعر هنا انما يشير الى مقاهي مدينة تلمسان، وهي عامرة لزبائن، والمرتادين، وتجدر الاشارة الى أن مدينة تلمسان معروفة بمقاهيها الشعبية خصوصا وأنها مدينة لها خصوصية تجارية واقتصادية تجعل منها رواجا في البيع والشراء، ولكن وبالرغم من كثرة المقاهي بمدينة تلمسان الا اننا لا نجد بها العدد الكافي احتفاء لنموذج الدراسة، ولربما عائد هذا الأمر الى طبيعة هذه النصوص.

# 3-/ المساجد والأضرحة:

التفت كثيرا من شعراء الملحون إلى هذه الفضاءات، وذلك باعتبارها جزءا لا يتجزأ من الثقافة العامة الجزائرية التي تفضي إلى سلوك تقديسي لهذه الفضاءات

المسجلة بصوت كل من الشيخ حمادة وكذا الشيخ الجيلالي عين تادلس، تسجيلات على أشرطة مطولة بأرشيف الإذاعة الوطنية.

فالمسجد مكان للعبادة والاستقرار والاطمئنان الروحيين، والضريح، إنما يجسد تعلق الفئات الشعبية بكل ما هو رجعي ديني، فالضريح بالنسبة للثقافة الشعبية مكان مقدس.

ولذا فقد كثر ذكر هذه الفضاءات على كل الألسنة الشعراء والمغنيين، ومن ذلك قول الشاعر حسين بخشى التلمساني في قصيدته " بوماريا "

يا الزاير المدينة الشايعة في كلّ الأوطانا

أمش لسيدي بومدين الغالي الشان

اورى من البير وأدخل للمقام بالإيمان

فيه رية طيبة فايحة تفجى الأحزان

وكذا يكثر ذكر قطب تلمسان و إمام الصوفية بها الشيخ ابي مدين شعيب، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدته" يا الورشان"1:

زر قطب العباد وزيد

للسنونسي مول التوحيد

ولا تخلى في اهل الله سيد

كلها واجب تحصيها

امسجلة بصوت كل من الشيخ اهر الفرقاني وكذا الشيخ الصادق البجائي، والشيخ عبد الكريم دالى تسجيلات على أشرطة مطولة بأرشيف الإذاعة الوطنية.

فقطب العباد هو المتصوف ابي مدين شعيب دفين "العباد"، والسنوسي هو إمام بن يوسف السنوسي، وهما إمامان من أقطاب الأولياء بتلمسان، وضريحيهما معروفان بتلمسان، وهما مزار لمختلف الشرائح الاجتماعية طلبا للتبرك والقرب.وكذلك فعل من قبل سعيد بن عبد الله المنداسي في قصيدته " يا إمام أهل الله "1:

طب للقلب دواه هههه طب للقلب دواه يا إمام الله يا إمام الله

يا بومدين جيت في هههه المنام نشوفك باثمادي

وهكذا تكون ثقافة الولي المستمدة من ثقافة دينية شعبية تمثل لها حضورا في الأغنية الشعبية، باعتبار أن الضريح مكان مقدس، شعبيا،

إلى جانب أبي مدين شعيب يتغنى المغنون والشعراء بأضرحة اولياء آخرين، ومن ذلك قول إحدى الشاعرات في قصيدة "سيدي محمد بن علي "2:

سيدي محمد بن علي جاني في منام الله

مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله

وكذلك يتغى الشاعر أحمد بن تريكي في قصيدة "طال نحبي"،

ا مسجلة بصوت كل من الشيخ محمد غفور، والشيخ عبد الكريم دالي تسجيلات على أشرطة مطولة بأرشيف الإذاعة الوطنية

الأغنية مسجلة لأصوات عديدة للمطربين الشباب بتلمسان وكذا من قبل الفقيرات بتلمسان

بضريح الولي الصالح "سيدي القلعي" فيقول  $^{1}$ :

عند سيد القلعي2 تم تصيب سادات

سيدي ابراهم 3 قل للمرسول ليك جيت

ويسجل "سيدي الحلوي"حضوره في النص من خلال قصائد تغنت به

كولي صالح من أولياء المدينة اذ يقول الشاعر أبي مدين بن سهلة " يا ضوا أعياني":

ا مسجلة بصوت كل من الشيخ ضوان بن صاري، والشيخ عبد الكريم دالي، والشيخو طيطمة. تسجيلات على أشرطة مطولة بأرشيف الإذاعة الوطنية

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> هو محمد: "الفقيه العالم الولي الصالح من اكابر تلاميذ الشيخ محمد بن يوسف السنوسي صاحب كرامات كثيرة وله اسئلة تزيد عن الخمسين مسألة تسمى بالقليعة. وقد انتفع الناس بها كثيرا بعث بها الى مدينة فاس فأجاب عنها احمد بن يحيى الونشريسي (ينظر: ابن مريم: البستان..، ص271).

هو ابن محمد المصمودي: "الشيخ العالم الولي الزاهد ابو اسحاق احد شيوخ الامام بن قمرزوق الحفيد...أصله من صنهاجة المغرب قرب مكناسة، بها ولد ونشا... وقرأ كثيرا على الشيخ الإمام شريف العلماء أبي عبد الله الشريف التلمساني، ثم انتقل بعد = وفاته لسكنى المدرسة التاشفينية فقرأ بها على الشيخ العلامة خاتمة قضاة العدل بتلمسان سيدي سعيد العقباني.. توفى عام 805" (نفسه، ص ص 64، 64).

 $^{2}$ البدر  $^{1}$  الضاوي يامنة في سيدي الحلوي

بهواها مكوي خاطري يا ولد الورشان

كونك معناوي

# تكتم السر أو ليس أيبان

وأيضا تسجل الولية الصالحة حارسة تلمسان وسيدة نسائها "لالة ستي" حضورها في النص، من خلال المرور الشعري على ضريحها والنساء من حوله، اذ يقول الشاعر للشاعر حسين بخشي التلمساني صاحب قصيدة بوماريا:

افي السماع بصوت الفنان سامي المغربي: الزين المسرار ينذكر ما بين البيبان وهو "الشيخ الولي أبو عبد الله الشوذي الاشبيلي المعروف بالحلوي، نزيل تلمسان، من كبار العبّاد العارفين " (بغية الرواد.. ، ج1، ص 127). كان " قاضيا باشبيلية آخر دولة بني المؤمن ، ثم فرّ بنفسه من القضاء ، وأوى إلى تلمسان في ذي المجانين " . ( البستان.. ، ص 70). ويعرف عند العامة بـ " أمام العارفين، وتاج الأولياء ... واخذ عنه محمد بن دهان الأوسي المعروف بابن المرأة ". ( ديوان بن مسايب، نشر محمد بخوشة، ص 132). وسمي بالحلوي لأنه كان " يطوف في السوق وبيده طبق من عود فيه حلواء للصبيان، إذ اجتمع هؤلاء نقراو له في أكفهم فيدور ويرقص وربما أنشد في تغني الحب". (احمد بن عمرو الطمار ، تلمسان عبر العصور ، ص 143).

وقيل إليه تنسب الطريقة الشوذية؛ "طريقة صوفية تشبه طريقة ابن عربي إلا أنها أكثر اليجابية وقد تورط أصحابها في السياسة وقالو بأن العلوم الشرعية غير صحيحة في ذاتها، ولذلك وجدوا مقاومة شديدة وحمل عليهم كل من لسان الدين بن الخطيب و ابن خلدون ". (د. قيصر مصطفى ، تلمسان : شعر ، دار آسيا: بيروت، طـ01، أوت 1985، م،ص (22). قيل توفي سنة 737 هـ، ودفن " خارج باب علي، وقبره الآن هناك مزار مقصود مبارك "( بغية الرواد، ج1، ص 128) انه خارج أسوار المدينة الشمالية الشرقية.

امش للالا ستى مجمع النسوان

عند القبة اجلس لك المدينة تبان

عذراء محفوظة بسور فيه سبعة بيبان

والمشموم ورد نابت في وسط بستان

فثقافة الضريح وباعتبارها ثقافة متأصلة في الوحي الجمعي، وباعتبار الأغنية الشعبية مرآة لثقافة الجماعة، فإنه لم يفتأ يتغنى بالضريح، كمكان مقدس فالضريح كفضاء من فضاءات المدينة المغلقة نلمسه من خلال تغني الشعراء بها.

أما المساجد فإن لها رمزيتها المقدسة كذلك، ولما كان المسجد رمزا للطهارة والإيمان والتعالي الروحي والتسامح المعنوي، فقد احتلت حيزا لا بأس به من ثقافة شعراء تلمسان، بل إن المساجد تعد في تلمسان من علامات أصالة هذه المدينة، وكذا أنها بحق لتكاد تخبر الناس بسالف أيامها وتحكي عن تاريخ المدينة وحكامها.

وما للحضور الشعري للمسجد في النص كفضاء من فضاءات المدينة إلا دليل على تمكن الفضاء من ذات الشاعر، وقد يأخذ هذا الفضاء طابع الرمز لحضارة مرت ولعراقة لا تزال تطاول هجمات المسخ التحديثي، يقول الشاعر يقول الشاعر للشاعر للشاعر حسين بخشي التلمساني في قصيدته "بوماريا" 1:

مسجلة بصوت ولحن المطرب أحمد ملوك وفرقته بإذاعة تلمسان.

أمش أنظر أثارات فلان وفلان

والرصيات ترك وبرابر ورومان

والنقش والخط العربي في الحيطان

 $^{1}$ تم مسجد سيدي أحمد بلحسن

امشي للجامع الكبير تبقى فيه حيران

يشبه " قصر الحمراء" افتخار العربان

والمحراب عبارة عند أهل

للتمدن الإسلامي في كل الميدان

فالمسجد رمز الحضارة الإسلامية التي منحت المدينة هويتها كعاصمة للحضارة الإسلامية في العهد الزياني، و لا زالت نسائم هذه الحضارة ترف بالمدينة لتصححها على مجد تليد وتمسيها على تاريخ مجيد.

وتمثل صومعة جامع المنصورة رمزا للمدينة، وإن كان بكاها البعض، فإنما بكى ذلك الانفراد الذي باتت تعانيه صومعة كانت شامخة شموخ المدينة.

<sup>1</sup> التبس على الشاعر أبو الحسن بن يخلف التنسي وأحمد بن الحسن الغماري إذا المسجد المشار إليه منسوب للأول منهما لا للثاني الذي هو معروف بضريحه الكائن بشرقي الجامع الكبير

ينظر: محمد بن رمضان شاوش: باقة السوسان في التعريف بحضارة تلمسان عاصمة بني زيان، ديوان المطبوعات الجامعية، 1995م، ص 571.

يقول الشاعر للشاعر حسين بخشي التلمساني في قصيدته" بوماريا":

امش للمنصورة المشهورة في البلدان

كل ما فيها تخرب بالحديد والنيران

ما بقى من المسجد سوى الصومعة عنوان

آثار المدينة بالتمام أضحى في نسيان

وكذلك يتغنى الشاعر الشعبي بمسجد سيدي الحلوي وهو من المساجد العريقة بتلمسان، في القصيدة نفسها" بوماريا":

أمش لسيدي الحلوي شيخ مولى برهان

أفنى حياته في تعليم الدين للصبيان

ادخل للجامع وتمعن في البنيان

شكل أندلسي بلا زيادة ولا نقصان

# المبحث الثاني:

صورة المرأة في المدينة كما تبينه الأغنية الشعبية

لعلنا لا نجانب الصواب حين نجزم بأن كل ما يقال في هذا الباب يندرج ضمن غرض الغزل $^{1}$ ، الذي فتن به الشاعر من القدم، وقد يتجنب أحيانا شاعر المحلون ذكر اسم المرأة خوف من التقاليد والأعراف الاجتماعية التي تحرم هكذا الممارسات، على ان الغزل العفيف لم يعد منكر اجتماعيا، ذلك إن الشعراء "إذ وصفوا محاسن النساء لم يزيدوا على الأوصاف الطبيعية التي تقع عليها العين، اذ كن مقصورات ولا محجوبات، وانما تجرد طهارة الغزل من اعتبار الحسن اعتبارا طبيعيا كالذي تعرفه النفس من جمال الشمس والقمر، وخضرة الرياض واريج الازهار ونحو ذلك واظن ان اجماع الناس كافة على - على اختلاف اممهم- في تشبيه الحسن النسائي بتلك المعاني انما جاءهم من ذلك الاعتبار، لأنه فيهم ارث الطهارة الطبيعية من لدن الانسان الاول، ولذك السبب عينه لم تكن تأنف العربية ان توصف محاسنها، لان الحسناء فيهم صفة نفسها، وانما كان الشأن في ريبة النظر ودنس الفؤاد، وذلك الذي كان يستطير له الشر بينهم وتعقد عليه الغارات  $^{2}$ . فهو غزل الأسنة لا غزل الألسنة

الغزل: لغة حديث الفتيان والفتيات، والغزل أيضا اللهو مع النساء ومغازلتهن: محادثتهن ومراودتهن ورجل غزل، متغزل بالنساء على النسب، والعرب تقول: اغزل من الحمى، يريدون انها معتادة للعليل ومتكررة فكأنها عاشقة له متغزلة به. (ابن منظور: لسان العرب، ج10، ص61)

²مصطفى صادق الرفاعي: تاريخ آداب العرب،ج3، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، 1421هـ/ 2000 م، ص 86.

لقد كانت المرأة عبر الزمن " ولا تزال ملجأ الرجل وملاذه اذا أجذبت نفسه بالحوادث الآزمة والكوارث العاصفة فيحس في حضرتها وليننا وسعادة ويرى في بسمتها ابتسام الحياة وبهجة الدنيا وسعادة العيش ولا عجب فهي نصفه الآخر " أ . هكذا ظل الغزل خالدا عبر العصور بكونه فنا نابعا " من أعماق قلوب أصحابه ومعبرا صادقا عما يختلج صدورهم من مشاعر الحب و الهيام 2.

كما اهتم شعراء العرب منذ القديم بالمرأة، فوصفوها في أشعارهم، وذكروها في كلامهم، بل وسكنت قلوبهم وترددت على ألسنتهم ومتلوها بالكائنات الطبيعية المختلفة كل حسب بيئته وخاطره وقريحته". فغلبت على تشبيهاتهم ألفاظ استقوها من بيئاتهم، وتتصف هذه الألفاظ بخصائص معنوية وجمالية في سياق النصوص الشعرية، من ذلك أنهم شبّهوا حبيباتهم: بالغزال، والمهاة، والظبي، والشادن، والربرب والشمس، والأسيل، والريم، والدرّ، والدمى وكان الشعراء يلمحون بهذه التشبيهات إلى طول العنق، وحور العين وسوادها، والميل إلى البياض عند الظباء خاصة<sup>3</sup>.

أحمد الشايب: الغزل في تاريخ الأدب العربي، دار المعارف للطباعة والنشر، سوسة، تونس، ط1، 1984، ص17.

²ينظر: نايف عفيف نايم حاطوم: الغزل في العصر الأموي، دار صادر للطباعة والنشر، بيروت، ط1، 1997، ص05.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> نور الدين السد: الشعرية العربية، دراسة في التطوّر الفّني للقصيدة العربية حتى العصر العبّاسي، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، ج2 ، ط م12 / 2007 ، ص245 – 246.

فالمرأة ليست الباعث الذي يذكي مشاعر الشاعر وحسب بل "إنها العماد الذي يقوم عليه هذا الفن الشعري (الغزل)، ولا غزو في ذلك، فالمرأة سكن الرجل وتمام عيشه، فليس عجيبا أن نراها قد شغلت الشعراء، فطالما تحدثوا عنها، وراحوا يترجمون مشاعرهم نحوها وعواطفهم وأهوائهم حيالها، ليشفوا غلة أكبادهم وحرقة قلوبهم، لان الميل الى المرأة والتعلق بها غريزة نظرية مركوزا في الإنسان"1

ويشكل الغزل اغلب المادة البحثية في النصوص نموذج الدرس، ذلك ان شاعر الملحون والمغني الشعبي الجزائري كثير التعبير عن إحساسه اتجاه المرأة، ولربما كان الوضع الاجتماعي و السياسي الذي عرفته الجزائر إبان الاحتلال الفرنسي (1830–1962) وهي الفترة الغالبة على النماذج المدروسة، قد رضت على قول الشعراء والمغنيين الهروب إلى فضاءات أفسح للقول وأرحب للتنفيس عن هموم الذات.

بيد أن التغزل الذي نجده في هذه النصوص إنما يقدم المرأة باعتبارها وسيلة للهو، ذلك أن الحب بمعناه كان يحتل مكانا في حياة الوجهاء والأغنياء، فالمرأة

احسن عبد الرحمن سليم: فن الغزل في الشعر المملوكي، مكتبة الآداب: القاهرة، مصر، 2007 م، ص 34.

كانت وسيلة من وسائل اللهو والمتعة، لا يمكن ان يستغني عنها، والمال والنفوذ  $^{1}$ ، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدته "القلب بات سالي" $^{2}$ :

بایت انا ومن نرید فی زهوة و افراوح

طال ذا الليل ولا جبرت له حيلة

بتنا انا والكاس

#### انا ومن نحبه

وكذلك يصور الشاعر محبوبته على أنها سلطان يصعب الوصول إليه، أو انه سلطان قلب الشاعر، فهو الآمر الناهي وهو المسيطر على ذات الشاعر وفؤاده و رغباته أوامر لا تعطى، ونواهيه محرمة الإتيان حيث يقول الفنان والشيخ العربي بن صاري في قصيدته " أنا عشقتي في السلطان"3:

أنا عشقتي السلطان

والسلطان يتيه عليا

# ساكن في بلاد تلمسان

اينظر: شعيب مقتونيف: صورة المرأة في شعر ابن سهلة، جمع ودراسة، (مخطوط) رسالة ماجستير (مخطوط)، جامعة تلمسان، معهد الثقافة الشعبية، 1994–1995 م، القسم الاول: الدراسة، ص87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> مسجلة بصوت كل من الشيخ رضوان بن صاري، والشيخ عبد الكريم دالي، والشيخة طيطمة. تسجيلات على أشرطة مطولة بأرشيف الإذاعة الوطنية

تمسجلة بصوته على أشرطة طويلة ا

الله يحجبه عليا

مدا جفيت الكتمان

ودموعي شهود عليا

شعلت في قلبي نيران

#### مهما تلمحك عينيا

فالشاعر تعبيره صادق عن مشاعرالإ نسانية، فهو يصف لنا ما يلاقيه من عناء الحب اتجاه المحبوبة من جهة، ومن جهة أخرى فهو كلام" يثير الدمع كالحديث عن الفراق و العتاب والذكرى والحنين"1.

فالشاعر أسقمه العشق وشفه الوجد، ولا يكاد يرى له نوم ، حيث ما ولى وجهه تتراءى له صورة الحبيبة فيمتنع رقاده ويطول شهادة، وحتى أنفاسه التي لا يستطيع كتمانها فيسمع لها أنينا ولوعة ظاهرة، حتى إن الفراش يبدو وكأنه زرع شوكا، فحيثما تقلب كلمة و أطار النوم من جفانه، الشاعر يأس حاله وهو مفرد عن الناس يعانى الم الفرقة وشده الوجد.

ثم ان الشاعر ليمزج بين عناصر الطبيعة (الهلال، البدر، الأزاهير، الظبي) وحالة النفس، والشاعر كثيرا ما يلجأ إلى الطبيعة لتبيان جمال الحبيبة، ثم ما يلبث أن يقصر الجمال عليها دون سائر العناصر الطبيعية، يقول الجاحظ " وقد علم الشاعر وعرف الواصف ان الجارية الفائقة الحسن أحسن من الظبية، واحسن من

ا زكي مبارك: مدائح العشاق، دار العلم للملايين، بيروت، ط2، د ت، ص 13.

البقرة وأحسن من كل شيء تشبهه، ولكنهم إذا أرادوا القول شبهوها بأحسن مما يجدون، فيقول بعضهم كأنها القمر، وكأنها الشمس، و الشمس وإن كانت بهية فهي شيء واحد، وفي وجه الجارية الحسناء وخلقها ضرب من الحسن الغريب والتركيب العجيب، ومن يشك ان عين المرأة الحسناء احسن من عين البقرة، وإن جيدها أحسن من جيد الظبية"1.

فالبيئة الطبيعية قد تلهم الشاعر أثناء تصوير جمال محبوبته مما يتيح له مجالا واسعا للمقارنة الوصفية بين الجمال الطبيعي والجمال الأنثوي، فقد صنع ما في البيئة من حيوان ونبات وجماد، لأنهم أحسوا بجماله، وتخيروا من صفاته صفة بارزة تمت إليها الحبيبة بصلة، أو تمت إلى الحبيبة بسبب، فشبهوا الحبيبة بها، يريدون ان يصوروا مقدار جمالها، وان يزينوها لان هذا الذي يشبهون به متعارف الجمال بينهم مسلم بتميزه في هذه الناحية، لذا يلحقون الحبيبة به ليدلوا على تفوقها في جمالها"2.

وقد كثر تشبيه المرأة بعناصر الطبيعة في الشعر المحلون، وكذا في النصوص المغناة نموذج الدرس، ومن ذلك قول الشاعر مشبها محبوبته بالبدر المنير بنجمة الإصباح فيقول الفنان والشيخ العربي بن صاري في قصيدته "أنا عشقتي في السلطان":

الجاحظ (ابو عثمان عمرو بن مجر): رسائل الجاحظ، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1399ه /1979، ج3، ص 118.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> احمد محمد الحوفي: الغزل في الشعر الجاهلي، دار النهضة، القاهرة، ط 3 ، 1972، ص ص 326، 327.

يا نجمة الأصباح وجبين وضاح يا صاحب الاسم الشهير لك وجه كالبدر المنير

وكذلك يشبه الشاعر ابن التريكي بنات تلمسان بالبدرو الهلال لجمالهن وتألقهن فيقول في قصيدة " فيق يا نايم"1:

يا بنات البهجا خلاوني عليل

من البها والحسن الضاوي اكما

وشاعرنا كان متقلب بين مد وجزره، وظل يصطلي "نار الحب المحرقة و يتعذب كما لم يتعذب أحد"<sup>2</sup>.

ويجمع ابن التريكي عناصر عدة من الطبيعة ليصف بها بنات "البهجة"، فهو يراهن هلالا وكوكبا دربا وشمسا وبرقا واطيار و ذهبا وجوهرا... الخ، فيقول في قصيدة " فيق يا نايم":

يا بنات البهجا سبحان من انشاه

من انهار اوليل جمع حسنهم فيه

الهلال الكامل اذا طلع سماه

مسجلة بصوت الشيخ عبد الكريم دالي، والصادق البجائي، بأرشيف الإذاعة الوطنية وشوقي ضيف: العصر العباسي الأول، ، دار المعارف: القاهرة ، ط 8، د ت، ص 365.

والكواكب والشمس اشعاعهم عليه

البرق والثلج اقبل لا يسل ماه

والنوار اوقرمز واطيور يا نبيه

والحرير او فجرا والتبر والحسام

والذهب والجوهر وايدين يرقموا

اذ يعبر عن خلجات قلب الشاعر و عواطفه وانفعالاته فالغزل أسبق الفنون الشعرية الى نفس الشاعر وأشدها حرارة فهو يصف " المرأة بلغة شاعرية رقيقة عمادها الحب والعشق  $^2$  و الغزل في الشعر الشعبي غرض من أوسع أغراض الشعر وأكثرها تداولا بين الشعراء وأبعدها أثرا في حياة الطبقة الاجتماعية ، فالشعراء الذين نالوا شهرة واسعة بين الناس انما خلدوا بالشعر الذي عبر عن وجدانهم و عواطفهم نحو المرأة ، وقد لا يعترف بالمشاعر الناشئ ما لم يقل شعرا في هذا الموضوع  $^3$ .

ايحي عبد الأمير: النجوم في الشعر العربي القديم حتى أواخر العصر الأموي، منشورات دار الآفاق، بيروت، لبنان، ط1، 1982، ص123.

<sup>2</sup>نفسه: ص 123.

<sup>\*</sup>ينظر: التلي بن الشيخ، منطلقات التفكير في الأدب الشعبي الجزائري، المؤسسة الوطنية للكتاب، دط، 1990، ص 37.

ولا يبرح الشاعر هنا ويستمر في كلامه عن متيماته فيحدثنا عن محبوبته وينعتها بكل مستحب لديه ويشبهها أجمل تشبيه  $^{(1)}$ ، اذ يشبه الشاعر محبوبته بالحيوانات الحسنة المظهر، ومنها الغزال ومن ذلك قول ابن التريكي في قصيدة العيد الكبير "، فيقول  $^2$ :

تلك اذليل ولفى عليها عمري اشتهات

صيفة لغزال نعت المنعوت

ويكثر تشبيه الشعراء و المغنين للمرأة بالظبي في نصوصهم ، ولعل هذا راجع الى جمال و رشاقة هذا الحيوان، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة " يا الوشام "3:

أعمل الظاظبي التصبيح يه يتونس كل مليح طار ورباب والعود فصيح والكياتر بين يديها

شكري فيصل: تطور الغزل بين الجاهلية والاسلام ، دار العلم للملايين ، ط 6، 1982، ص 179.

² مسجلة بصوت الشيخ عبد الكريم دالي، والشيخ رضوان بن صاري، وكذا الشيخ عبد القادر الخالدي والشيخ حمادة بأرشيف الإذاعة الوطنية.

قمسجلة بصوت الشيخ عبد الكريم دالي، والشيخ رضوان بن صاري، وكذا الشيخ عبد القادر الخالدي أحمد وهبي والشيخ بلاوي الهواري في طبع البدوي الوهراني. تسجيلات بأرشيف الإذاعة الوطنية.

هذا هو الشاعر الذي يصف محبوبته التي خطفت عقله فما هي " الى صورا أمينة من محاسن الطبيعة الساحرة $^{1}$ .

هكذا كان وصف المرأة في شعر الشعبي أو في الأغنية الشعبية، حيث تقننوا في وصفها، ومزجوها بمظاهر الطبيعة مزجا رائعا، ودائما يسعون إلى تمثيل المرأة بأوصافها، متسترين وراءها، محاولين إخفاء ما تجيش به صدورهم خوفا من لوم الناس لهم وثورة المجتمع عنهم، وكان جويو يقول" :إن الفن اجتماعي .وكان يرى أن ثمّة وحدة عميقة بين الأخلاق والمجتمع والفن والدين والحياة، والفن العظيم تتجلى فيه هذه الوحدة " 2.

كما أن الغزل أدى دورا بارزا في شعر الحوفي، من حيث وصف المرأة التلمسانية، اذ الغزل يستهوي الإنسان لأنه يخاطب العاطفة بتعبير موسيقي جذاب تناسب ألفاظه معانيه، واهم ركن يفتخر به الحوفي هو الغزل والحب الطاهر العفيف، حيث وجدت فيه المرأة وسيلة للتعبير عن أحاسيسها ومشاعرها، فتصور حياتها العاطفية وترسم في خيالها صورة فارس الأحلام فتقول واصفة فتاها<sup>3</sup>:

اعبد الاله ميسوم: تأثير الموشحات في التروبادور، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، الجزائر، 1981، ص 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>مصطفى ناصف: الصورة الأدبية، دار الأندلس للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ط 2، 1401 هـ/1981 م، ص06.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Le hawfi..., p 35.

| صَاحْبِي مْشَى بَقْرَا    | جَغْلِيلَة يَا شَابَاتْ      |
|---------------------------|------------------------------|
| رَاكَبْ عْلَى الشَفْرَا   | لاَبَسْ كِمَا مَنْ حْرِيرْ   |
| وَدْوَايْتَهْ نَقْرَا     | لُوحْتَه ۚ ذْهَبْ بَالنَقْشْ |
| بَاشْ يَحْفَظْ الْبَقْرَة | يَفْتَحْ عْلِيهْ خَالْقِي    |

مقطوعة أخرى قال عاشق مجازف $^{1}$ :

وفي

إِذَا دَارْكُمْ عَالْيَة بَسَلُومْ نَطْلَعْهَا وَإِذَا بَنْتُكُمْ حَاجْبَة نَعْطِي لْوَامَحْهَا وَإِذَا بَنْتُكُمْ حَاجْبَة خَاجْبَة خَاتْمِي فِي اَصْبَعْهَا وَإِذَا كَذْبُونِي النَّ اَسْ خَاتْمِي فِي اَصْبَعْهَا

فهذا العاشق مستعد للمخاطرة بنفسه، وإدراك الجدران العالية للبيت الذي تسكن فيه الفتاة التي يحبها، حتى لو اقتضى الأمر استعمال السلم، كما انه يهدد أهل هذه الفتاة بكشف ملامحها وصفاتها، إذا استمروا في عنادهم وتعنتهم، ويتحدى في الأخير الناس الذين أنكروا علاقته بهذه الفتاة فيقول لهم: أن خاتمه يوجد في أصبعها كما في قول احدهم<sup>2</sup>:

.287 من الفولكلور التلمساني، ص $^2$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ibid, p. 272.

اللِي عَامَلُ السَّمَاءُ مَلْعَبُ والْبْحَرْ مَرْكَبُ كِيمَا شَعْلَتُ النَارُ فِي الْحَطَبُ

مَسَاءُ الْخِيرُ عُلِيكُ يَا نَجْمَة الْمَغْرِيدِيَا تَشْعَلْ نَارِي فِي قَلْبْ فُلاَنْ وَلْدُ فُلاَنَة

فهذه تعتبر أغنية شعبية ترددها الفتاة التي تريد أن تفوز بالشخص الذي تحبّه، ولعلها أغنية ترتبط بممارسات سحرية من اجل أن تصبح زوجته.

أو تتشد المرأة الحوفي حتى ترثى حبيبا افتقدته، تقول  $^{1}$ :

| مَا يْدُومْ غِيرْ الله      | ئاسْ بَعْدْ نَاسْ            |
|-----------------------------|------------------------------|
| مْعَ الْحْبِيبْ فَايَ رَاهْ | اَتْفَكَرْتُ ايَامْ زْهُونَا |
| والْقَلْبُ رَاهْ مْعَاهْ    | الْجْسِيدَة رَاهِي هْنَا     |
| الغِيرْ مَا نَرْضَاهُ       | حُزْنِي عْلَى فَرْقْتَهُ     |

ويظهر كثير من المقتطفات الشعرية أن فن الحوفي ذو صبغة رومنتيكية ذات نفس قوي وشعور حار قريب منه إلى الحب والطبيعة ويربط الصلة أحيانا بالأماكن المقدسة مقدرا في ذلك الصلة، الروحية التي تربط العاشق، بكل أنواع الحب، ومتحديا أنواعا عديدة من الصلات، بحرية مطلقة وعن يقين يكشف هذه الأفكار فتقول القطعة<sup>2</sup>:

| و العَشْقْ رَبَانَا     | الْعَشْقْ فِي دْيَارْنَا |
|-------------------------|--------------------------|
| حَتَّى أَحْلَى مَاءْنَا | وَالْعَشْقُ فِي بِيرْنَا |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Le hawfi...op, cit,p. 242.

221

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibid, p . 237

## المبحث الثالث:

### الخصائص الشكلية لنص الغنية الشعبية

المطلب الأول: شعرية اللغة

المطلب الثاني: من خصائص اللغة الشعرية

المطلب الثالث: ظاهرة التسكين

### المطلب الأول: شعرية اللغة

الدراسة الشكلية للشعر تقتضي منا الوقوف عند الأشكال التعبيرية التي يبنى عليها النص الشعري، فالشعر عموما وعلى حد تعبير أهل الاختصاص " لفظ، ومعنى، ووزن، وقافية "1"، وهذا التعريف يحيلنا إلى التعامل مع القصيدتين اللتين بين أيدينا على مستوى شعرية اللغو وخصائصها.

يشترك كثير من علماء اللغة وعلى رأسهم ابن جني في تعريف اللغة "على أنها أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم أنها أصوات يعبر بها كل قوم عن أغراضهم وبومدين بن سهلة عامية جزائرية تحمل ما تحمله من خصوصيات، فالتعامل معها، على هذا، يكون في إطارها الشعبي لأنها تعكس صورة التفكير الشعبي البسيط.

إن اللغة التي نسعى إلى التعامل معها هي اللغة الفنية الإبداعية الشعرية وإن كانت تلتقي في كثير من الوجوه مع العامية ذات الاستعمال اليومي، والتي هي بمفهوم اللسان الذي وظيفته غير فنية<sup>3</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> النواجي، محمد، مقدمة في صناعة النظم والنثر، تحقيق محمد عبد الكريم، دار مكتبة الحياة، بيروت، ص 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ابن جني، الخصائص، تحقيق محمد علي النجار، عالم الكتب، ط1، بيروت، 2006، ص 67.

قينظر، مرتاض، عبد الملك، الأدب الجزائري القديم، دراسة في الجذور، دار هومه، الجزائر 2009، ص 111.

إنه لا مجال للتأويلات والتعليلات لتقريب العامية أو اللهجة من اللغة العربية الأم، كما أنه لا مجال لقياس فصاحة العامية بمقياس فصاحة اللغة العربية من حيث اللغة كمفردات، فكلمة " ترّاس" التي تقابلها في العربية الرسمية كلمة "رجل"، تتراكم فيها دلالات كثيرة توحي باكتمال الرجولة كالشجاعة والمروءة، والكرم والوفاء بالعهد والأمانة... و كل مكارم الأخلاق وما يلحق بها، بينما كلمة "رجل " تعني الراشد من الذكور، وإن أردت التخصيص قلت: رجل شجاع، رجل صادق...

لقد سقنا هذا المثال لنبين أن لكل لغة أو لهجة خصوصيات وعوامل تؤثر فيها و في ناطقيها، وفي بلدنا الجزائر لهجات كثيرة عامية و "العامية الجزائرية يتمثل هيكلها اللغوي العام من هذه اللهجات الإقليمية التي تختلف من جهة إلى جهة. وهذه اللهجات تخضع لعوامل لغوية كثيرة.. فاللغات تتأثر وتؤثر.. لأنها ظاهرة اجتماعية "1.

إن الذين يقيسون جودة الشعر الملحون او الشعبي و بلاغته بمدى قرب لغته من اللغة العربية الرسمية، إنما هم يقدّمون تبريرات بأن العامية ليست دعوة لضرب اللغة الرسمية، ولولا أن هذه العامية كانت لغة فنون شعرية ونثرية لعزاها أهل الاختصاص إلى الدراسات الأنثروبولوجية، ولكننا نفيد من هذا أن هذه اللغة فيها من الفنية والجمالية ما يؤهلها لأن تكون لغة شعر كثيفة الدلالات، تتولد منها المعانى وتتسابق في إجلائها. نضيف إلى هذا أن اللغة العربية " حقيقة " وأن

امرتاض، عبد الملك، العامية الجزائرية وصلتها بالفصحى، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع، الجزائر 1981، ص 07.

الحقيقة لا تحتاج إلى من يدافع عنها، خاصة وأن الله سبحانه و تعالى تولاها بالحفظ من خلال حفظ كتابه 1.

إن لغة الشعر عند الشاعرين، من حيث وظيفتها التعبيرية، تتسم بنيتها بالبساطة والمباشرة وقد توصف بالسطحية، تعكس بساطة العيش وسذاجة الفكر، ثم إن ثقافة الشاعرين لم تتجاوز النصوص الدينية، وربما بعض النصوص الأدبية، نقصد بها الشعر الملحون في تلك الربوع، فكان لا مناص من أن ينعكس ذلك على لغة شعرهما.

من أجل ذلك نلفي اللغة الشعرية، في القصيدتين، وفي شعر الشاعرين عموما لغة مباشرة في أغلبها، وهذا لا ينفي أن نلمح فيها من التصوير الفني والظلال الدلالية الموحية، والنسج الشعري العبقري ما يؤهلها لأن تكون بحق لغة شعرية.

تعتبر لغة القصيدتين في مجملها قريبة من الفصحى، لم تتجل العامية فيها إلا في ألفاظ معدودات نوردها كما جاء ت:

اللي: وهي تأتي بمعنى الذي والتي معا، فالعامة يتوخون الخفة والسهولة في التعبير وينأون عما يعتقدون أيعتقدون أنه ثقل وتملق .

الهيه: وهي اسم إشارة للبعيد بمعنى هناك أو هنالك.

روح: بمعنى اذهب، وهو فعل أمر.

ذي: بمعنى هذه

اسقنا هذه الملاحظات لأننا صادفنا في كثير من المذكرات هذا الاتجاه، من أن لغة الشعر الملحون كلما اقتربت من اللغة الرسمية كانت أفصح وأبلغ فأردنا أن نكشف ما اعتقدنا أنه لبس.

فاش: لعلها تعني " في أي شيء" فأخذت الفاء من " في "

والألف من "أي "والشين من "شيء "لتختزل في كلمة "فاش "ولعلها ضرب من الاشتقاق والنحت في العربية. ليصبح معنى الشطر: "هذا فاش فنيت عمري "كالتالى: "هذا "الشيء الذي فيه "أفنيت عمري "

جاب: وتعني "جاء بِ "، واختصرت في "جاب " للتخفيف، ومن معاني "جابَ " في المعاجم العربية كسب المال، ولعلها أقرب إلى معنى "جاب" في البيت. ندّي: بمعنى أخذ، وفي المعجم 1 " أدى " بمعنى أخذ للحرب أداته.

عرّة: وهي لفظة تعني الدونية والانتقاص، وفيها معاني العراء، كأنه عار من أعمال البر، أو معنى العار، أي أن تقصيره بلغ درجة العار.

اشْيَان: بمعنى نحل وذبل

شفيت: أي جعل نفسه محل شماتة الأعداء، وتأتي في العامية أيضا بمعنى أثرت في نفسه الشفقة.

ننجم: بمعنى أستطيع وأقدر.

وماعدا هذه الألفاظ في القصيدتين كله فصيح، مع بعض التحريفات، في مثل لفظة:

نِيًا: التي أصلها نيّة.

قُضِيًّا: التي أصلها قضية

<sup>1</sup> الزمخشري، جار الله، أساس البلاغة، تحقيق الأستاذ عبد الرحيم محمود، دار المعارف، بيروت، ص 4.

جَاهُمْ: التي أصلها جاءهم

دِيمًا: التي أصلها دائما

الْكُلِّيا: التي أصلها الكلية

لبدا: التي أصلها أبدا.

اللساس: التي أصلها الأساس.

سيه: أي سيئة.

ليك: أي لك.

ولعل ما ينطبق على لغة هاتين القصيدتين، ولغة الشعرين أنفسهما عموما، هو نفسه ما ينطبق على لغة الشعر الملحون، " فكلمات هذه النصوص، نجدها ذات أصول عربية في مجملها، لكنها لا تحافظ على خاصية الكلمة العربية الفصيحة ليس على مستوى القواعد النحوية فحسب، بل على مستوى النطق بالحروف المكونة للكلمة أيضا، إلى جانب مراعاة القواعد النحوية والصرفية واللغوية بصورة مجملة عند النطق بها، وعند كتابتها أيضا. و الجدير بالملاحظة هو التغيير الذي يدخل على الكلمة عند توظيفها شعبيا، والذي يمسها من وجوه شتى، منها رسمها والنطق بها".

دحو، العربي، الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبرى بمنطقة الأوراس، المؤسسة الوطنية للكتاب:الجزائر 1988، ص 194.

#### المطلب الثاني: من خصائص اللغة الشعرية

لا بد من التلميح إلى أن قصيدة الملحون متميزة بلغتها العامية ولذا فمعرفة هذه اللغة والإلمام بدقائقها، هو ولوج إلى فكر الشاعر وقلبه، وبيئته التي استقى منها هذه اللغة.

والتعامل معها لا ينبغي أن يكون بخلفية التعامل مع العربية الرسمية لأن هذا ينأى بالباحث عن تذوق هذا الشعر أو الفن من حيث هو شعبي، كما يجعله يلهث وراء العبارات الفصحى ويؤول لها التأويلات ليذيبها في اللغة الرسمية طوعا أو كرها، فيجردها بذلك من بيئتها ومن طبيعتها البسيطة أو الشعبية.

ولننظر في أهم خصائص اللغة الشعرية في القصيدة التي بين أيدينا:

الهمزة: "أمر الهمزة عندهم بين ثلاث: إما أن تحذق، وإما أن تستعمل وإما أن تتطق حمزة وصل." فشاعرنا يعمد إلى حذف الهمزة من الأسماء الممدودة في مثل قوله:

الدا بدل الداء، الاعدا بدل الأعداء. ديما بدل دائما.

قد يحذفها وهي أصلية كما في: اثري بدل إثري، الايسر بدل الأيسر، سيه بدل سيئة.

والحال هذه عند كثير من شعراء الملحون طلبا للتخفيف والتسهيل.

-

امرتاض، عبد الملك، العامية الجزائرية وصلتها بالفصحى، ص 11.

وقد تقلب الهمزة ياء كما في: ميتين بدل مائتين

أو تقلب إلى واو كما في: نودي بدل نؤدي

أو إلى ألف مثل: تادي بدل تؤدي

إن تخفيف الهمزة وتسهيلها أو قلبها، لأنها صوت مجهور، والهمس أولى في مثل أغرض المديح والرثاء والوصف.

#### المطلب الثالث: ظاهرة التسكين

من مطواعية لغة الشعر الملحون، التسكين، الذي يرفع حرج القواعد النحوية ويسهل انسياب الألفاظ في يسر كما في الأمثلة: خُلق بدل خَلق، نُهار بدل نَهار، مُفاتيح بدل مَفاتيح.

فهي بادية خلاف اللغة الرسمية، حيث يجوز لها أن تبدأ بالساكن وتقف على الساكن في غيرما إحراج.

الضمائر: يستخدم الشاعر، وأغلب شعراء الملحون، مع الأفعال المضارعة، ضمير الجماعة بدل ضمير الفرد وهو يقصد نفسه فمثلا:

نريد بدل أريد، نغسل بدل أغسل، نفخر بدل أفخر.

ولعل أصل هذه النون راجع إلى غنائية الشعر الملحون، ذلك أن مخرج هذا الحرف يحدث رنينا يتناسب مع الإيقاع، ألم تر أن كلمة رنين، وأنين، وهنين، وخنين، وحنين، وطنين، كلها تعني أصواتا، متفاوتة، وكلها تحمل حرف النون مكررا، ولو تفحصت الشعر الملحون لوجدت أنه لا يكاد يخلو فيه بيت من حرف النون. إنه الوتر الأساس في قصائد الملحون.

اسم الموصول: لا يستعمل شعراء الملحون اسم الموصول الذي، بل يستبدلونه ب " اللّي "، يقول مرتاض عبد الملك: " إن اسم الموصول لا يوجد

في لهجاتهم البتة، وهم يستعملون للدلالة عليه لفظا واحدا في كافة الأحوال هو اللي "11، ومثال ذلك في شعر بن مسايب قوله:

رَبِّي قْضَى عْلِيهَا و الْوَقْتْ آدْعَاهَا

### فَى الْسَّابَقْ الْمُقَدَّرْ كَانْ اللِّي كَانْ

لا شك أن ابن مسايب انتقى الفاظا بعينها من لغته، حتى تليق بمقام موضوعه بكاء المدينة، فهي في مجملها عفوية بسيطة، ولعل هذه العفوية والبساطة هي الخلفية الجمالية للنص الشعري الذي بين أيدينا، وللنص الشعري في الملحون بصفة أعم.

232

<sup>1</sup> مرتاض، عبد الملك، العامية الجزائرية وصلتها بالفصحى، ص 12.

# الفصل الثـــتالث

# أسماء مدينة تلمسان في الأغنية الشعبية الجزائرية

المبحث الأول:

تلمسان التسمية ودلالتها

المبحث الثاني:

صفات مدينة تلمسان من خلال النصوص المغناة

1/ مدينة التاريخ

2/ مدينة الفن

3/ مدينو العلم والأدب

3/ مدينو الدين

# المبحث الأول:

# تلمسان التسمية ودلالتها

لتلمسان أسماء عديدة عرفت بها عبر تاريخيها الحضاري الطويل، فكانت عبر كل محطة تاريخية تعرف أسماء ذات خصوصية الحضارة التي تمر بالمنطقة، فقد أراد الخط العجيب أن يكون لمدينة تلمسان أكثر من اسم، فهى تسمى تلمسان وأيضا بوماريا و أقادير وتاقرارت ، وهي كلها أسماء مشحونة بكثير من الروحانيات ، وتدل في حقيقتها على ما يميز المدينة وما يؤسسها حتى وإن اختلفت في اللفظ والنطق 1.

ومن أسماء المدينة التي تغنى بها الشعراء والمغنون، وذكرت بها كثيرا نجد اسم " تلمسان "، وفي ذلك قول الشاعر أبي مدين بن سهلة في قصيدة "يا ضوا أعياني":

يا ضوا أعياني يا القمري زرق الجنحان

جمل واسعاني واحد لا تقرا فيه أمان

كونك سيساني

أو سلم اعلى ناس تلمسان

و في قصيدة "أنا عشقتي السلطان" للشيخ الحاج العربي بن صاري:

والسلطان يتيه عليا الله يحجبه عليا

أنا عشقتي السلطان ساكن في بلاد تلمسان

ا ينظر: جمال الدين بوقلي حسن، ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع، ( مخطوط ) رسالة دكتوراه، جامعة تلمسان، معهد الثقافة الشعبية ، 1997م، القسم الأول، ص 125.

### وفي أغنية اللوريت" للمغنى أحمد وهبي

ربي جلعها فال ونرجع لبلاد تلمسان طلبتك يا العالي الحالي

وقد تكرر ذكر اسم المدينة " تلمسان " كثيرا في القصائد الملحونة المغناة و " تلمسان "، حسب اجتهاد بعض الكتاب، هي الاسم الأول للمدينة، والاسم الكامل بربري يدل عند الزناتيين على المكان الذي يجمع بين الاثنين: الصحراء والتل ( أو الساحل )، البر والبحر، واللفظ الأصلي هو تلمسان أو تيليماسين بمعنى صبوب الماء أو العين<sup>2</sup>.

ويرى محمد بن عمرو الطمار أن " تلمسان " في لغة زناتة قوم الإقليم من البرابرة مركب من " تلم " ومعناه تجمع ومن " سان " ومعناه اثنان أي الصحراء والتل، وعلى كل فإن كلمة تلمسان بربرية الأصل (3)3.

في حين يرى البعض أن " تلمسان جمع لكلمة " تلمست " أو " تلماس " التي تعني الأرض التي تتعم بالمياه والأعشاب والأشجار أو الينابيع وصوب المياه، وهناك من رأى بأن اسمها من كلمتي: " تلي أمسن" التي تعني

ا ينظر: ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع..، ص 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> عبد الوهاب بن منصور، تلمسان عبر العصور، تحليل لغوي وتاريخي للأسماء التي دعيت بها حاضرة المغرب الأوسط، مطبعة ابن خلدون، تلمسان، الجزائر، 1365ه، ص 16.

تلمسان عبر العصور، دورها في سياسية وحضارة الجزائر ... ص ص 80، 09.

بالأمازيغية كثرة الظل لكثافة أشجارها . ويرى المقري هي كلمة مركبة من " تل " بمعنى لها و " سان " أي شان "1.

فتلمسان قد يكون أقدم اسم لها، وقد ظل لصيق بها وتغنى به كثير من الشعراء والمغنين، من ذلك ما قاله الشاعر أبي مدين بن سهلة في قصيدة "لوما الفضول يا عجبي ":

الدير واللجام والسرج تلمساني

املفو<sup>2</sup> اجديد ولجامو من نظرة

تسوى اميات حمرة واحمر نعماني

ظلمان عاشرين في ابلاد القفرة وكذلك قول الشاعر أحمد بن تريكي في قصيدة "طال اعذابي او طال نكدى ":

اسمي ليس مخفي ظاهر نسبة جدي ابن التريكي انا يـــا ما من تسال فالاصـــل تلمساني أما الاسم الثاني من أسماء تلمسان، فهو " أقادير " و " المقصود بأقادير

وهو الاسم الذي اختاره لها ادريس الاول وابنه ادريس الثاني، هو الجدار، وهو

الطيب بن هاشم، العادات والتقاليد في ولاية تلمسان وعلاقتها بالشريعة الاسلامية (مخطوط) رسالة ماجستير في الأنتربولوجيا، جامعة ابي بكر بلقايد، 2001/ 2002، ص 14.

نوع من الكتان الرفيع.

الذي بناه حسب الأسطورة التلمسانية، العبد الصالح مع موسى كليم الله، فالجدار إذن يحتضن رمزين هما: الخضر والنبي موسى (عليه السلام)"1.

وممن ذكر تلمسان باسم أقادير نجد الشاعر حسين بخشي في قصيدته "بوماريا"، ذلك حينما يقول $^2$ :

بوماريا أقادير تقرارت تلمسان

يا عاصمة الإسلام خير الأديان

يا جوهرة المغرب يا نور الأعيان

أنت جنة الأرض يشتهاك كل إنسان

والشاعر هنا إنما يذكر أسماء عديدة لتلمسان، وهي الأسماء التي عرفت بها المدينة عبر مختلف حقبها التاريخية وعديد الحضارات التي مرت بها، ثم إنه يذكر لتلمسان لقبا واسما ذا طابع روماني وهو " جنة الأرض "، وهو " اللقب الجامع لعدة صفات ، كقولهم تلمسان حنة عدن، وجنة الخلود والمدينة الأزلية ذات الألف عين، وهي من العبارات التي تكاد تجمع ما في الجنة الأزلية من الأوصاف التي وعد الله بها المؤمنين، وتوحي بأنها مدينة في الجنة أو بستان يقوم به قصر يقال له عدن، حوله البروج وله خمسة آلاف باب، وهو بستان الخلد حيث لا ينقطع نعيمه "3.

238

ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع..، ص 126.

<sup>2</sup> مسجلة بصوت المطرب أحمد ملوك، بإذاعة تلمسان.

ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع..، ص 126.

وكذلك ذكر الشاعر اسم " تاڤرارات "، وهو اسم أطلقه المرابطون عليها، و " المقصود بهذا اللفظ في لغتهم المحلة المجدورة أي المحطوطة بجدار "1.

ويذهب الأستاذ عبد الوهاب بن منصور إلى انه " يعني باللهجة المحلية ، الحصن أو الصخرة المنيعة ، وإنه ربما كان مشتقا من لفظ أغادير أي جدار المدينة الحصين "2.

كما ذكرها كثير من الشعراء باسم " البهجة "، وان كنا لا ندري بالتحديد رمزية هذا الاسم ولا من أطلقه عليها، إلا أنه يبدو أن هذا الاسم من خصوصية المدينة التي عرفت ببهجتها وتألقها وظرافة أهلها.

وفي ذلك قول الشاعر أبي مدين بن سهلة "يا ضوا أعياني": يا زين الدرجة نرسلك لبنات البهجة

روح اسم ترجى وادخل أعلى درب السجان أتفرج فرجة فالبها

والزين الفتان

كذلك في قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة" أراد كيف فعل":

كانت البهجة من قبل الا يكون فاس في الزمان الفايت مشنوعة اخبارها من عبادن الثبر الكل ارضها من معادن الثبر الكل ارضها

وفي قول الشاعر أحمد بن التريكي في قصيدة "العيد الكبير":

يا من ابغيت تدري حسن افصل ادي حديث مني واسع لصوات

المرجع السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> تلمسان تحليل لغوي وتاريخي للأسماء التي دعيت بها حاضرة المغرب الأوسط ... ص 09. و− ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع... ص 125.

هدوا بنات البهجة هدفوا بتبات نصفين اقدرهم جورهم جوهرا و ياقوت كذلك في قول الشاعر أحمد بن التريكي في قصيدة" فيق يا نايم":

يا ابنات البهجة كفوا عن الملام يستحق الزين ايكون امواجبوا يا ابنات البهجة كفوا من الخطاب

وفي قول الفنان الصادق البجاوي في قصيدة" تلمسان يا البهجة <sup>1</sup>" تلمسان يا البهجة أنت عزي و راحتي لا تحرمني من حبك يا عزيزة عليا

وفي قول الفنان أحمد ملوك في قصيدة" ناس تلمسان وين"2:

قولولي يا سامعين ناس تلمسان وين قولولي يا السامعين ناس البهجة وين

ويبدو من خلال استقراء النصوص الشعرية المغنّاة أن اسم " تلمسان " وكذا " اسم " البهجة " قد طغى على استعمال الشعراء والمغنين لأسماء تلمسان، فأغلبهم قد ذكرها باسم " البهجة " لما له من خصوصية جمالية للمدينة، فهو اسم ينشرح له الخاطر وتشرئب إليه الأنفس وتستهويه الاسماع.

كما ذكرها البعض باسم " الجوهرة "، وهي جوهرة المغرب وإفريقيا، ومن ذلك قول الفنان بو بكر بن زرقة في قصيدة " يا ظريفة  $^{3}$ :

جوهرة في صدر دزاير أرفيعة في القدر

240

القصيدة من نظمه وتلحينه وأداءه مسجلة بالإذاعة الوطنية.

تسجيل بصوته في إذاعة تلمسان <sup>2</sup>

<sup>3</sup> القصيدة من نظمه وتلحينه وأداءه مسجلة باإذاعة تلمسان.

باش يعز في جبينك يا سعد من حضر

كذلك قول الفنان أحمد ملوك في قصيدة " تلمسان يا جوهرة ":

تلمسان يا جوهرة، تلمسان يا مشهورة فالرسوم والكتوب مذكورة

نورك ضاوي كمنارة بين جبال مستورة زين لسوار بيك دايرة

# المبحث الثاني:

### صفات مدينة تلمسان من خلال النصوص المغناة

1/ مدينة التاريخ

2/ مدينة الفن 3/ مدينة العلم والأدب

3/ مدينة الدين

لتلمسان صفات عرفت بها بين الناس، وهي ألقاب تعارف عليها الناس لوصف مدينة تلمسان، فمنها ألقاب تاريخية، وأخرى روحانية، فمن الألقاب التاريخية يمكن في هذا النوع ذكر سبعة ألقاب مشهورة: مدينة الشرف، غرناطة إفريقيا، ومدينة المشور ومدينة الحصار ومدينة المنصورة ومدينة الأبواب ومدينة الفن والتاريخ"1.

ومن خلال استقرائنا للنصوص الشعرية المغناة وجدنا لتلمسان صفات خصها بها الشعراء إما تصريحا أو تسليما ، والصفات التي أجمع عليها أغلب النصوص هي: مدينة التاريخ، مدينة العلم، مدينة الفن، مدينة الدين.

#### 1/ مدينة التاريخ:

نجدد القول بأن لتلمسان تاريخ عريق ضارب في جذور الامتداد الحضاري الإنساني، فقد مرت على المنطقة مختلف الحضارات وصنعت تاريخها حقب عديدة متعددة بدءا بالشعب الأصلي للمنطقة وهو "البرابرة" مرورا بالفينيقيين ثم الرومان والبيزنطيين إلى الفتح العربي الإسلامي وما صبغه على المنطقة من خصوصية ثقافية وتاريخية متميزة إلى غاية دخول الأتراك المدينة ، وكيف اثروا في المدينة أي تأثير بفعل تغلغل العنصر التركي بين الفئات الاجتماعية التلمسانية.

لذا فإن لتلمسان خصوصية تاريخية تكاد تميزها عن باقي مدن منطقة المغرب الأوسط، فتلمسان مهد حضارة الزيانيين، وكذا كان لتلمسان دور حضاري مهم في تاريخ الجزائر الوسيط ثم أثناء الاحتلال الفرنسي وكذا

-

ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع..، ص 127.

المقاومة الشعبية ، و خصوصا مقاومة الأمير عبد القادر وأخيرا ما قدمته من بطولات جسام أثناء الثورة التحريرية ( 1954–1962).

وتلمسان من خلال النصوص إنما هي بحق مدينة صنعت التاريخ فخلدها، وممن ذلك نجد الشاعر حسين بخشي في قصيدته "بوماريا":

شعشع نورك بالزناتة وبني زيّاد عروج وعبد القادر رمز الوطن بالكفاح والزعامة " وثبات الشجعان" كل يوم حسين بخشي يمدحك يا تلمسان يا مهد الحضارة يا مروية العطشان إدريس وابن تاشفين ويغمور سان أرفعت لواء الإسلام ضد الطغيان تاريخك مجده وشرفه العظيم الرحمان

فتلمسان مهد الحضارة وبلاد التاريخ، ويشهد على ذلك آثارها الباقية تحدث الناس عن مجد تليد وشرف لا يطاوله شرف، وما ذكره الشاعر من "زناتة "وبني زيان "هي قبائل سكنت المنطقة واستوطنتها وأثرت في تاريخها، فزناتة هم مؤسسو قرية (أقادير)، ف: نواة هذه المدينة القديمة قرية (أقادير) التي اختطها بنو يفرن الزناتيون في العصور القديمة، وكانت هي والمناطق المجاورة منطقة التوطن لقبيلة زناتة الكبيرة ذات الفروع المتعددة وثاني القبائل القوية بالمغرب العربي بعد صنهاجة وتليها كتامة 1.

أما بنو عبد الواد فهم، فرع من فروع الطبقة الثانية من قبيلة زناتة الكبيرة استقروا منذ أزمنة طويلة بالمنطقة الغربية للجزائر، وتمتد مواطنهم من تاهرت إلى نهر ملوية، وهو من ولد باديس بن محمد اخوة بني توجين، ومصاب و زردال وبني راشد، ويرتبط المرينيون معهم بالمصاهرة<sup>2</sup>.

ا ينظر: يحي بوعزيز، مدينة تلمسان عاصمة المغرب الاوسط، دار الغرب للنشر والتوزيع: وهران ، د.ط ، د.ت ، ص 15.

<sup>2</sup> نفسه: ص 42.

أما عن نسبهم فإن الاستاذ يحي بوعزيز يذهب الى أن هناك من حاول أن يربط نسب الزيانيين بالأدارسة العلويين وينفي نسبهم البربري، ولكن ذلك زعما لا مستند له كما ذكر ابن خلدون، وحتى ياغمراسن نفسه عندما أبلغ له هذا الآخر لم يستسفه وكان جوابه:" إن كان هذا صحيحا فينفعنا عند الله وأما الدنيا فإنما ننالها بسيوفنا"1.

ويذهب عبد الرحمن بن خلدون إلى أن بني عبد الواد ينقسمون إلى عدة بطون وذكر منها ستة وهي: بنو ياتكين وبنو أولو وبنو ورهط ونصوحة، وبن تومرت وبنو القسام، والفرع الأخير الذي كانت إليه الرئاسة خلال عهد الموحدين، وهو الذي حاول البعض أن يرفع نسبه إلى الادارسة العلويين ويتألف من عدة بطون مثل بنى يكمثين وعبد الحق بن متغفاد وبنى مطهر وبن على 2.

أمّا "إدريس المذكور في النص فهو إدريس الثاني ابن إدريس الأكبر مؤسس دولة الأدارسة العلويين المنشق عن السلطة العباسية، وترتبط تلمسان بإدريس الثاني تاريخيا من حيث إن "ادريس بن عبد الله "نزل بوليلي من جبل زرهون ونزل أخوه سليمان بتلمسان<sup>3</sup>، وبذلك انضمت تلمسان لحكم الأدارسة.

ثم أن الشاعر يذكر " ابن تاشفين " ، وهو الأمير أبو عمران موسى بن يوسف ابن تاشفين الذي تولى إمارة تلمسان عام 556ه/1261م، وقد شيّد بها عددا من الأبنية ووسع عمرانها وأحاط أسوارها بسياج متين 4.

وأما يغمراسن فهو يغمراسن بن زيان مؤسس دولة بني زيان بتلمسان، وقد عهد له بالإمارة على تلمسان الخليفة الموحدي " الرشيد " وذلك عام

المرجع السابق ، ص 42.

<sup>2</sup>كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر ... ج 7، ص 77.

قينظر: بغية الرواد في ذكر ملوك بني عبد الواحد ، ج1، ...، ص 166.

<sup>4</sup>ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط.. ، ص 22.

1236م، و كان ما يزال يافعا شابا عندما بويع بالإمارة عام 1236م بعد مقتل أخيه أبي عزة زكرار بن زيان بن ثابت ، فاضطلع بالأمر في عزم وقوة وافضح الى سلطته كل الذين كانوا قد خرجوا عن طاعة أخيه وأحسن السيرة في الناس تدبيرا وسياسة 1.

أما عروج، الوارد في نص الأغنية، فهو القائد العثماني عروج برباروس الذي طرد من مدينة وهران رفقة أخيه خير الدين، وقد حكم الاتراك تلمسان منذ سقوط دولة بنى زيان سنة 1555 م الى غاية الاحتلال الفرنسى للمدينة.

وعبد القادر هو الأمير عبد القادر بن محي الدين، وقد دخل المدينة سنة 1253ه / 1837م، بمقتضى معاهدة تافنة بين الأمير عبد القادر والجنرال "بيجو" وكان دخوله لها يوما مشهودا خلد ذكره بقصيدة من نظمه مطلعها<sup>2</sup>: الى الصون مدت تلمسان يدها ولبت فهذا أحسن صوت نداها

وهكذا ترتسم تلمسان من خلال النص مدينة لها من عبق التاريخ صنائع للرجال الذين مروا من هنا، فهو تاريخ المدائن.

ثم ان المدينة مربت عليها دول، وها هو الشاعر ابن مسايب ومن خلال قصيدته: " أراد كيف فعل " يتحسر على تلك الأيام التي سجلت تاريخ المدينة بأحرف من ذهب، إذ يقول:

ما بنات الناس وعلات في الهديم

غافلة ما نبهت للفلك كيف دار

والمرينيين وبنو زيان الجدار

واش فيها بنيان الصح تركته واين بني الوطاس<sup>3</sup> وفاق الفنون عاندت بهم من جا طالب الفتون

ا ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط، ص 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>باقة السوسان..، ص 123.

نبنو الوطاس: فرع من قبيلة بنو مرين.

وكذلك يتحسر الشاعر ابن مسايب في قصيدة "ربي قضى عليها"، على تاريخ المدينة العتيق الذي بات مجرد ذكريات تبعث الشجن والتحسر:

كانت بلد يا حسرتها مطبوعة باللباس والهمة

ملوك عارفة قيمتها بني مرين اهل الحكمة

حازت مع العرب عند الامم شان وهمة

المتردي الذي يصطدم به المبدع، فتضحي المدينة في عينه مدينة للتاريخ، فالعودة لتاريخ المدينة يحملها حين تكون في قمة التردي. وأحيانا يكون التاريخ مرآة من مرايا المدينة في النص، وحتى في الواقع فمعرفة تاريخ المدينة يحيل على المعرفة بها.

يقول المطرب عبد الحميد عبابسة في قصيدة " جولة في الجزائر "1:

حوس ولاية تلمسان سيدي بومدين صاحب الامان يوجد تاريخ بني زيان وتلقى كل الذكريات

وكما لتلمسان تاريخ عريق فإن لها أيضا تاريخا حديثا صنعته رجالاتها، فما فتئت هذه المدينة تقدم الغالي والنفيس في سبيل النهوض بالأمة، وما الدور الذي لعبته المدينة أثناء الثورة التحريرية، إلا دليلا على الشرف الذي حازته هذه المدينة في قديم تاريخيها وحديثه.

وقد تغنى عديد الشعراء بتلمسان وما قدمته من تضحيات أثناء ثورة الفاتح من نوفمبر، وفي ذلك قول الشاعر والفنان أحمد وهبي في قصيدته" اللوريت"<sup>2</sup>:

2مسجلة بالإذاعة والتلفزة الوطنية

247

امسجلة بالإذاعة الوطنية,

| ربي جلعها فال   | ونرجع لبلاد تلمسان    |
|-----------------|-----------------------|
| طلبتك يا العالي | الرحمة في ارض تلمسان  |
| ارحم الغالي     | لطفي شهيد الأوطان     |
| خلي المثال      | هو وجميع الإخوان      |
| جابوا الاستقلال | وافدوا بالروح البستان |
| اشهد یا جیل     | ولا تنسى جيل الشجعان  |

فتلمسان قدمت خيرة أبناءها فداء للحرية، ولا يزال التاريخ يعتز بأسماء أولئك الرجال والنساء الذين سقطوا على مذابح الحرية، ومن أولئك الشهيد العقيد لطفي والحكيم بن زرجب بن عودة والصيدلي ابن الصغير لخضر والشهيدة مليحة حميدو وغيرهم كثير مما صنعوا مجد الأمة وخطوا أولى أحرف ميلاد الجزائر الحرة المستقلة.

### 2/ مدينة الفنّ:

تلمسان هي بحق مدينة الفن فنظرا لموقعها القريب من الأندلس وربطها بين المغرب الأقصى والأوسط والأدنى والمشرق، أثر كبير في ازدهارها الفني إلى جانب ازدهارها الثقافي ، وعلى الأخص بعد احتضانها للفنانين والعلماء القادمين من الأندلس بعد نزوجهم عنها 1.

وتلمسان لا تزال تحافظ على ذلك الإرث الفني الأندلسي، بل وتعد إحدى كبرى مدارس الموسيقى الأندلسية إلى جانب مدينة فاس المغربية والجزائر العاصمة وقسنطينة ، فمن خلال رأي الأغلبية لمجوعة من المختصين في مجال الموسيقى الأندلسية فإنها تجرم بأن مهاجري الأندلس انتشروا في بلاد المغرب كما يلي: فالمهاجرون القادمون عن اشبيلية وفالنسيا اخذوا من فاس بالمغرب مكانا للاستقرار ، في حين اتخذ آخرون من غرناطة وخصوصا قرطبة تلمسان عاصمة لهم، ومهاجرون قادمون من غرناطة فضلوا بجاية ...وأخيرا توجه ما تبقى من المهاجرين القادمين من اشبيلية إلى قسنطينة 2.

وهكذا انتقل هذا الإرث الموسيقي من الأندلس إلى بلاد المغرب العربي ورحبت أقطار شمال إفريقيا بالموسيقى الأندلسية وبالأخص القطر الجزائري وفتحت لها أبوابها على مصراعيه لتحتضنها في حجرها بكل افتخار، فوجدت هذه الموسيقى ديارا فاسحة وعوض القصور التي كانت تهيئها عن الأسماع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ينظر: عبدلي وهيبة نسرين، الشعر الشعبي بمنطقة تلمسان، الحوفي نموذجا، جمع ودراسة، (مخطوط) مذكرة ماجستير جامعة أبو بكر بلقايد تلمسان، قسم الثقافة الشعبية، 2007/2006، ص 66..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>سيد أحمد سماش، الموسيقى الاندلسية بتلمسان، دراسة تاريخية، (مخطوط) مذكرة ماجستير، جامعة ابو بكر بلقايد، تلسمان، 2009/ 2000، ص 81.

جالت بين الشعب في الأعراس والحفلات العائلية فعرفها العام والخاص ويطرب لها الصغير والكبير ، والنساء والرجال على مختلف طبقاتهم وتعدد درجاتهم 1.

وقد تغنى كثير من الشعراء والمغنيين بتلمسان كمدينة للفن والفنانين وهذا ما نستشفه من خلال قراءتنا للنصوص، نموذج الدرس، فقد ذكرت العادات الموسيقية للمدينة في كثير من المواضع، ومن ذلك قول الشاعر أحمد بن التريكي في قصيدته " العيد الكبير ":

العود والرباب ایخاصم فالناس والنعمان فاتح اغصانه فوق الناس تری تقول شغل تری یدما تره یجیب غرناطة فالخدمة

دو ليلتين وأنا بها مثل العروس الورد والزهر والخيلي بين الغروس صاحب الوتر زاهي محمد اعلى الهناب تره ايقول حوزي تراه اوباد

فالشاعر هنا إنما يتغنى بليالي أنسة في المدينة، كما أن ذكر الشاعر للآلات الموسيقية وكذا بعض الأنماط إنما يدل على ثقافة موسيقية لدى الشاعر ، وما هذا بغريب عن شخص ترعرع في أحضان ثقافة موسيقية يكاد يلمسها أينما حل وارتحل في هذه المدينة.

فالعود آلة وترية تحدث أصواتا بواسطة العزف على الأوتار وتتكون من صندوق مفرغ رنان بيضاوي الشكل عبارة عن عدة شرائح تصنع من خشب الجوز، وفائدته تضخيم الأصوات الصادرة عن اهتزازات الأوتار، وهناك غطاء من الخشب الأبيض يغطي وجه الصندوق الزنان يطلق عليه صدر العود وبه ثلاثة فتحات، تقع الفتحة الكبرى في منتصف العود تقريبا والفتحتان الصغيرتان في النصف السفلي من العود، يبلغ طول جسم العود نحو نصف متر وعرضه حوالي ثلاثون سنتمتر، وعمقه خمسة عشر سنتيمتر وتميل الرقبة، وهي الجزء

المرجع السابق ص ص 80، 81

العلوي من العود إلى الخلف وتثبت في ثقوب الجزء النهائي ، بعدها المفاتح التي تربط فيها الأوتار من ناحية وتثبت في المشط من الناحية الأخرى بنهاية العود1.

والعود من الآلات الرئيسية، في جوق الموسيقى الأندلسية ، ذلك لما له من صوت رخيم ، كما يعد من تقاليد هذه الموسيقى التي ورثتها تلمسان عن الأندلس.

أما الآلة الثانية التي ذكرها الشاعر في قصيدته ، فهي آلة الرباب ، وهي آلة عربية بدائية وجدت في الصحراء في القرون الأولى بعد الميلاد، وحينها كانت ذات وتر واحد ، ثم ذات وترين متساويين في الغلظ ثم ذات وترين متفاضلين ثم ذات أربعة أوتار يتفاضل غلظ كل اثنين منهما على الآخرين<sup>2</sup>.

والرباب هو الآلة الرمزية للموسيقى العربية الأندلسية، وهو عبارة عم آلة ذات وترين يهتزان عند حكمها بالقوس<sup>3</sup>، وينسب بعض الباحثين أصل الرباب الى العهد الهندي، أي خمسة آلاف سنة قبل الميلاد ، حيث كان إمبراطور الهند " رفانا " يعزف على آلة ذات وترين فقط وقوس تسمى "راغا نسترون"، وقد مرت هذه الآلة بمراحل عدة، اذ انتقلت من العهد الهندي العرب في القرن الأول

امحمود أحمد الحنفي، علم الآلات الموسيقية، الهيئة العامة للتأليف والنشر، القاهرة، 1971، ص 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Voir : Mohammed Guettat : La Music classique du Maghreb , Sindibad, Paris, 1980 ; P240.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> كمال بن سنوسي، الطرب الغرناطي بمدينة تلمسان\_ الشيخ العربي بن صاري\_ أنموذجا، (مخطوط) مذكرة ماجستير ،جامعة أبي بكر بلقايد تلمسان، ، قسم الثقافة الشعبية 2009/ 2000، ص 111.

من الميلاد وتطورت حتى أصبحت تسمى رباب لتعرف شهرة كبيرة في القرن التاسع بانتقالها إلى أوروبا من خلال الفتوحات الإسلامية لبلاد الأندلس $^1$ .

ثم إن الشاعر لينتقل إلى ذكر بعض الأنماط الموسيقية والمصطلحات بالأجناس الموسيقية التي عرفت ولا تزال تعرف بها منطقة تلمسان، ف" الشغل" يقصد بها القصيدة التي كانت قديما تؤدى من قبل المداح المتجول، وهي تحتوي على سلسلة من الأغصان تفصل بينها لوازم تؤديها المجموعة<sup>2</sup>.

أما "الحوزي "3، فهو نوع من الموسيقى الأندلسية المعروفة بتلمسان، ويذهب الأستاذ الدكتور عبد الحميد حاجيات إلى أن الحوزي في اصطلاح الفنانين والأدباء بتلمسان هو الشعر المنظوم باللغة العامية حسب أوزان خاصة تخالف اوزان الموشح والزجل.

والحوزي فن معروف في التقاليد الموسيقية التلمسانية، بل قد عرفت به المنطقة وميزها موسيقيا عن باقي المدارس الموسيقية الجزائرية، وقد نبع فيه موسيقيون ومغنون لعل أذيعهم صيتا وأبلغهم ذكرا هو الشيخ العربي بن صاري شيخ الصنعة التلمسانية.

والوباد: أغنية بدوية، تعرف بغناء القوال "سيد اللكمة " الذي ينقل أهازيجه و ينشرها في كامل السهول الشمالية لمنطقة وهران فان هذا النوع يشبه في

اينظر: الموسيقي الأندلسية بتلمسان..، ص 67.

<sup>2</sup> محمود القطاط، التراث الموسيقي الجزائري، مجلة الحياة الثقافية (التونسية)، ع32، 1984، ص 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> لأكثر تفاصيل طالع ما خصصناه لهذا الجنس الموسيقي في الفصل الأول من هذه المذكرة.

ألحانه الحوزي التلمساني وان كان أقل ثراء وهو يتميز بقوة تراكيبه ومتانته وشهامة لهجته ومعانيه  $^{1}$ .

كما ذكر الشاعر "غرناطة " وهو يقصد به الفن الغرناطي، وهو " أحد الأرصدة الموسيقية الأندلسية بالمغرب العربي، فقد حظيت بتقدير كبير من طرف التلمسانيين، حيث وجدت هذه المدرسة أحسن ملجئ لها في هذه المدينة، كما تتخذ طابعا خاصا يمتزج فيه الطابع الفني بالطابع الديني كون الموسيقي الأندلسية بتلمسان تتصف بأسلوب ثقيل واسع ،تظهر عليه الأبهة والرونق والرصانة لأن تلمسان ورثت غناء غرناطة في ظروف مستقرة وتمت المحافظة على هذا الفن العربي كما يحافظ على المجوهرات بجدر شديد2.

وقد كثر تغني الشعراء الملحون بتلمسان بالموسيقى والآلات الموسيقية المعروفة في الصنعة التلمسانية، ومن ذلك قول الشاعر ابن مسايب في قصيدة " القلب بات سالى ":

نالو في الخلاعة والكاس والشماعة لا مام الولاعة و شبابات يدّاولوا بتدويلة بلغوا كل مقصود على الرباب والعود ركبوا اشحال من وفود العيدان والرباب باتت تصايح

ثم إن بعض الشعراء تجاوزوا المدينة إلى الفضاءات المجاورة لها، متغنيا بالطبوع الموسيقية التي تصنع ثراء موسيقيا يميز منطقة تلمسان، ومن ذلك قول الشاعر والمغنى رابح درياسة فى قصيدته" يا قمري"3:

و ندرومة فيها الآلة و الألحان نغنم فرحة مع العلاوي والديوان

نمشي من ثما لمغنية اللبة

و نجوزوا لمسيردا جات قريبة

اينظر: التراث الموسيقي الجزائري.. ، ص149.

²ينظر: الطرب الغرناطي بمدينة تلمسان..، ص 17.

تمسجلة بالإذاعة والتلفزة الجزائرية.

فمدينة مغنية لها طابع موسيقي فلكلوري يميزها، وكذلك منطقة ندرومة المعروفة بالصنعة الأندلسي، ولعل أهم رواد هذه الصنعة الشيخ السي إدريس برحال وكذا الشيخ الحاج محمد غفور.

ثم إن منطقة مسيردة معروفة بطابع موسيقي فلكلوري متميز ألا وهو رقصة العلاوي وفق إيقاعات متفق عليها، حيث تميز هذا النوع الموسيقي إلى جانب الصف بالأداء الفني المتميز والإيقاع الخاص مما أكسبه خصائص ومميزات جعلت منه أسلوبا فنيا متميزا عن باقي، الفرق الأخرى، وشكلا ثقافيا قائما بذاته، إذ أصبحت الحفلات في منطقة مسيردة سواء كانت وطنية أو عائلية ( وتتمثل خصوصا في الأعراس ) لا تكتسي مظاهر الفرحة إلا بحضور فرقة العرفة .

وهكذا تكون مدينة تلمسان كل هذه الثراء الموسيقي الحافل وهذا التنوع الفني الذي اكسبها خصوصية ثقافية تميزها عن باقي المدن.

اعز الدين تربش، الموسيقى الفولكلورية الجزائرية ودلالاتها الثقافية ، فرقة العرفة بمنطقة مسيردة أنموذجا، (مخطوط) مذكرة ماجستير جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، ، قسم الثقافة الشعبية ، 1430–1431هـ/2009–2010، ص 45.

## 3/ مدينة العلم والأدب:

لقد عرفت تلمسان وباعتبارها عاصمة سياسية للدولة الزيانية خصوصا حركة علمية وأدبية وثقافية كبرى أهلها لان تحتل مكانة مرموقة بين المدن عبر تاريخها، فقد كانت تلمسان تشد إليها الرحال وتشرئب إليها نفوس طالبي العلم ومحترفي الأدب.

وقد نبع في تلمسان أدباء وشعراء وفقهاء تركوا إرثا معرفيا ضخما لازال تتذاكره الكتب التي تؤرخ للحياة الثقافية والعلمية والأدبية في العالم الإسلامي بأسره.

وقد تغنى الشعراء والمغنون بهذا الإرث العلمي الذي تختص به تلمسان حتى كانت عاصمة عليمة بحق، و ها هو الشاعر ابن مسايب ومن خلال قصيدته: " أراد كيف فعل " يقول:

من سكنها حتى قبة يصفى خلاص

شاهدتها الامم تفخر بخيرها

صاحب التوحيد سكنها واشتهار

لاهل العلوم وقراوا عليه الفنون

وصاحب التوحيد يعني صاحب العقائد ( الكبرى والصغرى ) وهو ابن يوسف السنوسي، وهو العالم المتحبر في علوم العقائد والذائع الصيت، وهو: أبو عبد الله محمد بن يوسف بن عمر بن شعيب السنوسي... وكثيرا ما كان أهل عصره وما بعده ينعتونه ببعض الأسماء والألقاب على حسب الاعتبار العلمي أو الديني فيدعونه الشيخ أو الإمام، ويلقنونه أيضا بالأشعري و علوم الطب وعلوم الحديث والسير وكذا مجموعات فتاوى وكذا الأوراد والوصايا، وقد عدد الأستاذ جمال الدين بوقلي حسن ورتبها فكانت ستة تآليف في علم المنطق، وتسعة عشر مؤلفا في علم التوحيد، وأربعة كتب في علم التفسير،

اينظر: ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع..، ص 231.

وكذا ستة تآليف في علوم الفقه والفرائض، أما في الذكر والتصوف فله ستة مصنفات وله كذلك تأليف واحد في علوم اللغة، في حين عد له خمسة مؤلفات في علوم الطبّ ، وعنوان واحد في علوم القرآن ، وكذلك له خمسة كتب في علوم الحديث وكتاب واحد في السير (2)، وبذلك يكون للشيخ ابن يوسف علوم الحديث وخمسون مؤلفا إضافة إلى مجموع فتاوي وكذا بعض أقواله وأوردته المأثورة.

وفي القصيدة نفسها يتغنى الشاعر ابن مسايب بعلماء تلمسان، فيقول: عندها بنو مرزوق نسبه الحسين والحبيب المقري الفاضل ذو الكمل

والمغيلي وابن معروف المكين

والامام ابن زكري الفقيه الاجل

كأن ابن يسحاف وابن سعيد ينذكر

من علاوا في العلوم وكل الفنون

والاصول والبيان في مناطق اللسون

إن الشاعر على دراية وافية بتاريخ تلمسان الثقافي والأدبي، وكذا بحركة

المد المعرفي التي شهدتها تلمسان عبر مراحل تاريخها.

في العقل و المنقول سمعت لهم اخبار

فبنو مرزوق الذين ذكرهم الشاعر من أعلام الفكر والأدب والأصول، وهم الشيخ احمد الأول ابن محمد بن مرزوق والشيخ محمد الرابع بن مرزوق الخطيب والجد الرئيس والشيخ أبو عبد الله محمد السادس ابن مرزوق الحفيد والشيخ محمد السابع ابن مرزوق الكفيف والشيخ محمد الثامن ابن مرزوق حفيد الكفيف.

وبنو مرزوق هم من قبيلة عجيسة التي كانت تقطن منطقة المسيلة وقلعة بنى حماد بجبال المسيلة واقليم الزاب في شرق منطقة الهضاب العليا الجزائرية

المرجع السابق، ص ص 241- 246.

الشرقية، والبعض فيها كان يقطن جنوب تونس الحالية التي كانت تعرف آنذاك بإفريقيا 1.

وفي نهاية القرنين الخامس الهجري والحادي عشر الميلادي هاجرت هذه العائلة من القيروان إلى تلمسان بعد أن زحف عرب بني هلال على شمال افريقيا ، واستقرت برباط العباد ، وتوارث أفرادها خدمة أبي مدين شعيب بن الحسين ورباطه، كقيمين واشتغلوا بالعلم والتدريس والثقافة والدين، وخاض البعض منهم غمار السياسة وكان لهم شأن<sup>2</sup>.

ويذهب صاحب البستان الى أنه كان مجاب الدعوة .. " وقبره مشهور بالمرج ما بين الاسوار خارج باب الجياد وبقبره في الخير ما يقصد للتبرك والدعاء عنده"4.

ا ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط..، ص 101.

<sup>2</sup>نفسه.

نفسه: ص 106.

البستان في ذكر الأولياء بتلمسان..، ص 27.

أما محمد الرابع بن مرزوق الخطيب فهو " العالم الثاني من علماء أسرة ابن مرزوق، هو أبو عبد الله شمس الدين محمد ( الرابع ) بن أحمد الأول بن محمد ( الثاني ) بن محمد ( الأول ) ابن أبي بكر مرزوق الذي اشتهر بألقاب الخطيب والجد والرئيس . ولد بتلمسان آخر عام 710ه/ 1310م واعتكف على حفظ القرآن الكريم منذ صغره ، وتعلم مبادئ اللغة العربية وآدابها بتلمسان على عادة كل الصغار وأطفال المسلمين أ.

أما محمد السادس ابن مرزوق الحفيد: أبو عبد الله بن مرزوق العجبي المعروف بالحفيد ، ولد بتلمسان عام 766ه / 1364م ونشأ بها آخذ العلم عن والده وعن سعيد العقباني وغيرهما من جلة علمائها ثم قصد تونس ففاس فالقاهرة ، آخذا على من لقي بها من العلماء ، وقد أشتهر حتى صار يدعى شيخ الإسلام، وكانت وفاته بتلمسان عام 842ه/ 1439م ، وضريحه بها مشهور بالزاوية الجنوبية الغربية من الجامع الأعظم 2.

ويذهب الأستاذ بوعزيز إلى أنه درس على أبيه أحمد ( الثاني ) وعمه محمد ( الخامس ) وعلى عالم المغرب العربي القاضي سعيد العقباني، وأبي إسحاق إبراهيم المصمودي، والأشهب الغماري وأبي محمد عبد الله بن الشريف التلمساني وتعلم تلاوة القرآن بزاوية نافع على يد الشيخ عثمان الزواوي<sup>3</sup>.

ابن مرزوق الآخر هو محمد السابع ابن مرزوق الكفيف، وهو " أبو الفضل محمد ابن مرزوق المعروف بالكفيف، ولد بتلمسان عام 824هـ/ 1421م وهو ولد ابن مرزوق الحفيد ونشأ بتلمسان ودرس عاصم العقباني وأبي

<sup>1</sup> ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط..، ص 111.

وعن ترجمته ينظر: البستان ..، ص ص 184 – 190.

² ينظر: باقة السوسان.. ، ص 432.

قينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط، ص 125.

الفضل ولد ابن الإمام الشيخ عبد الرحمن الثعالبي وغيرهم، وارتحل إلى الشرق فأجازه بمصر شيخ الإسلام ابن حجر العسقلاني ودخل مكة عام 861ه/ 1457م فأخذ عنه الفقه والأصول العربية والمنطق ثم رجع إلى تلمسان، فاخذ عنه جماعة من جملتهم ابن أخته الخطيب ابن مرزوق وابن العباس الصغير، وكانت وفاته عام 901ه/ 1496م. قيل عن ابن مرزوق الكفيف أنه كان علم الأعلام وحجة أ.

أما آخر علماء آل ابن مرزوق فهو محمد الشافي ابن مرزوق ، الشهير بالخطيب وحفيد الكفيف ، ولد بتلمسان ، وتضلع في علوم الحديث بصورة خاصة مثل جديه ابن مرزوق، الجد والحفيد ابن مرزوق العجيبي ، ودرس على خالد محمد ( السابع ) ابن مرزوق الكفيف، وعلى محمد بن العباس ومحمد التنسي، وأبي عبد الله العبادي وغيرهم من العلماء الاجلاء الفضلاء في عهده 2.(2)

وإلى جانب ذكر آل ابن مرزوق، فقد أتى ذكر الشاعر على العلامة " المقرّي " وذلك حين قال:

عندها بنو مرزوق نسبة الحسن والحبيب المقري الفاضل ذو الكمل

ا ينظر: باقة السوسان.. ، ص 441.

²ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط... ص 138.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>نفسه.

والمقرّي هذا لم يوضح الشاعر أيهم يخص بالذكر، فمن اشتهر بلقب " المقري " من علماء تلمسان ثلاثة و هم أبو عبد الله محمد المقري وسعيد بن أحمد المقري والشيخ أبو العباس أحمد المقري.

أما أبو عبد الله محمد القمري نهر أبو عبد الله محمد بن محمد بن أحمد ابن أبي بكر بن يحي ابن عبد الرحمن بن علي المقري ، وقد ولد بتلمسان خلال إمارة أبي حمو موسى الأول بن عثمان ابن ياغمراسن بن زيان في أوائل القرن الثامن الهجري (الرابع عشر الميلادي) ، واعتكف في صغره على حفظ القرآن الكريم ، ثم تصدى لتعليم العلوم والمعارف العربية الإسلامية على شيوخ تلمسان وعلمائها أمثال ابني الإمام ، وعمران المشدالي وإبراهيم السلاوي والقاضي محمد بن عبد النور والمجاصي والقاضي حسن السبتي وابن هدية القريشي ومحمد التميمي ومحمد الباروني وموسى المصمودي وابن النجار والمكناسي والزبيدي التونسي ... والرندي والجزولي وابن مرزوق العجيبي والصنهاجي والابلى ، وغيرهم 1.

وقد توفي بفاس يوم الأربعاء 29 جمادي الأولى عام 759 ه/ 1358م وحملت جثته إلى تلمسان ودفن بها.

أما " المقري " الثاني فهو سعيد بن احمد المقري ، ولد بمدينة تلمسان عام 928ه/ 1522م، وهو حفيد حفيدة محمد بن مرزوق أبي لحيتين حفظ القرآن الكريم على الشيخ حاجي الوهراني وأخذ أيضا لباس الخرقة في علم التصوف<sup>2</sup>.

يشير الأستاذ بوعزيز إلى أنه درس الفقه والأصول والمنطق على الشيخ عمر الراشدي وشقرون بن هبة الوجدي والشيخ محمد أبي السادات المديوني

ا ينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط..، ص 255.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> نفسه: ص 162.

وأخذ علم التصوف على الشيخ علي بن يحي السلكيين والشيخ حاجي الوهراني، وكان يميل كثيرا إلى علم التوحيد والتصوف كما كان صاحب باع طويل في علوم الحديث والتوحيد والفقه واللغة والشعر والأمثال وأخبار الناس ومذاهبهم وأيام العرب وسيرهم وحروبهم وسير الصالحين والأولياء ومذاهب الصوفية، وقد اعتبره البعض إماما في علوم العقلية كالحساب والفرائض والمنطق والهندسة والطب والتشريح والتنجيم والفلاحة وأمور البناء وفي العلوم القديمة والحديثة، مارس التدريس لكثير من العلوم العقلية والنقلية بمدينة تلمسان ودرس عليه جيل من طلبة العلم وتخرجوا عليه ومنهم :محمد العشوي الندرومي وأحمد بن أبي عبد الله الزيانين وأحمد بن أبي مدين أ.

ولا تُعرف بالضبط سنة وفاته، غير أن الأستاذ بوعزيز يذهب إلى أنه كان ما يزال حيا عام 1011 ه / 1602 م ويرجع أن وفاته كانت في حدود عام 1020 ه أو قبلها بقليل  $^2$ .

أما ثالث العلماء ممن لقب بـ " المقري " فهو أبو العباس أحمد بن محمد بن أحمد بن يحي بن عبد الرحمن بن أبي العيشي بن محمد المقري الملقب بشهاب الدين، وقد ولد عام 986 ه / 1577–1578م بتلمسان ، وذلك اعتمادا على رواية عبد الوهاب بن منصور محقق كتاب روض الانس، وحفظ القرآن الكريم في صغره، واعتكف على دراسة العلوم العربية الدينية واللغوية والأدبية، فدرس على عمّه أبي سعيد المقري صحيح البخاري ، وكتاب الحديث السنة المشهورة وغيرها ، كما درس على علماء آخرين ذوي شهرة ومكانة.

المرجع السابق، ص 262.

<sup>263</sup> ص 263.

<sup>3</sup>نفسه.

وقد سافر إلى مراكش وفاس حيث تولى وظيفة الإفتاء، ثم الى القاهرة، كما سافر إلى دمشق واشتغل بها بالتدريس، وهو صاحب كتاب " نفح الطيب "، وقد توفي بالقاهرة عام 1051 ه/ يناير 1632 م، ودفن قرب الجامع الأزهر.

ولعل الشاعر كان يقصد الشيخ المقري صاحب نفح الطيب باعتباره أشهر من لقب بالمقري.

ثم ان الشاعر ينتقل لذكر علماء آخرين ممن اشتهرت بهم مدينة تلمسان فالشيخ المغيلي وابن معروف والإمام ابن زكري وذلك حين يقول: والمغيلي وابن معروف المكين والامام ابن زكري الفقيه الأجل

فالميغلي هو الشيخ عبد الكريم المغيلي صاحب كتاب " مصباح الأرواح"، وهو أبو عبد الله محمد بن عبد الكريم المغيلي نشأ بتلمسان وأخذ من علمائها ومن غيرهم كمحمد ابن عبد الجبار الفقيقي والعاقب الاصمي والفقيه ابن أحمد ، وسكن واحة توات بالصحراء الكبرى ، ووقع له بها حوادث خطيرة مع يهودها أدت إلى قتالهم وهدم بيعهم بعد أن استفتى علماء تلمسان وفاس وتونس في ذلك الأمر ، ثم سافر إلى السودان واجتمع بسلطان " كنو " ثم انتقل إلى " التكرور "، ثم عاد إلى توات بعد أن بلغه اليهود انتقموا منه بقتل ولده، فكانت وفاته بها عام 909 ه / 1504 وقبره بها مشهور بنيت عليه زاوية لطلبة العلم أ.

وقصة الشيخ ابن عبد الكريم المغيلي معروفة، كتب عنها كثير من المؤرخين أمثال الأستاذ يحي بوعزيز من خلال كتابه: أعلام الثقافة في الجزائر المحروسة"، وكذا من خلال كتابه " تلمسان عاصمة المغرب الأوسط " ، وكذا

\_\_\_

<sup>·</sup> ينظر: باقة السوسان..، ص ص 441، 442.

الأستاذ أبو القاسم سعد الله من خلال مؤلفاته منها: " تاريخ الجزائر الثقافي " وغيرهم.

وللشيخ المغيلي عدة مؤلفات منها " البدر المنير في علم التغيير " ومصباح الأرواح في أصول الفلاح... وغيرها وقد جاوزت العشرة مصنفات إضافة إلى عدة قصائد وغيرها من الروايات.

أما الإمام ابن زكري فهو أحمد بن محمد بن زكري المازوني نشأ بتلمسان وكان في ابتداء أمره يتعاطى الحياكة ليتمه وفقره، ثم إن الشيخ أحمد بن زاغو تفطن لنباهة الفتى معرضه على طلب العلم ، فدرس على ابن زاغوا وقاسم العقباني وابن مرزوق وأحمد بن العباس وغيرهم، وأخذ عنه بعد ذلك جماعة أجلهم أحمد زروق وابن مرزوق (حفيد الحفيد) ومحمد بن العباس وغيرهم، وكانت وفاته عام 899 ه / 1493م.

وقد كان ابن زكري بارعا في الأصول والفروع والتفسير، كما كان ناظما وناثرا وشغل خطة الإفتاء بتلمسان ، وله فتاوي كثيرة موجودة في" المعاير" وغيره ، ومن مؤلفاته " مسائل القضاء والفتيا "، و " بغية الطالب في شرح عقيدة ابن الحاجب و " المنظومة الكبرى في علم الكلام " تتيف على 1500 بيت عنوانها: "محصل المقاصد مما به تعتبر العقائد " وغيرها2.

ثم إن الشاعر وإضافة لذكر بعض أئمة العلم بتلمسان فإنه يذكر أن المدينة قد عرفت حركة ثقافية واسعة سواء في مجالات الأدب والفكر والفلسفة وعلم الكلام، أو ما يتعارف عليها بالعلوم العقلية، أم في فضاءات علوم الفقه والحديث والأصول وغيرها وهي ما يتعارف عليها بالعلوم النقلية، وهذا ما يبنه من خلال قوله:

المرجع السابق، ص 439.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>نفسه، ص 440.

في العقل و المنقول سمعت لهم أخبار والأصول و البيان في منطق اللون

وكذلك فإن تلمسان مدينة للأدب وللفكر، فهذا عبد الحميد عبابسة يتغنى بأدباء ومشاهير تلمسان فيقول في قصيدة "ملحمة ثورية يا عيد الاحرار" : الشاب الظريف التلمساني شاعر ابن هنية في علمه حاذق فطين ابن خلدون دواوين تشتهر فيلسوف مشهور من الفائزين

فالشاب الظريف التلمساني من شعراء تلمسان المعدودين وهو محمد بن سليمان، والملقب بشمس الدّين، ولد بالقاهرة عام 661 ه/ 1263م ونشا بدمشق وولي عمالة الخزانة فيها وكانت وفاته بها عام 688 ه/ 1289م وهو لا يزال في ريعان الشباب 2.(1)

وقد كان الشاب الظريف شاعرا مجيدا، قال القاضي شهاب الدين فضل الله في حقه " رق شعره فكاد أن يشرب ودق فلا غرو للقصب أن ترقص والحمام أن يطرب " وأكثر شعره لا بل كله رشيق الألفاظ سهل على الحفاظ...، وله ديوان شعر مطبوع، وأكثر شعره في الغزل وبعضه في المديح النبوي " ...

أما ابن هدية فهو الشيخ والعالم الجليل محمد بن منصور بن هدية القرشي النسب التلمساني دارا ومنشأ، تولى خطة القضاء ببلدة مع كتابة السير للسلطان الذي كان يشاوره في تدبير ملكه ولا يجري شيئا من الأمور إلا بعد

امسجلة بالإذاعة الوطنية.

²ينظر: باقة السوسان..، ص 473.

<sup>3</sup> نفسه، ص 473.

<sup>4</sup>نفسه.

استطلاع نظرة ، توفي بتلمسان عام 736 هـ/ 1336م، قبل وفاة السلطان أبي تاشفين الأول واستيلاء أبى الحسن المريني على عاصمته  $^{1}$ .

وكان ابن هدية من أئمة اللسان والأدب ، وكان كاتبا بليغا فنشيء الرسائل المطولة في فنون شتى كما كان ذا حظّ وافر من التاريخ ، وله من المؤلفات: "تاريخ تلمسان" و شرح رسالة ابن خميس أمّا عنوانها فهو "العلق النفيس في شرح رسالة ابن خميس"... وغيرها من المؤلفات<sup>2</sup>. (2)

وكذلك ذكر الشاعر عبد الحميد عبابسة ابن خلدون ، في نفس القصيدة وذلك حبن بقول:

فيلسوف مشهور من الفائزين

ابن خلدون دواوین تشتهر

وكما هو معروف فإن عالمين عرفا بلقب ابن خلدون، وهما عبد الرحمن بن خلدون صاحب المقدمة وكذا كتاب " ديوان العبر " المعروف بتاريخ ابن خلدون ، وكذا أبو زكريا يحيى بن خلدون صاحب بغية الرواد.

فأما الثاني ( أبو زكرياء يحي بن خلدون )، وهو من مواليد تونس عام 736 ه / 1333 م، وحفظ القرآن الكريم على الشيخ ابن أبو القرشي، وتعلم عنه القراءات سبع للقرآن الكريم ودرس كتاب التقصي لابن البر في أحاديث الموطأ<sup>3</sup>.

وقد كان يحي بن خلدون متبحرا في علوم اللغة والآداب، وكما عرف أنه كان كاتبا لأبي حمو الزياني ومؤرخا له وسيرته وسيرة أجداده وعاصمة إمارة تلمسان، ومن أهم تصانيفه " بغية الرواد في ذكر ملوك بني عبد الواد".

انفسه: ص 484.

<sup>2</sup> المرجع السابق، ص 485.

نينظر: مدينة تلمسان عاصمة المغرب الأوسط.. ، ص 222.

وقد توفي في رمضان 780 ه/ 1739م مغتالا بعد عودته من صلاة التراويح.

أما عبد الرحمن بن خلدون، فهو العالم البحر الأكبر صاحب المقدمة، ولد في مدينة تونس يوم أول رمضان عام 732 ه/ 1331 م وتربى في أحضان والده محمد، الذي أوكل أمر تعليمه إلى الشيخ أبي عبد الله محمد بن نزال الأنصاري البلنسي الذي علمه، كما اخذ علوم اللغة العربية وصناعة الشعر على يد أبيه ، وكذلك على الشيخ الحصايري وعدد من مشايخة اللغة، ودرس الفقه على يد عدد من المشايخ أمثال الحياني ومحمد القصير وغيرهم أ.

ولابن خلدون عبد الرحمن مؤلفات عديدة و التي منها "المقدمة "، حيث تعد من أعظم ما ألف في علم العمران ، كما سماه ابن خلدون ، ومن الدارسين من يجعل المقدمة حجر الأساس الذي انبثقت عليه النظريات الاجتماعية الحديثة ، وكذلك كتاب "ديوان العبر"، وهو كذلك من أكبر كتب التاريخ وأعظمها وهو كذلك ذو صيت ذائع وشهرة واسعة تخطت حدود الدول العربية والإسلامية ، وقد ترجمت كتبه من لدن الغرب بغية دراستها والإفادة منها.

وقد تولى ابن خلدون منصب القضاء ستة مرات ، بيد انه وعندما تسلم ابن خلدون منصب قاضي المالكية في المرة السادسة كان قد عجز ، وتقدم به السن كثيرا ، ويبدوا أن التقلبات التي عاشها طوال حياته خاصة صراعه ضد الفقهاء المتزمتين بالقاهرة ، قد أثرت فيه كثيرا ، ولذلك لم يبق إلا أسبوعين أو ثلاثة ثم توفي يوم الأربعاء 25 رمضان 808 ه / 17 مارس 1406 م عن عمر ستة وسبعين عاما تقريبا، ودفن بمقبرة الصوفية خارج باب النصر

<sup>1</sup> المرجع السابق، ص ص 164- 165.

بالقاهرة، ولكن قبره غير معروف الآن رغم الحفريات والتحريات التي أجريت على ذلك  $^{1}$ .

ويتابع الشاعر بن مسايب حديثه عن العلماء والفقهاء الذين عرفتهم تلمسان فيقول:

والفقيه ابن عيسى والصعد والخطيب

كان في البهجة يسمى ابن اليمام

تحت باب العقبة في جوارها قريب

وابن النصر احمد المدفون يا كرام

فالشاعر إنما يتغنى بعلماء تلمسان، الذين جعلوا من المدينة منارة للعلم وأضحت تشد إليها الرحال وتشرئب إليها نفوس طلبة العلم والعلماء، وقد كانت تلمسان بحق عاصمة سياسية وثقافية بها حركة علمية واسعة ، فقد عرفت بمدارسها ومناظرتها بين العلماء ومجالاتها الفكرية بين الفقهاء والعلماء.

انفسه: ص 221.

## 4/ مدينة الدّين:

ومن المواضيع التي تتاولها شعر أو أغاني الحوفي، وصف الأولياء الصالحين، حيث تطرق إلى موضوعات التديّن والتصوّف التي تشمل مضامين الصلاة على النبيّ، والتبرك بالأولياء الصالحين، ومن الأغاني الشعبية التلمسانية التي تدلّ على أن للأولياء الصالحين وأصحاب الأضرحة مكانة خاصة في أفئدة سكان المنطقة نجد الكثير منهم يرددونها في مناسبات الأعراس والإنجاب، قصد قضاء مآرب ما، حيث تعددت مقطوعات الحوفي والتي منها:

وَعْلَى النبي صَلِيتْ وَعْلَى رِجَالْ اللَّه وَعْلَى رِجَالْ اللَّه تُلاَثَة بْلاَ مَنَة وَدْخُولْ الجَنَة زيدُوا والصللاَة عْليه

بَاسْمَ الله بْدِيتْ اسْلاَمِي عْلَى المُرَابْطِينْ 1 أَطْلُبْ عْلَى رَبِّي أَطْلُبْ عْلَى رَبِّي المُرَابْطِينْ الحَبْ المَجْ والصنلاَةُ يَا عَاشْقِينْ النبي

وفي مقطوعة أخرى التي تصف الأولياء الصالحين وأضرحتهم ، لاسيّما أولياء قرية "عين الحوت"، تقول إحداهن:

268

أي الأولياء الصالحين، مثل سيدي بومدين الغوث، وسيدي عبد الله.

سُلاَمِي عْلَى الشُرَفَاء سُلاَمِي عْلَى الشُرَفَاء سُلاَمِي عْلَى المُرَابِطِينِ وعْلَى سِيدِي عَبْدُ اللَّه وعْلَى مُحَمَدْ بَنْ عْلَي وَعْلَى أَبِي عَبْدَ اللَّه وَعْلَى أَبِي عَبْدَ اللَّه

مَوَالِينْ عَيْنْ الحُوتْ 1 سُلاَمِي قُنُوتْ 2 والتُّرِية مِنْ يَقُوتْ وَالتُّرِية مِنْ يَقُوتْ وَخُضُورَة التَّابُوتُ المَيرْ عَيْنْ الحُوتْ المَوتْ

ڌ

عرّضت الشاعرة "الحوافة" في هذه المقطوعة كما قلت إلى وصف الأولياء الصالحين لقرية عين الحوت، ومن بين هؤلاء، "سيدي عبد الله" وأصله من مغراوة، كان في نزاع مستمر مع السلطان الزياني محمد الثابثي، وتقع قبته في جانب الربوة المسيطرة على عين الحوت، ومن الناحية الغربية، ومحمد بن علي ينحدر من الجيل الرابع لذرية سيدي عبد الله ضريحه مربع الشكل مظلل بالنخيل يبتعد بحوالي مئة متر إلى الشمال من قبة جده، مات في سنة بالنخيل يبتعد بحوالي المالح صاحب الكرامات ذو الأخلاق الحميدة، المجاب للدعوة.

اتقع قرية عين الحوت على بعد 8 كيلومترات من الشمال مدينة تلمسان، تلقب بقرية

أولياء الله الصالحين، وقد اتخذت اسمها من العين التي تقع في مدخل القرية. والتي يوجد

بها أنواع من الأسماك هي في اعتقاد السكان اسماك مقدسة. (ينظر:

W.Marcais, Dialecte Arabe parlé a Tlemcen, p218).

<sup>2</sup> بمعنى الزاوية.



## أولا- ملحق بالنصوص الشعبية التي تغنت بتلمسان

## "يَا ضَوَّ عْيَانِي" للشاعر أبي مدين بن سهلة

يَا الشُّمْرِي زَرْفَ الْجَنْحَانْ جَـمَّـــلْ وَ سْعَــانِـي سَلَّمْ عْلَى نَاسَ تْلَـمْسَانْ

كُونَاكُ سِيسَانِي

يَا زِينَ السَدَرْجَة

نَـرْسَلُكُ لَبْنَاتُ البَهْجَة

رُوخ آغ ف رَجَ ـــــة

وَ آدْخُلْ عْلَى دَرْبَ السَّجَّانْ

تَتْ فَ رَج فَ رَجَ ــــة

فَى النِهَا وَ الرِّيِنُ الفَّتَّانُ &&&&&

يَا حْمَامْ بْقَلْبَكْ مَشْرُوحْ تَلْقَى زَهْ \_\_\_\_\_\_ وَ الــــــــرُّوحْ فَى السُّويقَة عَنْدَ الفَرَّانْ بَهْ وَاهَا مَ جُرُوحُ خَاطْرِي وَ دُلِيلِي حَيْرَانْ &&&&&&&& مَــنْ تَـــمَ عَــوْلْ دَرْبْ مَسُوفَة لِهُ آدْخُهِ بَالَكُ لاَ تَاخْصَفَال، حَوَّسْ بْعَيْنَكْ فَى السقرَّانْ السرِّين السكسامَال

يَا دْرَى بَاقِــي كِيفْ آزْمَــانْ &&&&&

التربين المكسكسون السمَاوَث فِي دَرْبُ الشُّولُ شِي بُناوَث فِي دَرْبُ الشُّولُ

خُـلاًوْنِــي بَـهُـلُـولْ

هَايَهُ عُلَى عَقْلِي

حَيْران

رُحَ لْسهُ مَ رَسُولُ

بَالَهُنَا وَ الْجُودُ آوْ الأَحْسَانُ &&&&&&

تَ طِ زُورَة

لْعَنْدْ كَحْلَ السَّالَفْ بَـدْرَة

ضَــاؤيَــة الــغـرة

شبيهة البَدْرَ آمْنِينْ آيْبَانْ

يَا سَابَغُ الأَلْمَاخُ عَنْدُ سِيدِي الشَّعَارُ آرْتَاخُ

كَفَ مُن التَّنْ وَاحْ شُفْ مَنْ نَهْوَى غُضْنَ البَانُ مَطْبُوعَة الألْمَاحُ

مَــنْ ثَـمَ اعْــزَمْ طِـــن

لْدَرْبْ سِيدِي لَحْسَنْ لاَ غِيرْ

وَ آذْخُ لِ بَ ابْ زِيرِ رَ

فَاقَدْ آهْلِي وَاشَنْ هُمَانْ

زَادُونِ \_\_\_\_ي تَ حُدِيدِ رَ

حَالْتِي بَالمَحْنَة تَشْيَانْ &&&&&&

أَث رَلْ بَ ابْ آغ لِي قاقد الرُّهْ رَة وَ آغ وَالِي مَ نُ شَطُ دُ وا بَ الِي آؤ صَارُ لُونِي مَ ثُلَ اليُرْقَانَ آغ مَ الله عَ الْسِي

كُلْ يُـؤمَ آنْـجَدَّدْ الأحْــزَانْ &&&&&

يَا وَكَ دَ الطَّوبِي إِذَا وْصَلْتُ لُـدَرْبُ المَـقْبِي إِذَا وْصَلْتُ لُـدَرْبُ المَـقْبِي فَاقَـدْ مَـحْبُ وبِي فَاقَـدْ مَـحْبُ وبِي

فَضَّلْهَا رَبِّ

بْزِينْهَا عَنْ جَمْعَ النَّسُوانْ &&&&&&

مَ نُ تَ مَ آثَ بَ رَمْ لُدَرْبْ بَ نُ حَرْبِيطْ ثُـقَـدُمْ تَ مَ حَالِلهِ عَالَمْ بَنْتُ نَسْبَة غَالْبَة السَّسَانُ

لَـوْنَـغـيَـانَـكُــتَــمْ

صَاحَبْ السَّرْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ آيْبَانْ

يَا جَيَّدُ الأطْسِيَانِ

نَـرْسَـلَكُ لَلْـرِّيـنْ المَسْرَارْ

فِي سِيدِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي البَّارِي

يَنْظُرُونِي بَيْنَ البِيبَانْ

يَكُوِي وَا بُكُولِ اللَّهِ نَكُولُ اللَّهِ ال

مَنْ يَــرَاهُمْ يَـمْسَـا دَهْشَـانْ &&&&&&

مَانُ تَامُّ تَطَالُكُ فَيَا عُمَامُ لُوَاسَ الْمَصْدَعُ يَاحُمَامُ لُوَاسَ الْمَصْدَعُ وَانِي مَا شَطَمَّ عُ بُصَافْيَة فَى آزْقَاقُ الْـرُمَّانُ بِسَهَا مَا مَا شُولًا فَيَة فَى آزْقَاقُ الْـرُمَّانُ

آش يَـجْمَعْنَاكِيفْ آزْمَــانْ &&&&&&

السِزِّيسِ نَ السِضَّ اوِي يَامْنَة فِي سِيدِي الحَلْوي

بَــهْــوَاهَــا مَــكْــوي

خَاطْرِي وَ دُلِيلِي حَيْرانْ

كُـونَـكُ مَـغـنَـاوِي

تَكْتَمْ سَرِي لَيْسَ آيْبَانْ 8.8.8

يَاكَحْلُ النَّجْلَة

طِرْ فِي الأَمْرِانْ آتْعَكَى

لِأَهْلَ آبْنِ جَهْلَ آ

يَحَفظك مُولانا الرَّحْمَان

مَنْ دَرْبَ السغَالَاتُ السعَالَاتُ السعَالِيَّةُ السعَالَاتُ السعَالِيِّ السعَالَاتِ السعَالَاتُ السعَالِيِّ السعَالِيُّ السعَالِيِّ العَالِيِّ السعَالِيِّ العَلْمِيْلِيِّ السعَالِيِّ السعَالِيِّ العَالِيِيِّ العَالِيِيِّ العَلْمِيْلِيِيِّ العَلْمِيْلِيِيِّ العَلْمِيْل

وَ الحُسُودُ وَ جُمِيعُ الرَّقْبَانُ &&&&&&

أُطْلَعْ مَنْ تَصِمَّ

فَاقَدْ الرُّهْرَة وَ آفْطِيمَة

عَــنْـدَكُ فَــى الحُــومَــة

سَاكْنِينْ آمْعَ هُمْ جِيرَانْ

زَادُوا لِـــي نَـــقْـمَــة

شَــوْشُــونِي فُــوق النِّــيــرَانْ &&&&&

يَا صَافِي الآجْنَاخِ
عَنْدُ سِيدِي اليَدُونَ آرَتَاخُ
فِي اليَدُّونَ آرَتَاخُ
فِي السِزِّينَ الوَضَّاخُ
أَنْظُرْ بْعَيْنَاكُ يَا وَرْشَانُ
أَنْظُرْ بْعَيْنَاكُ يَا وَرْشَانُ
ثَلَيْمَ رَاهَ آفْتَ عَنْ فَيْ فَالْمَانُ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْ الْحُلْقُ عَنْ الْعُنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَا عَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلْمُ عَلَيْ عَلَى الْعُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعُلْمُ عَلَيْ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعُلْمُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُلْعِلَى الْعَلَالِيْلُولُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى الْعَلَالُولُولُ

وَرْدْ فَــاحْ مْعَ بَـنْ نُعْمَـانْ &&&&&&

تَ جُ فَ ثُ نُ وَنِ ي

يَامْنَة وَ الشُّوشُ وَشُ آوْ عَيْنِي

بَهُ وَاهُمُ رَانِ ي

كُلْ لِيلَة بَايَتْ سَهْرَانْ

آش آيْ صَبِّ زِنِي

عْلَى آفْرَاقْهُمْ يَا غَالِي الشَّانْ &&&&&&

يَاصَافِي الجَنْحِينَ

طِرْ وَ آنْ زَلْ فَى الصَّبَّ انِينْ

فَاقَدْ كُحْلَ العَيْنَ

شُفْ مَنْ نَهْ وَي غُصْنَ البَانْ

مَـنْ فَـاتْ الـبَـدْرِيـنْ

زيــــنــهـــا وَبْـهــاهـــا فَـــّـــان &&&&&&

كَــانْ آنْــتُ تَــبُـاتْ

إِذَا وْصَلْتُ لْدَرْبَ الْحَوَّاتْ

تَـــة ظَــلْ آوْ بَــاتْ

عَـنْـدْ طُـولَ آغـلام المِسيدان

مَس بُوعُ السرَّمْ قَساتُ

فَاطْمَة مَذْبَلَة الأَعْيَانُ

مَن دَرْبُ السطّنعَة

تَافْراطَة لِسه آدَّعَسى

و ثصيب ازبَاعَة

لابسين السشاش آو رَوَان

مَــرْپَــــمْ آوْ خِيـــرَة يَـا وَرْشَـــــانْ &&&&&&

يَا زَهْ وَ أَنْ جَالِي

إِذَا وْصَلْتُ لْسَقَصْرَ البَالِي

يَـحْضِيكُ العَالِي

لاَ تُسَاعً فَ فِي شِيطًانْ

آعْـــزَمْ خَــبَّــزنِــي بَاللِّـي كَــانْ &&&&&&

ثــــة يَا قُــمْــري

كَامَــلُ الــزِّيــنُ ضِــيَا بَــضـرِي

مَنْ فَضْحَتْ سَرِي

جَفْلُ وهَا آغُلَامُ النَّسُوان

ئــارك يـا بــدري

آڤُداتْ فَى الجُوفْ آبُلاَ دُخَّانْ 8.8.8

أَفْ هَا المَ عْنَى

طِ ر يَا قُ مُ رِي بَ رُزَانَ ة

فَاقَدْ بُوخَانَة

بَذُّكْ رُوهَا مَنْ بَابْ إِيْ لَانْ

فَضَّلْ مُصولاً نَصا

زيائه عَنْ جُمِيعَ النَّسُوانْ &&&&&&

كَانْ آنْتُ طُرْقِي

إِذَا وْصَلْتُ لَلْسُوقُ السَّفُوقِي

فِ يَ دَرْبَ السشَّرْقِ ي

عَـنْد جَامَع سِيدِي عُمْران

ثَــة كُثَـــز عُــشَـقِــي

آؤ خُفْتُ سَرِّي لَلنَّاسُ آيْبَانُ &&&&&&

رْيَاضْ بَنْ فَارَسْ بَسِنْ يُسدِيكْ

بَــسْلامْ آمْــوَالِــيــكْ

مَ جُده يَه ديك الرَّحْمَان

يَا زِينَ الجَنْحِينَ

نَـرْسُلُكُ تَمْشِي لِـي فَـي الحِــينْ

شُفْهَا وَ رُجَعْ فِي الأَمَانُ

أنْظر بَحْرَ الرِّيسنْ

أَنْـشَـهَــز فَـى بُلَـدْ ثُلَمْسَـانْ &&&&&&

يَا صَافِي الأَهْدَابُ

بَابُ الحديد طُه في الأَدْرَاب

ءاه غــــــاب مَــن صَـــاب

يَ عَطْفُ والِي بَعْدَ التِّيهَانُ عُلِي الأَّحْبَابُ طَالَتُ الخِيبَة يَا وَرْشَانُ طَالَتُ الخِيبَة يَا وَرْشَانُ &&&&&&

يَا زَهْوُ السَّاطُوْ السَّالِ وَالْ عُلَى السَّارُ الْ عُلَى السَّارِ وَ الْسُلَّالِ وَالْ عُلَى السَّالِ وَال وَ آذْخُسُلُ لَلْسَسُّوْلُ بَالَكُ آتُسَانُ مُنَ الدِّيسُوانُ بَالَكُ آتُسَانُ مُنَ الدِّيسُوانُ

مَكْتُ وبْ مْـــقَـــدُّرْ

خُفْتُ السَّرْ يُبُوخِ إِذَا ذُكَرْتُ أَسَهُ زَهْوَ السرُّوخِ السَّفَالْبُ السَّمِجُرُوخِ

خَايَفْ عُلَى قَلْبِي الوَسْنَانُ لِأَيْسِي مَدْ فُروحُ

مَنْ هُواهُمْ جَرَّعْتُ آمْحَانُ &&&&&&

تَـــــمَّ شِــــي خَــــوْدَاتْ

زينه من فاق على البناث

طَمُّومْ آوْ جَاتُ

وَ آسْم نَ جُهُ غَالْيَهُ الشّان

مَنْهَا الروع آفْنَاتُ

وَ العُـقَــلُ طَــازُ بُــلاً جَنْحَــانُ هُــلاً جَنْحَــانُ هُــلاً جَنْحَــانُ

طِـرْ وَ آغـزَمْ فَى الحِيـنْ

لَلْعُقِيبَة وَ الْغَسَّ الِينَ

فَاقَدْ بَحْرَ السرِّيسْ

وَ آنْ شَهُ رُفُوقَ الرَّبْ عَ آزُكُ انْ

حَــتّـى مَنْ قُـرَغْــلِيــنْ

وَالْحَضَرْ وَ جُمِيعْ السُّكَانُ 88888

كَانْ آنْتُ خُلْطِي

إِذَا وْصَـلْتْ لْـدَرْبَ الـقَـاضِـي

عَنِّي لاَ تَبْطِي

فِي طريقك سِيدِي كِيون

آوْ رَاهْ عَــنْــكَ صَـــجَّ الأَمَــانْ هَــكُ مَـــجُ الأَمَــانْ هَـــانْ

يَا قُـمْ رِي رَقُـبْ

دَرْبْ السَّرُورْ لِسَهُ تُسَقِّسَرُوبْ

مَــڤــرُونْ الــحـاجَبْ

زِينْ هَا يَا قُمْ رِي مَاكَانْ

عَسَا فَى مُطَارِبُ

مَا يُسرَاجُوا مَايُةُ وا آمَانُ &&&&&&

مَاكَان آمْسالَة

و لا حَدِيثُ إلا بَثْ الله عَالَسة

فِ ي دَرْبُ آمُ الْكِ

مَنْ هُوِيتْ رْمَاقْ الطُّغْيَانْ

طَفْلَة زَعْبَالَـة

تُعَدَّبُ العَاشَقُ بَالَّةِ يهَانُ &&&&&&

يَا قُمْرِي نُوصِيكُ

دَرْبَ الْعَلَادَةِ مَا نَسؤرِيكُ

أنْظُرْ مَنْ يَبْغِيكُ

زِينْ هَا فَى البَهْجَة سُلْطَان

فَسى السدَّهْ في العَاوِيكُ

كُلُّ يُصِمَ آمْجَدُدْ سَلْسَوَانْ 3 هُمْ 3 هُمْ 3 هُمْ 5 هُمْ 5 هُمْ 5 مُمْ 5

مَـنْ تَــمَ آتَــرامَى

يَا حَـمَامُ لْـدَرْبَ كُـرِيـمَـة

أَدْخُــلْ حَــزْتْ ارْمَــا

فِيكُ رَانِينَ نَرْجَا لَهُ فَانْ

لا تَعْمَلْ ثُهْمَة

آو لاَ تُسبَسيَّ ن سَسرَّ الأَذْهَانُ &&&&&&

السرّيسنْ آثَعَدّي

و آنسشنع في سيدي المعدا

ط مُ ومْ آوْ خَ دَة

وَ آمْ لَــحْـسَـنْ زِيـنَ الــفَـنَّـانْ

كَوْدَتْ هُمْ مُكَودة

آؤ جَــاثنِــي فِــي رُبَــابُ الطُّغْيَانُ &&&&&

يَا جَيَّدُ الأَطْيِانِ

نَـرْسَـلَكُ لُـدَرْبَ الـسَّـمَّـارْ

تَاتِينِي بَآخُبَارُ

يَا القُمْرِي تَنْظُرْ بَآغْيَانْ

البُرْق السِّيَارُ

الـــقـــمَـــرْ وَ الشَّمْسُ فِــي الأَمْـــــرَانْ &&&&&

مَنْ تَعَمَّ تُهَاوِي

يَا حَمَامُ لُدُرْبُ حُسلاًوي

حَا العَارَمْ نَسهُ وَى

مَا آمْثَلُهَا فِي ذَا الرَّمَان

دَعْ وَتْ هَا دَعْ وَي

شَيَّ بْ يْ يِي دُونْ الـ شُّ بَّ انْ &&&&&&

السرِّيسنْ آسْسبَسانِسي

آوْ تَــلَّــفْ أَمْــرِي يَــا تَـمْـحَانِي

فى دَرْبُ السمَلْيَانِي

عَـنْـدْ جَـامَـعْ سِـيدِي الـوزّان

بَـنْ سَهْ لَا رَانِــي

آمَنْ السعَفُويَا عُظِيمُ الشَّانُ 8&&&&&

يَا ضَوَّ عُيَّانِي

يَا الشُّمْرِي زَرْقَ الْجَنْحَانْ

جَــمَّـــلْ وَ سْعَــانِــي

سَلَّمْ عُلَى نَاسَ ثُلَمْ عُلَى مَانَ

كُونَـكُ سِيسَانِـي

حَــدُ لاَ تَقْرا فِيهُ آمَــانْ

## قصيدة "رَبِّي قْضَى عْلِيهَا وَ الْوَقْتُ آدْعَاهَا "لَشَاعر محمد بن مسايب

رَبِّي قْضَى عْلِيهَا و الْوَقْتْ آدْعَاهَا فَي الْسَّابَقْ الْمُقَدَّرُ كَانْ اللِّي كَانْ

سُوَايَعْ الْسُعُودُ دَارَتْ الآيَّامْ مُعَهَا تُنكَّسُ الْزُمَانُ عُلِيهَا و اشْيَانُ

عُدْمَتْ مْشَاتْ فَسْدَتْ و الْظُلْمْ آخْلاَهَا مُدِينَةُ الْجُدَارِ بَلَدْ تُلَمْسَانُ

#### 8888888

مُدِينَةُ الْجُدَارُ اْصَلْهَ الْمُدُنُ الْسَّبْعَ الْمُدُنُ الْسَّبْعَ الْمُدُنُ الْسَّبْعَ الْمُدُنُ الْسَّبْعَ الْمَدُنُ الْمُدُنُ وَ الْبُقْعَ الْمَاسُكُلُ مَنْ يَدْخُلْهَ الْمَنْ يَدْخُلْهَ الْمَنْ يَدْخُلُهَ الْمُدُنُ الْمُنْ فَقُنْ الْصَّنْعَ الْمُنْ الْمُعُلِيْمُ الْمُعُلِيْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعُلِيْ وَالْمُعُلِيْعُلُولُ الْمُنْ الْمُعُلِيْعُلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلِيْعُلُولُ الْمُعُلِيْمُ الْمُعْلِيْعُلِيْ الْمُعْلِيْعُلُولُ الْمُنْعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعُلُولُ الْمُعْلِيْعُلُولُ الْمُعُلِيْعُلُولُ الْمُعْلِيْعُلُول

فَى مُواسَطُ الْجُبَلُ عَلاَّهَا و ابْنَاهَا وَ عُمَلُ لُهَا قُصُورُ وَ ابْرَاجِ بِيبَانُ وَ عُمَلُ لُهَا قُصُورُ وَ ابْرَاجِ بِيبَانُ

عَمْلُوا لِهَا قَوَاعَدْ بِهُمْ وَطَّاهَا حَتَى الْفْنَارْ فِيهَا مْنَ الْبُعْدْ يْبَانْ حَتَى الْفْنَارْ فِيهَا مْنَ الْبُعْدُ يْبَانْ

#### 8888888

كَانَتْ بْلَدْ يَا حَسْرَتْهَا مَطْبُوعَةُ الْلْبَاسُ و الْهَمَّة الْمُدُنْ عَرْفُوا قِيمَتْهَا وَ بْنِي مْرِينْ أَهْلَ الْحُكْمَة الْمُدُنْ عَرْفُوا قِيمَتْهَا وَبْنِي مْرِينْ أَهْلَ الْحُكْمَة حَازَتْ مْعَ الْعُرَبْ دَنْيَتْهَا عَنْدَ الْمُلُوكُ شَانْ وْ عُظْمَة رُجَالْ رَافْعَة نَصْرَتْهَا يُعَانْدُوا ابْطَالُ اللَّمَا وْجَالْ رَافْعَة نَصْرَتْهَا يُعَانْدُوا ابْطَالُ اللَّمَا

#### 88888888

كَانُوا الْمُلُوكُ يَسْتَغْنَاوا بْمَلْقَاهَا مَنْ لاَ أَخْذَتْ بَيْدُهُ وْ مَرَّة سَلْوَانْ مَنْ لاَ أَخْذَتْ بَيْدُهُ وْ مَرَّة سَلْوَانْ

جلْسُوا بْسَاطُ اسْقَاتُهُ و اسْقَاهَا بَيْنَ الْمُلُوكُ مَا يْسَمَّى سُلْطَانْ بَيْنَ الْمُلُوكُ مَا يْسَمَّى سُلْطَانْ

و مْقَامْهَا الْمُشَرِّفْ عَالِي فِيهَا أَهْلَ الْفَضْلُ مَجْتَمْعَة سَادَاتُ كُلْ سِيَّدْ وْ وَالِي مَنْ مَالْهَا مَالْ حُلالِي و آسْعَارْهَا رْخِيتْ وْغَالِي

كَانَتْ بْلَادْ مَجْدَ وْ رَفْعَة أَكْتَسْبَتْ رْبَابْ الْصَنْعَة آسْوَاقْهَا اسْوَاقْ الْسَّلْعَة

#### &&&&&&&

كُلُ الْنَّاسُ رَبْحَتْ اوَّلْ مَبْدَاهَا لأغُشْ لا خْدَعْ فِيهَا لا نَقْصَانْ

و الْيُومْ ضَرْهَا الْفْقَرْ و زَادْ اعْمَاهَا بَالْهُمْ وَ النَّكُدْ وَ الْهَوْلُ وْ الآحْرَانُ

#### 8888888

لا يَــدُ لا رُجَـلُ لا وَالِــي

كَانَـتْ بْلَادْ الْمْلُوكْ وَ الْوَزْرَاء وَ جْنُـودْ قَاهْـرَةْ وَ مُوالِي دِيمَا مْحَزْمَةْ مَشْتَمْرَا وخْيُولْهَا تْظَلْ تْشَالِي غَابُوا لْهَا رْجَالْ الْنَعْرَا ومْسَى وْطَنْهَا وَكُرُهُ اخَالِي وَ الْيُــومْ رَاهَـــا فَى ذَا الْعُـبْـرَا

#### 8888888

زَمَانُهَا انْكَرْهَا و السَّعْدُ جُفَاهَا وَ اصْحَابُ الْمُشَاوْرَةُ زَادُوا و الطُلْبَانُ وَ الْحَالُ مَا عُرَمْ بِهَا مَا هَنَّاهَا بُهَا ثَكَالُجُرَانَةُ فَى شَدَقْ ثُعْبَانُ بُهَا ثَكَالُجُرَانَةُ فَى شَدَقْ ثُعْبَانُ

#### 8888888

كَانَتْ بُلاَدْ الْحْسَبُ وَ الْشَدَّةُ وَجْيُوشْ هَا جْيُوشْ تَرَهَّبْ الْكُومْ صَارَتْ فَى ذِي مُدَّةُ بِهَا يِسْتْحِي مَنْ يَنْسَبْ الْيُومْ صَارَتْ فَى ذِي مُدَّةُ بِهَا يِسْتْحِي مَنْ يَنْسَبْ آشْدُ فَاوهَا الْحُسُودُ وْ الآعْدَا وَ بْقَاتْ فَى أَمْرُهَا تَسْتَعْجَبْ الْفَدْ وَ الآعْدَا وَ بْقَاتْ فَى أَمْرُهَا تَسْتَعْجَبْ الْفَدْ وَ الْآعْدَا وَ الْرُوحُ فَى الْصَدَرْ تَتْقَلّبْ الْقَلْبُ وَالْرُوحُ فَى الْصَدَرْ تَتْقَلّبْ

#### 8888888

لَبْسَتْ مَنْ الْحُزَنْ ثُوبُ الْذَّلْ كُسَاهَا تُلْكَ عُسَلْهَا وَلَى قَطْرَانْ تُلْكَانْ عُسَلْهَا وَلَى قَطْرَانْ

أَطْلَعْهَا الْنُكَاسُ وْ عَبْطَتْ بَامْسَاهَا بَالْهُمْ وَ النَّكْدُ وَ الْهَوْلُ وْ الآخْزَانْ

و الْزَّهْـوْ و الْهُـرَاوَحْ ذَلَّتْ لا بَاشْ تَنْحْصَرْ إِذَا آنْشَدَّتْ

بَعْدُ الْهُنَا و بَعْدُ الْسَّلْوَا بِينْ الْمُدُنْ عَادَتْ تَسْوَا دَرْهَمْ اذَا اغْلاَتْ و نَفْدَتْ لاَ زَادْ عَانْهَا لاَ قُــوًا لا بِيع لا شرا لا غَلْوا فِيهَا كُلْ حَاجَةُ كَسْدَث

#### 8888888

خْلاَّوْهَا فْضِيحَة مَنْ شَدَّ آشْدَادْهَا بِينْ الْلُصُوصْ تَثْلاطَمْ و الْطُغْيَانْ

اذَا بْكَاتْ مَا جَاهُمْ فَاشْ بْكَاهَا و اذَا شكات قَالُوا هَذَا بُهْتَان

#### 8888888

رَبِّي الْكُرِيم ارَادُ و قَدَّر وَ نُشِى الْعُوالَم الْكُلِّيمَا وَ الْمَبْتُلِي لْحُكْمُهُ يَصْبَرْ حَتَّى تْفُوتْ كُلَّ قْضِيًّا خُدْ فَايْدَةُ كُلْ خُبَرْ ذَا الْقُومْ مَا مَعْهُمْ نِيَّا كُبَارْهَا بْـوَادِي وَ آخضَرْ مَتَّافْقِينْ عْلَى التُونِيَّة

هُمَا سْبَابْ كُلَّ فْسَادْ وْعُفْنَاهَا ته وي و لأقراحد فيها امان

طَلْقُوا الْبْلَادْ فَسْدَتْ حَتَّى شَفْنَاهَا أَضْحَاتُ لا حُكْمْ فِيهَا لا دِيوانْ

#### 8888888

و الْخَلْقُ صَابْرَا لَبْلاَهُمْ

هُمَا سُبَابُ كُلُ مُشَقَّة طَلْقُوا الْبْلَادْ هَذِه الْطُّلْقَة انْسْبَاتْ و هَمْهَا يَرْكَبْهُمْ رَاهَا انْعْمَاتُ واشْ يَبْقَى غَرْفُوا اوْلاَدْهُمْ و نسَاهُمْ ذَا الْقَوْمْ مَا مْعَهُمْ شَفْقَة مَا يَلِوْفُوا بْمَنْ وَلاَّهُمْ

#### 8888888

الايَّامْ مْسَاعْدَتْهُمْ و الْوَقْتْ اخْلاَهَا و يَتْنَاصُرُوا اعْلَى الاثْمْ و الْعُدُوانْ

خَـرْبُوا الْبُلَادُ وَ الْمَخْزَنْ زَادْ آعْمَاهَا الاسواق خَالْيَةُ وَ الْبَاطَلُ زَنَّانُ

رَبِّى بْجَاهْ حَـوًا و ادَمْ سَالْتَكْ بْجَاهْ الانْبِيَا

الْطُفْ بْذَا الْمْدِينَة وَ اعْرَمْ وْبَجْمِيعْ نَاسْهَا الْكُلِّيَا بْجَاهْ كُلْ مَنْ هُو مَسْلَمْ وَالْصَّالْحِينْ آهْلَ النِّيَّة و اعْفُ عْلَى مْسَايَبْ و ارْحَمْ وَوْحُهُ اذًا فْنَاتْ اوحْيَا

#### 8888888

لَلْوَالْدِينْ وَ الْأُمَّةُ الْكُلْ سُواهَا تَعْفُوا عْلِيهُمْ وَ ارْحَمْهُمْ يَا رَحْمَانْ

بْجَهْ سُورْةُ الْمُلْكُ و سُورَةُ طَهْ و أمَّ الْكُتَابُ و السَّجْدَةُ و الْفُرْقَانَ بَعْدَ الهناء و بَعْدَ الرَّهْ و ثُلَمْسَان

# قصيدة "لَوْمَا الْفْضُولْ يَا عُجْبِي" أَبِي مدين بن سهلة

حتى القيت كحل السالف بدرة حتى انقول شفت الجنة الخضرة ما صبتش كي انجوز ارجعت اللور خذ الكلام وافهم مني الهدر برة اظريفة الساق المحجورة من زينها اتفوت اعلى كل أمرا راسي في طوعها نعطيه ابشارة يمشي لعندها وايجيب لي المارة

لو ما الفضول يا عجبي واش اداني لو ما انخاف نعصى ربي بلساني في بابها اوقفت أو شايعت بعياني يا من اتكون فاهم حذري سيساني الغنا اللي اذكرتو أو جبتو بلساني لبست من الذهب طويلة تلقاني إذا جات حاجتها لمن ترضاني ايدي لا ارسول ايجملل

#### سيدي لا ارسول أيحدث بدرة

سيدي لا رسول ايحدث واجميع ما بدرة روامق الصينيا شرطتو فايت كونوا من الشهود اعليا راسي اذا ارضات او عطفت نعطيه في ارضاها الهميّا بالزين فالمدينة شاعت طاعوا لها النسا الكليا

من خدها ايفوت اهلال العشرة

واعليه الكواكب عملوا دارة والقلب مرلها زين البشرة واتلايموا الهموم او جاوا في مرة مابان ما اظهر دخان اولا غبرة اعلى الغزال ما ملكتني صبرة يغدا لعندنا او ايجيني نبكي واحد ما يعذرني نهنى او ينجلاوا احزاني نشكي لخالقي سلطاني هو اعلى الصبر ايهمانى

إذا اطلع او شعشعفي سماه الباني البرق شوش بضياه العظلم تاني عقلي انسلب منها واخسر ديواني شعلت نارها او حرقت ميرا كناني وانظل غير هايم دمعي طوفاني سيدي اولا ارسول ايجمل بغرامها انبات امهول وذا ارضات الخجفل وذا اجفات واسم نعمل

#### من ليه الأحكام او ليه القدرة

الواحد الوحيد من لا ليه ثاني هو ايسهل اعلينا بالزورة

نبرى من الحزن واتزول الكشرة نهى من الحزن واتعود البشرة اجبرت كمية من غير الغبرة العشق صالحة ما فيه ضرورة ما بان ما اظهر الدخان برّا

يهدي ارماق لجدل بدرة تلقاني وايطيب لي المنام أو تبرد نيراني وانقول زال ضري والدهر أعطاني نروى بعد عطشي يخضار اجناني شعلت نارها حرقت ميرا كناني

سيدي لا ارسول ايحدث بدرة

من بعد العواج استقام اعليا الكريم جاد ربى نوريك يا الفاهم نشدي كمية في اجبرت الدنيا هي اذخيرتي آو بدرة روامق الصينيا مرادي

> في جيلنا او فالجيل الغادي طاعوا لها الحضر والبوادي

من لا لها امثيل في الدنيا تسوى اجميع مال الدنيا

#### مطبوعة الخشم تسحر بالنظرة

تسوى اميات شبهةواشهاب هنداني الدير واللجام والسرج تلمساني تسوى اميات حمرة واحمر نعماني تسوى اميات دهمة وادهم دهماني تسوى اميات صفرة واصفر يرقاني

تایه او طایعوا مولاه بشهرة املفو اجديد ولجامو من نظرة ظلمان عاشرين في ابلاد القفرة محجلة الثلاثة زين الغرة كحلة الشفر تعجبنى للنظرة

ايسروا في الرمل ما يهدوا جرة تسوى اميات ناقة غير البكرة واميا من العبيد علوجاًو نصرة بغداد والهنود آو كمن دشرا آو ما فالمدون والتل والصحرا او مال ساقيات ابدد الجرة و اقليل عاد في سومك يا بدرة

تسوى اميات زرقة وازرق ملواني تسوى اميات صيل اظريف الكتماني تسوى اميات خدام غير السوداني تسوى مال مصر والشام آو تاني تسوى اخزاين الشرفة والعثماني تسوى فاس أو سوس الحساني اجميع ما اذكرتو أو جبتو بلساني

مازال ابعيد ما لحقتو شي يجره يا كامل البها والطولة من خبلو اغرامك خبل هايم مهتمل في دبلة اسمي آو كنيتي بن سهلة صافي اعلى المعادن جملة ما عادشي نغنم وصلة مير الغرام اهرب آو خلّى

اعييت ما انقول آو نجمع سيهاني مازل ابعيد زيدنك ناصح روفي اعلى العشيق الفاضح به واك صرت باقي نايح نوريك يا اكديل اللامح نوريك يا اكديل اللامح ذهبي من الدق الواضح لكن ذا السزمان الجايح جيت اترور من هو جايح

#### كان الغرام فالدنيا يا حصراه

وامنين ان قيس الأول والثاني طنيت نلحقوشي زعم في ازماني امشاوا الرجال سكنوا الكفاني بجبالو يهوي فالحشا وارماني بعد ما كنت مسكين اليوم عراني سيدي لا ارسول ايجمل آو يسعاني

كان الغرام فيهم رجل وامرا سعة انصيب غير ارسامو قفرا ظنيت مات كي ماتوا يا حصرا ما صبت كي نعمل امعاه بالجبرا البرد والشتا واجرات الزرا يمشي لعندها ايجيب لي المارة

### قصيدة "اللوريت" للمطرب المرحم أحمد وهبي

توحشت الاوريت في بلاد تلمسان والما اللي كان منو يسيل توحشت الزين في بنات العربان والشعر مضفور اسود يميل

| ما فيك   | <i>کري</i> دیـ   | وأنا ف  | ف اتو سني ن ط وال                                      |
|----------|------------------|---------|--------------------------------------------------------|
| عليك     | کنت بعید         | مهما    | ما نسيتاك محال                                         |
| نجيك     | هدي باش          | وأنا ع  | الغربة كوات أبطال                                      |
| يديك     | کنز <i>ي</i> بین |         | قلت ندير المال                                         |
| تلمسان   | لبلاد            | ونرجع   | ربي جلعها فال                                          |
| تلمسان   | في ارض           |         | طابت اى يا العالي                                      |
| الأوطان  | شهيد             | لطفي    | ارحــــم الغالــــي                                    |
| الإخوان  | وجميع            | ھو      | خا ي المثال                                            |
| البستان  | بالروح           | وافدوا  | جــــــابوا الاستقــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| الشجعان  | نسی جیل          | ولا ت   | اشهدیا جیا                                             |
| وعزان    | صبرة وبني        | على     | مدبيا نسال                                             |
| الودان   | فزة ودوك         | عين     | تمنیت هذا اشعال                                        |
| واوزيدان | عين الحوت        | في      | و ولاد الأبطــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |
| سكران    | وبن              | ندرومة  | رشق ون الساح ل                                         |
| الأعيان  | ممو              | مغنية   | با غ السوال                                            |
| الأخبار  | تعطيكم           | العصفور | ســـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                 |
| د انهار  | مذيل و أولا      | بني ه   | ف يهم ماتوا أبطال                                      |
| الآثار   | وأعرف            | سبدو    | روحـــوا زوروا رجـــال                                 |
| أحرار    | وجيوش            | مسيردة  | ما ننسى الأقوال على                                    |
| وهران    | غزوات إلى        | من      | البرود والمال                                          |

### قصيدة " بالريام سعدت الأيام" لأبي مدين بن سهلة

بالريام سعدت الأيام يا اله جود اعلينا بلقا العوارم اصبرت والسعد استقام صبت كنز شلا صابوه في دار حاكم منوا مليت احمالي وامسيت غانم الريام جاوني البارح الريام

زایرین بعد ان زارو اغياروا والقليب طار مقدارو

جاوني البارح الاغياد اج لاوا عنى التنكاد سيدنا اعلينا الحلوي جاد شاع وارتفع

القلب زال اغيارو بلقا العوارم ايديرنى تحت اجناحو انكون سالم الريام جاوني البارح الريام ابلا عقل خلاوني من سلبوني الريام ما كان فيهم دوني بحديثهم عجبوني للنبات ما سعفوني

اطلب ت حاكم الحكام ما انصادف هول اجديد اولا انقايم زادو للقلب اولاعة جاوني في يوم الجمعة هما احسبت ارباعه قعدوا امعايا ساعة ادعيتهم كل الدعا

کلھا انطق لی بکلام غرضي انبات وانخاف زوجي ايخاصم ما انقطع امعاهم تذمام

قالت الغزال فطيمة مطبوع الاسم البنات ما سعفونی درج الحمایم الريام جاوني البارح الريام

> اصغی یا الفاهم لیا نحو الغروب قرب العشية زاد لی اعلی ما بیا ساق لى ابقوم اقوية

الخودات ايام روحوا فاللبل انبات بالفراق ذا الغرام فات الكيّات اولا اعطى ايا تلفات

> عيط وا اعليا اعوارم ارتهبت منهم وإنكويت ابلا امعالم جاوني البارح يا فهمه يام نه او خدة وفطيم ة كامـــل الطبــع زيـــن الهمــة عندها اعيون كحل ظلمة اشف الريم السقمة الزنوو وإمعاصم رخمة والساق طابعت و وشمة نحكى وانوري الفاهم غير اللبيب بالنجام البنات خطفوا عقلى وابقيت هايم

ساق ليا اوجا بالف اعلام اركب السناجق وابدات قومو اتلاطم اخذونى وامشيت محيطم والغير سالم الريام جاوني البارح الريام الريام شطنوا بالي محنتي أو سبت تهوالي اشبيهة البدر العالي بضياه ايلالي والجبين عکر*ي <sup>(</sup>او*فات الفلالي الجفالي والجيد جيد نوريك يا الفاهم تمثالي ما ايطيق واصف يوصف هذي العوارم اسمی او کنیتی ابن سهلا باغی لقاهم الريام جاوني البارح الريام

### قصيدة "بوماريا " للشاعر حسين بخشي

بوماريا أقادير تقرارت تلمسان يا جوهرة المغرب يا نور الأعيان فيك الهوى الصافي نفع للروح والأبدان فيك مناظر طبيعية بزين فتّان يا الزاير المدينة الشايعة في كلّ الأوطان اورى من البير وأدخل للمقام بالإيمان والمدرسة العالية في عهد أبي الحسان في الختام لا تتسى دار بنت السلطان أمش للغابة دوى القلوب والأدهان تسمع لغط الطيور متنوعة بكل ألحان أمش للمفروش ثم تصيب واد "لالان"

يا عاصمة الإسلام خير الأديان أنت جنة الأرض يشتهاك كل إنسان فيك المياه باردة تجري في كلّ مكان تسلب بها العشيق والشاعر والفنّان أمش لسيدي بومدين الغالي الشان فيه رية طيبة فايحة تفجي الأحزان ابن خلدون علم وشرح فيها القرآن اثارها قديم ينعد من أغلى ثمن وتشوف الجبال راسخة تخليك دهشان وترفرف باجناحها في الشجور بين الأغصان ظل الاشجار والازهار أولوان ألوان

والمياه فايضة من الأجراف كالطوفان امش للالاة ستى مجمع النسوان عذراء محفوظة بسور فيه سبعة بيبان أمش للمنصورة المشهورة في البلدان ما بقى من المسجد سوى الصومعة عنوان أمش أنظر أثارات فلان وفلان والنقش والخط العربي في الحيطان امشى للجامع الكبير تبقى فيه حيران والمحراب عبارة عند أهل العرفان امش للمشور قصر الملك والديوان فوق باب الدخلة كانت ساعة الجان أمش لسيدي الحلوي شيخ مولى برهان ادخل للجامع وتمعن في البنيان أمش الأقادير سال آش فات فيها زمان هذه مدينة كانت عامرة بالسكان

أمش للوريط تم الجولة فيه سهران الخضورة والشرشارة والغيران يا مهد الحضارة يا مروية العطشان إدريس وابن تاشفين ويغمور سان أرفعت لواء الإسلام ضد الطغيان تاريخك مجده وشرفه العظيم الرحمان

متوجهة للسد وساحية بصوت ونان عند القبة اجلس لك المدينة تبان والمشموم ورد نابت في وسط بستان كل ما فيها تخرب بالحديد والنيران آثار المدينة بالتمام أضحى في نسيان والرصيات ترك وبرابر ورومان تے مسجد سیدی أحمد بلحسن كان يشبه "قصر الحمراء" افتخار العربان للتمدن الإسلامي في كل الميدان مركز أهل الدين والحكام والأعيان خربوها من كانوا للإسلام عديان أفنى حياته في تعليم الدين للصبيان شكل أنداسي بلا زيادة ولا نقصان أبطالها ماتوا في الجهاد والنفيان ما بقى فيها سوى صومعة بـ لا آذان بأنغام الوتر وهبوب النسيم بالريحان شعشع نورك بالزناتة وبني زياد

مضرب خلاعة وزهو الشيوخ والشبان عروج وعبد القادر رمز الوطن بالكفاح والزعامة " وثبات الشجعان" كل يوم حسين بخشي (2) يمدحك يا

### قصيدة " القلب بات سالي" للشاعر محمد بن مسايب

والمحبوب قبالتي في تخبيلة وسكن خاطري من كان في تهويلة يا لوكان زعما تعود لي ليلي من خاطري وبالي من خاطري وبالي باليبه مسلي باليبه مساوالف الحباييه مساوالف الحبايية في سرايره معلي في سرايره معلي ورواقات على كل تخبيلة ورواقات على كل تخبيلة ورواقات على كل تخبيلة معدي به سعدين فضل وتفضيلة كحال العيون ديما

القلب بات سالي والخاطر فارح زال الغيار ورطب القلب القاصح حلفت لا نسيتك بالليل البارح ما ننساك في زمان ما ننساك في زمان بالتا القلب فرحان بالتا القلب فرحان بين الصورد واغضان على الفراش فتان على الفراش فتان على الفرائس قلب مفرشة بزرابي و مطارح قبه مفرشة بزرابي و مطارح سعدي وفرحتي بلقا كحل الامح

الخال والوشال والوشال بمحبت له القديما هيّات له بعدد الوصول تهليلة طال ذا الليل ولا جبرت له حيلة انـــا ومــن نحبــه عنی ارطاب قلبه صاب العليال طلبه بيدي السراح شربه والكيسان تقول خمرك قليلة ناس الحال ما يعطلوا بتعطيلة والكرم والشجاعة نالو في الخلاعة والكاساس والشاعة لا مــــام الولاعـــة وشــــبابات يـــدّاولوا بتدويلـــة وغنايا بتواصلوا بتوصيلة غير الرقيب بجدده من خال فوق خده م ن قامت ه وقدده قبّات به نعنی میاه تقبیل به فرحانين بوصال الخليل وخلياة یش رب ک ل عطشان نتت اولوا بكيسان

م ن مبس مه وخذی ه يشفي لغايال خاياه بـــدر البــدور مــن بـــه قضيت له في امر السلوان صوالح بايت اناومن نريد في زهوة وافراوح بتتا انا والكاس بعد ما قطعت ليساس ب ذهب ک ل وسواس درت الخمار في الكاساس فوق البساط بات شمعنا يطافح ارى وخدد واملالنا بالناصد ناس الحيا مع الجود بلغ وا ك ل مقص ود علے الرباب والع ود ركب وا اشدال من وفود العيدان والربايب باتت تصايح وانا بالزنوج معهم نتمايح حبے ظریہ ف مسرار عنده عيون وشاده قلبے انطے وا بےلا نے ار غـــاروا بنــود الانصـار الـورد قلـت رايتـه فـي المبسـم فـاتح بتنا في زهو فرحة كداش وكحاكح بتنا فی زهر وطراب ديما الكاساس بشراب قال لے الملیع قرب وغناه طالب ودنان وبرات لي ذيك الجوارح العليلة وبرات لي ذيك الجوارح العليلة طول الداج ساهر والد مع هطيلة بالعود والربايب بيزهاي كالياب بالمحمان جملاة الحبايب محمان جملاة الحبايب محماد بالعزل من كان في تخبيلة برجع له الايام كيف كانت قبيلة ترجع له الايام كيف كانت قبيلة يبا لوكان زعما تعودلي ليلي

غنين المحاسان راه قلبي رابح باوصاف المحاسان راه قلبي رابح ممحون في غرام وهوى كحل اللامح يحلى المداد في الكاس مصع المداد في الكاس مصع المناس النالي النالي النالي عندى وبات لاباس والخاطر فارح عندى وبات لاباس والخاطر فارح طالب العفو من مولاه يسامح حلفت لا نسيتك بالليال البارح

### قصيدة "يا الورشان" للشاعر محمد بن مسايب

زر فاقد مرسم شیبا ولا تحدث نفساک بها

يا الورشان اقصد طيبا لا تخمص في امر الغيبا

التك ل على الله وعليك خدها وته لا فيها

يا لورشان اعزم بمشيك ذا الوصياية بهيا

سر في حفض الله والامان كل من هو والسي فيها

نرساك من باب تامسان بعدما تزور بالا تمنان

للسنونسي مصول التوحيد كلها واجب بتحصيها زر قطب ب العباد وزيد د ولا تخلي في الهاله سيد

ما ملكت صبر عقلي راح سروحي نمشي ليها قل لهم جمع الصلاح ما ماكت جبستكم قيدوني نرتساح

رغبتكم انا طير فالان ذخيا النهرا وابيها ذخيال بالزهرا وابيها شرق للقبلة خدد الدير يمنع من النفس ويحضيها

قل لهم يا اهل الديوان سرحوني لها عجالان وادع اهل التصريف وسير صاحب الحكمة والتدبير

بات ليلة واصبح جداد تاسالا جوز عليها

قصر اليوم يا كفيف الوعد سير يا ورشاني وكاد

واقطع اتلييلات وهبرر قم قبل طلوع الزهرا لمستغانم سلمي تقرا حتی القلعی فی بحصینها ودها يسمى يلك تحتها بمياه يهوطال اعلے رحیها دایما سایل رايـــ لا مــن يلقاهـا على يمينك واصبح رقاب قے مے نے امشے ذباب قبت ع ج وز توالیه راه سيدي عابد في الباب شاین بعطیا کانتے ترضا قابلـــه و انظــر لحظــة ميز الارض وزيد معها طير و انرل واد فضرة عمد قباله للعطاف ميز الارض واصبح شواف اقطع اشلف سامي لجراف بات من هنيك الجيها و زيد تحم لا تلهد ف م ن المشروع اتهدف ش ف ملیان به وداخله ا زر سيدي احمد بن يوسف قم قبل طلوع الغرار اوعـــد المـــدفون فــــي زكــــار باش تدخل عنده للدار زيارتـــه لا بـــد تعطيهــا طرر من بعد لبوفاريك زر مصولی صاك نوصیك ادخال بالد الجير انزلها بالك الدرك على جنديك بين مآ ومناوزه وقصور بات زاهی واصبح مسرور قبلل لا تدخل هيأها 

الجزاير ادخال فرحان قے کے تنحال البیتان براکت به تتنف ع بها شف سيدي عبد الرحمن نرسلك اذا كنت صريح ليلة الجمعة اطلع للشيخ تـــورخ منازلهــا تــوريخ واعرف الدار وارجع ليها ادخــل مزغنــة يــا صــاح عندهم اتمتع وارتاح من خمور السود اسقيها تتسقى من كيسان السراح طير وانزل في جبل عمال قے یا طیر جلوسے کے طال حـوز مجانـة خليهـا اخرج مع البيبان وسال وابلع قسنطينة مشروح اخرج من قصر الطير وروح كلها الناس تراعيها مع باب الله ادخال مفتوح ريح النفس وامش للكاف قے یا طیر امناش تخاف عندهم الادب ظرراف يعجب في صوت اموالها زر الباجي وابن يونس قے یا طیر وادخے تونس به م النفس تسليها تبات طول الليل مونس اخرج على الباب واستخفا للمخمر ابن عرفا كل هم يرول عليها بزیارت باطین ک یصفا احد ما تقری فیه امان بالك ته لا يا ورشان كيف كانت نجع العربان جـــوز زور وخليهـــا

زيد لطرابلس ادخلها وكيف تاويك مواليه انـــزل الــديار المنشــية انـــزل احــداها سـامیها فاقد المنازل وتوطن امنين تاخد وماجيها دمعت ك ف وق الخذ تلوح ليعتــــه واش يــــداويها واله وى من لا ذاق ينذوق وصايتي نفسك اعصيها تحرم بحزامك لا شفة احد ما يقدر يخفيها في الوعر بالعطش من يسقسيك ولا نجوع تتسلا بها في الفيافي و اوطان قفار ف\_\_\_\_ الحسنين دار اكريها عندهم تتهندي ترتكاح والمجالس لا تخطيها شاوش الكسوة والمحمل

خلرى الصحرا في هماتها انظـــر هواهـــا وشـــغلها اخرج على الباب عشية قـــم يـا ولــد الطوبيـة اتنبه يا طير واتيقن وشف يا ظريف المفطن تبع طريق الركب وروح والدليل مايع مقروح امر الفرقة وامر الشوق سر في حمى الشيخ الزروق قے پاطیر ادخال برقہ دا الوطن تعبه بلا شقة كيف يا طير يكون مشيك لا رفي ق مع ك يلهيك بات ساير واصبح غوار ادخـــل مصـــر وفيهــا اختـــار انـــزل مجـاور يــا صــاح زرهم كل مسا وصباح راه مير الركب بمعول سمعته النسس بوذنيها المست اشخالها واتفقت المست اشخالها واتفقت طارت جوار هاليها عند المعينه رجال ونسواة عند ناسي ما تهواها معاليح العربان امش كالريح مصرى انزل وبات عليها

وانزل على الدار الحمرا

تـــم زيـد للقبـر المسـعود جميع مـن هـو قاصـد ليهـا

بالدليل والقلب المشروح اكستم اسرارك واكميها بعد العقبة انرل غلغال في الصباح رفرف خليها المعين البدا سر تهوم المنين ما جاتك ساميها

لازم تروح وتصبح نشطان منزل الكورة خاويها

انطا ق البارح وطبال

سمعت الحجاج وقامت مالت لمكه ما صبرت

شاوش المحمل والكسوة ما بقات الدنيا تسوى

اخرج مع البيبان سريح شفت بعيناك الاركاب مليح

قـــم قبـــل دليـــل الفقـــرا مـا تــرى فــى الطريــق غــورا

يا ظريف رفرف لعجرود يبلع القاد المقصود

ديار العقبة ليها روح بالك في سرر تبوع بالك في سرر تبوع قدم يا طير وارحل تحالل بعد ما تقضي كل اشغال سرمن قبل الحرر وقوم للحدورة يا غالى السوم

من مغارة شعبها و اوطان زيد بعد بيار السلطان

فراق كورة محنة واهلاك ما عرفت آش بقے پرجاك بعدد واد النار اوصيناك قے پا طیر ارحل واعزم اوعد الرابع فيها احرم اقصد الوقفة وانويها ج رد اثیاب ک واتقدم فيي زهو وافراح وسرور بات يا طيرمع الجمهور فرجت ك يبلين ي بها ننسقی من کیسان خمور من التعب تريح الحركة بعد الفدى انزل بركا باشر البيت وقابلها ادخـــل مـــن اللـــواد لمكـــة بالقدم وتبع الاشراف طف يا طيري سبع طواف للحجر واستمساك بها انتبه يا كامل الاوصاف قے یا طیر ارحال امنے يعد الطواف بالا منة الافاضة فرض علينا زيد للعمري اختم بها بالك اته لا كن لبيب تفكر الشيخ من المغيب راها بانت لك يشرب ف ے الفیافی عمد لیہا ادخال على الباب تتادي اقصد احمد سید سیادی البت ول ما تتساها بعد الزورة يا مرادي علي احمد وصلى وسلم فيه بالعين وزهيه اغـــنم الـــزورة واتــنعم طابعات بغیت ه ندید و لا بان مسایب یتبارك بید و لیها مسك عنده یخبیه از الموت و هو لیها

يا ظريف رجع لي عجلان تتباشر بك اهل تلمسان للقاك تركب الفرسان يا الورشان يا الورشان

### قصيدة "يا إمام أهل الله" للشيخ سعيد بن عبد الله المنداسي

ط ب القا ب دواه يا عـ لاج الخاطر سلطاني في المنام نشوفك بعياني يا الغوتي بالك تساني يـــا إمــام الله المنام نشوفك باثمادي ومع الرسول المصطفى الهادي عليك دركي وانت اعتمادي هارب تحت جناحك ترعاني لـ ك يمنع مـ ن هـ و جـاني ياالغوتي بالك تتساني يـــا إمــام الله وأزواجك و أنصاره يا شعيب مغنم زيارة محاين الوقت على جارو يا الشايع في الربع اركان ينده حر وسوداني قصدك ضيف الله با إمام الله

ط ب لقا ب دواه ط ب للقل ب دواه بغيت تحسنك وبهاه يا إمام أهال الله يا إمام الله يا بومدين جيت في نطوف معاك البيت حمل ی طایح ولقیت قاصدك ضيف الله بان سرك ما عداه بــــا إمـــام الله يـــام الله نتوسل بالكعبة و النبي يا غوت أهل النسبة افجے عنے الکربے ق جاه قدرك ما اغلاه بان فضاك و ثناه بك قصدك ضيف الله يــــا إمــــام الله

كل من قصدك منع بحرر نوارك شعشع انا جيتاك طامع ما نقصد شیخ غناه جایب نو کتاف وجاه يا إمام أهال الله يـــام الله ينده يك المضميوم خبرك ظاهر معلوم رايس في فالبحر يعوم كل من قصده جاه حسن فضاك وبهاه يا إمام أهال الله يـــام الله صالت باك تلمسان يا قطب أهل الديوان شعشع برهانا في بان شاعرك لا تساه هارب سعيد بن عبد الله طالب يا إمام أهال الله يـــام الله هولوني يا ربي وهولوني

هولوني يا ربي وهولوني

سلطته يا تانيس الخاطر فاض نوارو من سوس لمصر يغيت نعرف من بحرك ياسر عساك انت يا سلطاني عساك انت يا سلطاني الرسول العربي العدناني العنوي بالك تتساني يا الغوتي بالك تتساني يا الغريب من لايله والي والغريب من لايله والي ترف د خديمك بين أمثالي ترف د خديمك بين أمثالي فونه تتده بك أدلالي

ب ك يفخر ك ل تلمساني يا الغوني بالك تنساني يا الغوني بالك تنساني يا الله يرف عليها إمام الله ترف د عليها كل مصايب بك ينده شباب وشايب عند من هو حاضر و الغايب

زاير ين قبر النبي مراني

سيدنا محمد طه العدناني دموعي زرابا تجري من عياني

مشيت نزور النبي مراني مشيت نزور النبي مراني

هولـــوني آيــا ربــي هولــوني وهولــوني آيــا ربــي هولــوني

وهولوني آيا ربي هولوني وهولوني وهولوني أيا ربي هولوني

البشير الندير ولد يمينة حايمة رباتو بعد موت الحنينة

زين المكة والمدينة يشفع فينا زين المكة والمدينة يشفع فينا

هولـــوني آيـا ربـي هولـوني وهولـوني وهولـوني

وهولوني آيا ربي هولوني وهولوني ايا ربي هولوني

قلبي شايف يشوف البدر الساني الشفيع على محمد النبي المدني

طال شوقي قوى ضري مقواني طال شوقي قوى ضري مقواني

هولـــوني آيــا ربــي هولــوني وهولــوني آيـا ربــي هولــوني

هولوني آيا ربي هولوني وهولوني وهولوني ايا ربي هولوني

## قصيدة "سيدي محمد بن علي " مجهولة المؤلف

مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله

سيدي محمد بن علي جاني في منام الله سيدي محمد بن علي جاني في منام

الله

كساني ثوب لحرير كل واحد يتمناه مولوعين بزين النبي يا محلا القدة معاه سقاني كاس لحليب شربت أنا وياه قمنا أنا والمومنين جميع نطلبوا الله

مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله

سيدي محمد بن علي جاني في منام الله سيدي محمد بن علي جاني في منام

هكذا تتعمو كاملين ونفوزو برضاه مول الخلوه يا سامعين زرت وأعطاني الله

طلبت يارب لحنين جود علينا بعطاك سيدي محمد بن علي جاني في منام الله

كساني ثوب لحرير كل واحد يتمناه مولوعين بزين النبي يا محلا القعدة معاه سقاني كاس لحليب شربت أنا وياه قمنا أنا والمومنين جميع نطلبوا الله الله الله يا غافلين ما كاين غير الله قلبي متولع بالنبي وسيدي حبيب الله الله الله يا غافلين ما كاين غير الله قلبي متولع بالنبي وسيدي حبيب الله قلبي متولع بالنبي وسيدي حبيب الله قلبي متولع بالنبي وسيدي حبيب الله

### قصيدة "تلمسان يا جوهرة " للشاعر حسين بخشي

تلمسان یا جوهرة، تلمسان یا مشهورة نورك ضاوي كمنارة بین جبال مستورة هي في الدنیا جنتین یتنعم فیها راحتي تلمسان یا جوهرة ،تلمسان یا مشهورة

فالرسوم والكتوب مذكورة زيرة زيرة والكتوب مدكورة زيرة السوار بيرة اليرة الجابر من هواني سيدي بومدين راحتو تلمسان يا مشهورة

تلمسان والإشارة ومعالم ديالها لمديرا وعليه وعليه وعليه وعليه منورا هي في الدنيا جنتين يتتعم فيها راحتي

العيون في كل جهة نقرا واد الصفصيف بها عمرا من غابات الفوارا الجابر من هواني سيدي بومدين راحتو

> تلمسان یا جوهرة تلمسان یا مشهورة تلمسان یا جوهرة تلمسان یا مشهورة

مـــا أحلـــى أنغــام القيــارة ونسيم هب مامعطار والصوت بالتغريد طاير الجابر من هواني سيدي بومدين راحو فيك الوريط وشرشارة والقعدة تحت القنطارة عند د العين المهجورا هي في الدنيا جنتين يتنعم فيها راحتي

تلمسان یا جوهرة تلمسان یا مشهورة تلمسان یا جوهرة تلمسان یا مشهورة م اور للأم ارة جامع الكبير الكباري، مشابه للقصر الحمرا الجابر من هواني سيدي بومدين راحتو

فيك غرايب منصورة، صنعتها عجيبة وحايرة والعدة فے کے ل دخیرة هي فالدنيا جنتين يتنعم فيها راحتي

تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة

تلمسان يا مشهورة بالحدائق ولخضورة سيد الحال والإمارة سيد الحال والإمارة فيك الوريط وشرشارة والقعدة تحت القنطارة نعطيه سرا هذا النظرة أغادير والإشارة صنعتها هي ظاهرة هي فالدنيا جنتين يتنعم فيها راحتي الجابر من هواني سيدي بومدين راحتو

> تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة

تزورها نسا فكل بكرا

بالمدیح علی خیرالورا و تولویل بعد زیاره

في لالا ستى تارة، في راس لجبال بيضاء وظاهرة

وعليها تجتمع مصع الزهررا هي فالدنيا جنتين يتنعم فيها راحتي الجابر من هواني سيدي بومدين راحتو

> تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة تلمسان يا جوهرة تلمسان يا مشهورة

#### قصيدة " ناس تلمسان وين "

#### للمطرب أحمد ملوك تركيبا وأداء

وما يدوم غير الله نــاس مــن بعــد نــاس تفكرت ليام زهونا من لحبيب راح راح معاك حزني على فرقك ولغير ما نرضاه قولــــولى يــــا ســــامعين نـــاس تلمسـان ويـــن ناس البهجة وينن قولـــولى يـا السامعين يا زين الدرجة نرسلك لبنات البهجة روح آســــم ترجــــی وادخـــــل و الـــــزين الفتــــان اتفرج فرجة من بالها نـــاس تلمسـان ويـــن قولـــولى يــا سـامعين قولـــولى يــا السـامعين نــاس البهجــة ويــن من تم اعزم روح یا حمام بقلبك مشروح تلقىي زهسو السروح فالسويقة عند الفران خ اطري ودايا ي وحي ران بهواهـــا مجــروح نـــاس تلمسان ويـــن قولـــولى يــا سـامعين لعند كحال السالف بدرة م ن ت م أعط ي زورة ضاوية الغرة اشبيهة البدر امنين ايبان زينها على جميع النسوان ما ریتو فے مرا نـــاس تلمسـان ويـــن قولــــولى يـــا ســامعين بالك لا تعفل حوس بعينيك فالقران من تم عول درب بن سوفة فيه ادخل باقى كيف فرمان الـــزين الكامـــل بـــا درى قول ولي يا سامعين نــاس تلمسـان ويـــن قولـــولى يــا سـامعين نـــاس البهجـــة ويـــن

#### انزل على باب اعلى فاقد الزهرا وإعوالي من شطنو بالى صار لونى مثل العرقان

كل يوم ادموعي طوفان نـــاس تلمسـان ويــن ن اس البهج في ن كى سيد الجبار يذكروني بين البيبان

يكوي وا ابك لا نار من يراهم يمشي هربان

اعـــــــــــــــــــــــاني قولــــولى يـــا ســامعين قولــــولى يــــا ســــامعين يا جيد الأطيار نرسلك للزين المسرار قول ولى يا سامعين ناس تلمسان وين

من تم اعزم طير للدرب سيدي لحسن لاغير

ادخل للباب زير فاقد اهلي مع الجيران

زادولي تحيير حالتي بالمحنة تشيان

قول ولى يا سامعين ناس تلمسان وين قول ولى يا سامعين ناس البهجة وين

يا زين الضاوي يامنة في سيدي الحلوي

كونك معناوي تكتم سرك للناس يبان

عليا وعلياك طالت الغيبة يا الورشان قول ولى يا سامعين ناس البهجة وين

اطلع من تم فاقد الزهرة وافطيمة

عندك فالحومة ساكنين معاهم جيران

قول ولى يا سامعين نامسان وين رانى متطمع صافية في زقاق الرمان يجمع نا كي ف زمان نـــاس تلمسان ويـــن نــاس البهجـــة ويـــن فاقد محبوبي جامع الشرفة يا الورشان

من تم نطلع يا حمام لراس المصداع بـــــها متولــــع آش قولــــولى يـــا ســامعين قولــــولى يـــا ســامعين يا ولد الطوبي نرسلك لدب المقبي

#### بزينها وبهاها فتان فنضلها ربي قول ولى يا سامعين نــاس تلمسان ويــن ناس البهجة ويان قولـــولى يــا ســامعين لاهل بنى جملة يحفظك مولانا الرحمن يا كحل النجلا طير في الامزان تعلا من درب الغفلة والحسود واجميع الرقبان نـــاس تلمسـان وبـــن قولـــولى يــا سـامعين قولــــولى يـــا ســـامعين نـــاس البهجـــة ويـــن يا صافى الاجناح عند سيدي اليدون ارتاح كف من التنواح شوف من نهوى غصن البان يامنة مدبالة الاعيان مسبوغة للماح نـــاس تلمسـان ويـــن قولـــولى يــا سـامعين ناس البهجة وينان قولـــولى يــا سـامعين يا حمام للدرب حلاوة من تم تهاوي ما مثلها في ذا الزمان حالعارم نهوي وشيبتني بين الشبان دعوتها دعوه نـــاس تلمسان ويـــن قول ولى يا سامعين قول ولى يا سامعين نـــاس البهجـــة ويـــن تدخل للمشور بلاك تخاف من الديوان يا زهو الخاطرلا تخل دارعلي الامر كل ما يجري للانسان مكتوب امقدر نـــاس تلمسـان ويـــن قولـــولى يــا سـامعين قولـــولى يــا سـامعين نـــاس البهجـــة ويـــن يا كحلة الاهداب باب الحديد تطوف في الادراب آه على من صاب يحفظك مولانا الرحمن طالت الغيبة يا الورشان عليا وعلى الاحباب نـــاس تلمسان ويـــن قولـــولى يـا سـامعين نـــاس البهجـــة ويـــن قولـــولى يــا ســامعين

الزين سباني تلف عقلي يا تمحاني

درب الملياني عند جامع سيدي الوزان

العفو من عظيم الشان نـــاس تلمسان ويـــن نـــاس البهجـــة ويـــن نـــاس تلمسـان ويـــن ناس العاصمة وينان ولا عرفت أناها الغيبة منين كانت ولا قدرت نوادعها صفة النواعت صفة الشمس الهجارة منين طلت سوى فراق غزل مرة سلم على محبوبي لا غنى تصيبو من عمل شي خايف دنيتو يصيبو آش من عارلی یحزن علی حبیبو من صبر شی ترجع لیام کیف کانت صفة الشمس الهجارة منين طلت سوى فراق غزال مرة والدموع على طول الدهر ما يعطفو ما يغيظوشي حالي كل ما نشفو و لحبايب عن حال امري ما يعفو يصغى لحديثي ياخ يكون صامت صفة الشمس الهجارة منين طلت سوى فراق غزال مرة

بن سهلا رانی طالب قول ولى يا سامعين قولـــولي يـا سـامعين قولـــولى يــا سـامعين قول ولى يا سامعين لا من دبرها من الفرقة بلى جنيا اصدت بغير وداع لجافية عليا صفة الشمعة والقنديل وثريا ولا هلكني ولا هلكني يا الغادي للبهجة روح عيد لخبار لا تامن بونادم ذا الزمان غدار واجب عليا نحزن والحزن بلا عار نطقت امام الغيض هي المرابطية صفة الشمعة والقنديل وثريا ولا هلكني ولا هلكني واجب على الفرقة طول الزمان نوح كل من نشكى ليه يزيدلى فالقراح بعد كيسان الحب شربت كيوس لقراح ولحبيب نعاودلو ما صار بيا صفة الشمعة والقنديل وثريا ولا هلكني ولا هلكتتي

#### قصيدة "يا الوشام" للشاعر محمد بن مسایب

يا الوشام دخيل عليك كن حاذر فاهم نوصيك اخف ض والخفض يواتيك منيتى بالك تاذها يا الوشام أعمل كتاب من عشر ميا من العرب ونجوع قويا والعساكر الكليا جابها الباي وجابها يا الوشام أعمل ألف ألف زناد والعساكر حتى القياد الطبول ترعد ترعداد والخيول تشالي بها يا الوشام أعمل البا بهجة الأسرار القيب معدل والديار

شيد البنيان والأسوار اعمال العسة تحضيها يا الوشام

أعــمل التــا تــاج مرصــع بالكواكــب نــوره يسطــع الشمس والقمر يتبع بين الأيام ولياليها يا الوشام

أعمل الثاثيث في الأوشام فايت الزنجي يكون ظلام ط ایح لل ورا والقدام مایال مخبال کاسیه يا الوشام

أعمل الجيم مجمع الزين الغُروالحاجب والعين والبياض الناصح مسكين طابع حمورة خدها يا الوشام

أعمل الحاحلة وحلي غير من تحوّف مولى علي يسعد من يبات مسلي عندها وتعرس بها يا الوشام

أعمل الخاخال مورد عنبري فوق بياض الخد كل من شافه وقت الصد خاف من لحظة عينيها يا الوشام

أعمال الدال دلال بهيج كأنه ياقوت يوهج وهيج فوق التيت مخلج تخليج طابع مناقش وذنيها يا الوشام

أعمل الذال من ذال العز كل من جاه منه ينهز جند الروم وبرز خاف من العدو يديها يا الوشام

أعمل الرارمز المحبوب واجمع الطالب والمطلوب عمر الجدول بالمقلوب كل شي را اسمه فيها يا الوشام

أعمل الزين زهرة الأغصان في العلالي من البعد تبان والطيور تحنان كل بلبل جا من جيها يا الوشام

أعمل الطاطير في الأدواح بين الأغصان يصيح صياح المخمر بكيوس السراح بيها النفس يسليها يا الوشام

أعمل الظاظبي التصبيح بيه يتونس كل مليح المار ورباب والعود فصيح والكياتر بين يديها

```
يا الوشام
```

شخل سلطان حكيم لبيب أعمال الكاف كتاب عجيب كال شي جابه بالترتيب جاب تفسير معانيها يا الوشام

أعمل الله لمن يقراه اكتم السر وافهم معناه شاين ما يطلب من مولاه حاجته يبغي يقضيها يا الوشام

أعمل الميم مياه تفور بالجنينة دور السور أعمل الميم مياه تفور للريام تقصر فيها أعمل منازه يا مغرور للريام

أعمــل النــون نــوار ظريـف فــي الربيـع مصـنف تصـنيف قبــل أن يــدخل حــر الصـيف جاهـا الــنطح وجـا ليهـا يا الوشام

أعمل الصاد أصحاب اللهو وانطرب معهم بالزهو أركب سفاين بحر السهو وسطها والداير بها والداير بها الوشام

أعمل الضاد ضيا العينين حدما يوصلها في الزين شمي وقمر وبدور آخرين شارقين على خديها يا الوشام

أعمل العين عيون وقاح نائمين وشام ذباح المراشف البوس مالاح ريق مثال الشهدا فيها يا الوشام

أعمل الغين غرفة من عاج سيقفها والطيقان زجاج باهيا كالبدر الوهاج ءاش يجمع شملي فيها يا الوشام

أعمل الف فراش أهل الجود فيوق منزه عالي مرفود الشمع في الحسكة موقود والخيال يميال عليها إلى الوشام

أعمل القاف قمر ونجوم والبها في الجو معلوم أعمل الللازم والملزوم كل من فات يراعيها يا الوشام

أعمل السين سما برفاق وكل ما يدريوا العشاق السما وسبع طباق في أوقات الله يحضيها يا الوشام

أعمل الشين شهور وأعوام ولا تخمص فيهم تخمصام أعمل الليالي والأيام كل يوم في القصر اجليها يا الوشام

أعمل الها هيفات ملاح نورهم يضوي كالمصباح جالسين كل مسا وصباح عند من يجمعني بها يا الوشام

أعمل الواو وكن ظريف ركب حروف ك التأليف بعد الواو اعمل لام أليف للظريفة الحلا الهديها

يا الوشام

يا إله اغفر لي ما فات أغفر للناظم ذي الأبيات بعد ميا وألف مضات عام عشرين تكلم بها

يا الوشام

أعمل الهمزة همزة خير اجمع أيامي بالتسيير ابين مسايب يحب التحرير من جهنم وأهلها

يا الوشام

### قصيدة " تلمسان يا البهجة" للمطرب الشيخ صادق البجائي

طال نكدي و فنى صبري و ليعتى من صدود الهجرة و التيه الدهر خان بيا لا بو لا خو لا بن عم يفاقد عليا من فرقتك مبغوضة حالى و ليعتى قوية بين جبال و بحور بقيت غير مرتمية وينهم ولادي و رجالي يا حسرة كانوا معا يا طويت هم حزنى و صبرت لعالم الخفيا لا تحرمنی من حبك يا عزيزة عليا آه یا اختی آه یا اختی آه یا اختی

ما جبرت من یرفق عنی و یرد غربتی حتى أنت بعيدة عليا يا كنز راحتى غاب عنى ملقاك و شيان حالى و حالتى من يتفكرني يجي ينظر تربتي واليوم بقيت غريبة و منسية بكيتي تلمسان يا البهجة أنت عزي و راحتي

طویت ت حزنی و کدداري صابر لما قضی لی الباري حتى يجود مولانا الكريم العالى

يجمـــع شـــملي بنصــاري نزهـــي بتمتيــع بصــاري فى بهى من نهوى جالس قبالى

ســــن بهـــاه زاد فكــاري قــرن الغــزال جــدي ســحاري خلانی نبکی مسا و لیالی

> أنا اللي غريبة فريدة وحدي في غربتي کیف کانوا رجالی کنت بعثری و حرمتی الملوك عشقوني وطاعوا ارتفعت قبتي في الزهو و الهنا و فرايح لذيت ساعتي

ما كان من سال عليا و قال أش هيا زينة و مزينة نضوي كما الثريا و ياك كنا مجتمعين و انتيا معايا مع أهل الحال البديع جالسة مستوية يا منه بنشوة نزها و على طول الدنيا رانى من فضلك نبكى فالصبح والعشيا تلمسان يا البهجة أنت عزي وراحتى لا تحرمني من حبك يا عزيزة عليا اه یا اختی اه یا اختی اه یا اختی

یا دری یساعدنی سعدی و ننال منیتی طال بيا بعدك مدة و فنات مهجتي

كنا لثنين وخيات لثنين اللي علينا دعوات واللى هويناه يظفر في مقامنا العالى

و یغ نم معنا نشوات فی زهونا یجدد ما فات بالعود و الرباب يفتكر الليالي

م ذا ع دينا جاسات مع البهي و حسن الصورات لبكار جالسين يمينة و شمالي

نطقت عيشة كنز الدار كانت جارتي مع بومدين الاشبيلي مالك الاولايا عبد المومن المنصور و ناصر زيد حفصيا كنيتي ناصرية و اليوم اسميتي بجاية واليوم مرتمية غريبة لامن يجي عليا العالى يفرج كربى و ينطب كل دايا يجمع شملي بالملقى يا نور عينيا صادق البجاوي من ولاد بو يحيى يمشى معمى من بصرو تعواج له الثريا ربى يحفظها من فضايح الدنيا يليا لا تحرمنی من حبك يا عزيزة عليا

وينهم ملوك حماد نيهم علات درجتي وياك كان بن خلدون عندي ونسخ قصتي عيطا شعرا قصدوا ليا و كتبوا غزوتي نطلب مولانا قادر يرفع رايتي بجاه محمد شفيع روحي و راحتي أنا عبد الفقير نوريكم كنيتي من حسد بجاية حسدنا وبغض خوتي أوفى نظامى على البهجة بجاية حبيبتي تلمسان يا البهجة أنت عزي و راحتى

#### نص أغنية "وهران الباهية "

وهران الباهية دزاير الغالية تلمسان العالية

وهران الباهية دزاير الغالية تلمسان العالية

بت و ل ويلا زاهي ة

آجي روح ونزور باش نقطع لبحور

ونروحو عند دحمان بن عاشور

وهران الباهية دزاير الغالية تلمسان العالية

صاحب الصنعة والميزان

تلمسان يا العزيزة عليّ كيتها في قلبي كية

فطيمة ، فضيلة ، دزيرية يا لالا جميع نسوان

وهران الباهية دزاير الغالية تلمسان العالية

وهران الباهية دزاير الغالية تلمسان العالية

وهران الباهية دزاير الغالية العاصمة العالية

بت و ل ويلا زاهي ة

# نص أغنية "صحّ عيدكم" للشيخ عبد الكريم دالي

صحح عيد دكم مبروك عيد دكم بالفرح والهنا يكملو والهنا يكملو والهنا يكملو والهنا يكملو والهنا والهنا

صحّ عيد دكم مبروك عيد دكم

إلا هـو لـي يـدوم فـي ذا نهار ليـوم

يط ب ربنا يغفرلوا وعلى النبي شفيع نصلوا

صحح عيد دكم مبروك عيد دكم

مــــــــزين نهــــــــار ليــــــوم مــــــزين نهــــــار ليــــــوم

يرضى عليه ربى الكريم يرضى عليه ربى الكريم يرضى عليه ربى الكريم في الكريم في نهاد الماد الماد وم يك

یاسعد من لیفرح لیتیم
یاسعد من یفرح لیتیم
یکون لها أجرعظیم
غضا السرحیم

 مـــــــــزين نهـــــــــار ليــــــــوم مـــــــزين نهـــــــار ليـــــــوم

وعلی ناس قسنطینة وعلی ناسینة وعلی ناسینة صدیم حدیم حدیم بالحباب کله

مبروك هذا العيد علينا مسزين نهار ليوم وزين نهار ليوم آيا صحاب بجاية الزينة زهية واليار واليار اليارينات واليارينات واليا

صحح عيد دكم مبروك عيد دكم

مــــــــــزين نهـــــــــار ليــــــــوم مــــــــزين نهـــــــار ليــــــــوم

حبابي ناس تلمسان حبابي ناس تلمسان حبابي ناس تلمسان حبابي نامسان عياب كم

مبروك عيدكم أو مزيان مبروك عيدكم أو مزيان مبروك عيدكم أو مزيان أولاد الجدار يا شجعان تعيشو دايم في أمان

صحعید دکم
صحعید دکم
صحعید دکم
یا ناس وهران یا لصحاب
یا ناس وهران یا لصحاب
محت عید دکم
محت عید دکم

م زین نه ار الی وم م زین نه ار الی وم م زین نه ار الی وم مب روك عید دکم یا شباب مب روك عید دکم یا شباب فرح و شایب وشباب فرح و شایب وشاب باب کون وا کال عام باحباب

 مــــــــزين نهــــــــار اليــــــوم مــــــزين نهــــــار اليـــــوم

عليكم يا ناس العاصمة عليكم يا ناس العاصمة عليكم يا ناس العاصمة صحح عيدكم عاديات قالسوم غاديات قالساري في الماليات عليات عليات عليات الماليات عليات عليات الماليات عليات الماليات عليات الماليات الماليات

 مبروك عيددكم بالهم

 مبروك عيدكم بالهم

 الجزايدر تفرح ديم

 كلها عروسة بالتبسيما

صحعید دکم صحح عید دکم

يا شجعان صحاب النعرة يا شجعان صحاب النعرة صحع عيد دكم كلل الخير عند دكم مبروك عيد أهل الصدرا مزين نهار اليوم ملين النخلل والتمرا بترول والغاز فالصدرا

## نص أغنية" يا نكارة الملح والطعام " للفنان دحمان الحراشي

طال في مرضو لا بغى ينساكم لا طعمت ولا سقيتوه ماكم ديما يتبع في هواكم

اللي حبكم علاش تخلوه يموت يجي لباب داركم يطلب في القوت هسذا حسال العاشق

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

جلفة لغواط بوسعادة لمسيلة على البارود والنسا بتولويلة بجاية وسطيف والخروب وقسنطينة والمسافر اللي جايز عندو قيمة

يديناها من الغرب القصر ناسهم كي ناس الحضر زدنا على البلاد العشر ها دوك هو ما ناس الوتر

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

في تبسة سكيكدة وفي عنابة تقهوينا غير المكتوب ما قدرش علينا تلمسان وهران لمستغانم الزينة والعرضة عندهم غير بالتحليلة

مشينا من تم بالخبر تم بالخبر تم منيتا ي قصر منيتا ي قصر ألحقنا الرسم المحقد الرسم حط تهم تحدث الكرم

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

البهجة بيضا شفناها وحيينا فرح قلبك بين ديك التبسيما سميشا باهية ولقيطون فيها قليلا شوف ذاك زمان كيف تفكرت ليلا ألحقنا لبيلاد لبحرر على الرملة ولقمر على الرملة ولقمر قعدنا في سيدي فرح البيابور من لمرسى خرج

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

واستخبارات على هواهم زهينا ياخي حطاه كانت فدّيك لمدينا مغيرفة وحددة والبركة تكفينا صبت لقهوى بالسهر ولمشينا

ب العود والط ار والرباب یاک تم قلباک داب طبسی واحد بالمعاش نایضة الصبحی من لفراش

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

سمعت لكلامها حتى ولالي فالغيرا رجاع لولف عدم صبور كنيرا كلامي ماجبرتلو خبر ماسوينا فهم روحك بلاما نقولك ديما علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

عجبتتي يدي حتى دق قلبها ودموعه السايلا الملح يندفن فركايب والملح يندفن فركايب والملح كانك طير حرر حرر يحارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

على لعاهد و العشرة لقديمة الرجلة صعيبة خصايلها طويلة عييت ندبر ما لقيت حل يرضينا كذي نسوان حبى فالقطن و الفينا

سيدي ربي كان حاضر بين روحك كون نشاهد عولتها بشي كلم دنيا ولاتلي ظللم

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتى العشرة بعد السفر

ه ذیك دع و احق اتوا غبین قبیل الله یطیر أربطی بالتحزیم قسعال جاك من قدامك یالفهیم هذا أفعل ما عملت من تخبیل ق

إلى عقلك مشى خسر والسى سعدك انكسر والديرتها الفقر ولا ديرتهاك تتساك تتساوى فالقبر

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الملح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

سافر فالبحور يالوكان بالسفينة هذاك شاطر معليه حتى لقينة لبين يا سمين وعناصر عوينة مع خليلو يكون حتى لوينة

لج وز غربت و فالص غر دبّ ر وصاب لفق ر دبّ ر وصاب لفق ر تفك ر حوت و وند ذكر الخيال والياس والزهر ر

هـ و العليم بالقلوب الشّينة ولفاهم يفرقنا بـ لاحيلة

علاش عليك بالجهر هذا الشي محال أنا وياك مشينا حتى عيينا

يا نكارة الماح والطعام انسيتي العشرة بعد السفر

## ثانيا- مسلحق بصور شيوخ الطرب والموسيقى بالجزائر



الشيخ العربي بن صاري



الشيخ عبد الكريم دالي



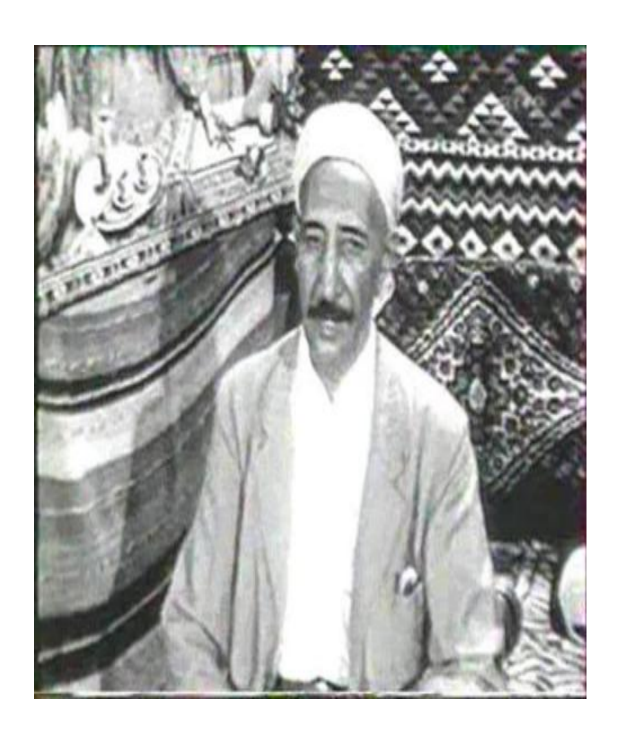
الشيخ دحمان بن عاشور



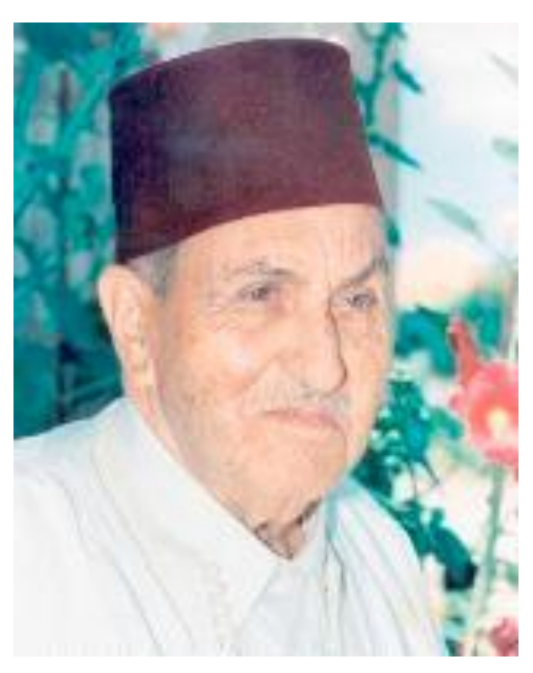
الشيخ بخشي عمر



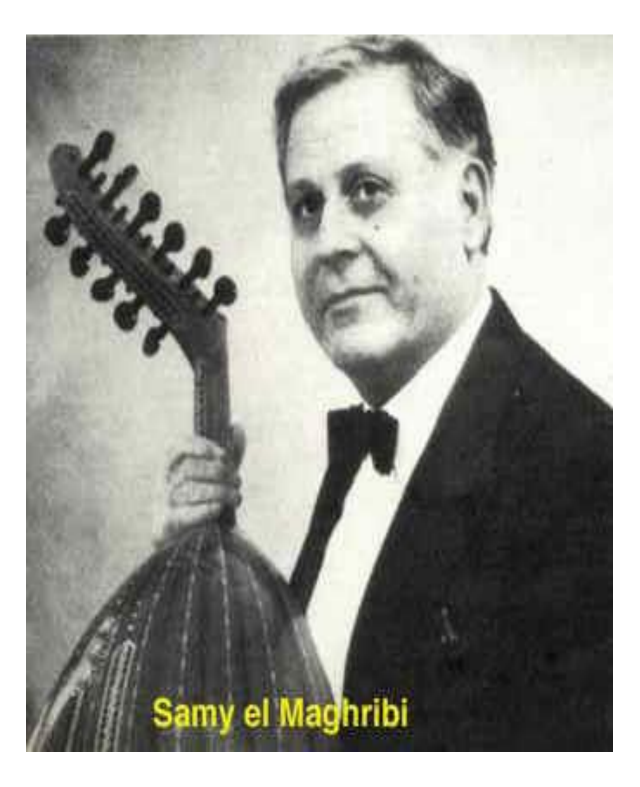
الشيخ رضوان بن صاري



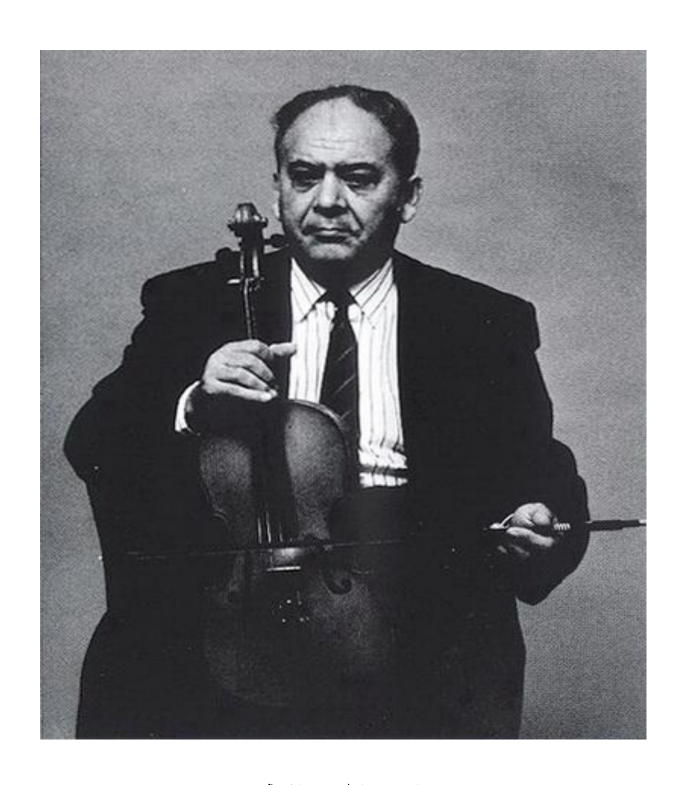
الشيخ حمادة



الشيخ صادق البجاوي



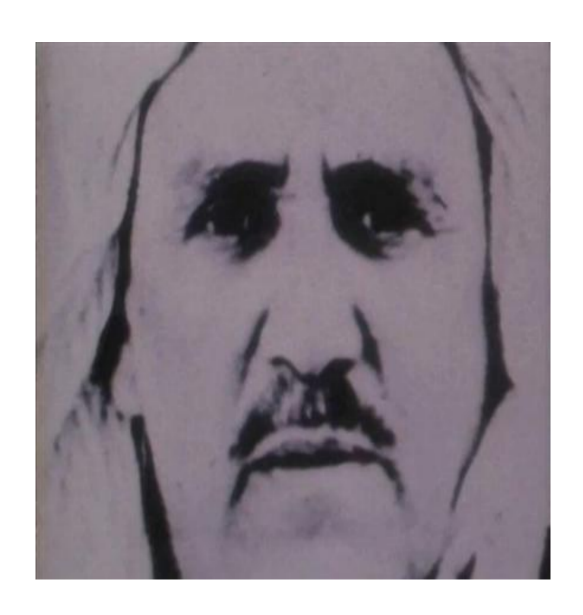
المطرب سامي المغربي



الحاج الطاهر الفرقائي



الشيخ الحاج محمد غفور



الشيخ حمادة



الشيخ محمد بوعلي



الشيخ الحاج مصطفى سنوسي بريكسي



الأستاذ أحمد سري



المعلمة مريم فكاي



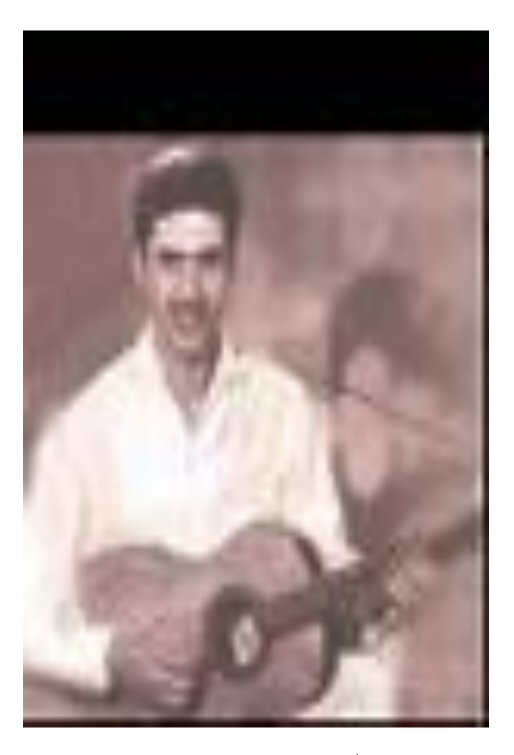
الشيخة طيطمة



الشيخة فضيلة الدزيرية



المطربة سلوى



المطر ب بلاوي الهواري



المطرب عبد القادر شاعو



المطربة بهيجة رحال



المطرب نوري كوفي

## الخـــاتــمة

#### الخاتمة:

نستخلص ما سبق ان المدينة كموضوع في القصيدة الشعبية (غناء وشعر) انما كان لها حضورها المتمثل في تغني المغنيين والشعراء بها وبجمالها، وأن المدينة كانت دوما موضوعا جماليا في الأغنية الشعبية والشعر الملحون ويمكن ضبط ما توصلت اليه الدراسة من نتائج وفق الآتى:

1- يتضح على ضوء ما تقدم، أن الأغنية الشعبية الجزائرية استطاعت بكل وضوح اختراق عوالم المدينة، و مهما كانت طبيعة نظرة الشعراء الشعبيين والمغنيين إلى المدينة وموقفهم منها، فإن حضورها في نصوصهم يعكس جانبا من تحولات المدينة عبر حقب تاريخية مختلفة، ما قبل الاحتلال، اثناء وبعد الاستقلال.

2- اختلفت مواقف الشعراء والمغنيين إزاء المدينة احيانا الى درجة التضاد، إذ يغلب على بعض النصوص جو التذمر مما آلت إليه أحوال المدينة مما دفع إلى الانزواء في بوتقة من الاغتراب الذاتي، بينما وجدنا نصوصا أخرى لا ترى في المدينة إلا جمالها وعراقتها وتاريخها المجيد.

3- تلمسان في الأغنية الشعبية ليست مجرد مكان لحوادث مُتخيلة، بل هي شاهد على قرون طويلة من الحضارة والصراع من أجل البقاء وهي مثال حي لصمود أهاليها وعراقتهم وشموخهم، ولذلك يلتصق التاريخ بالمدينة ممثلا في الرموز المادية الشاهدة على محطات تاريخية عديدة.

4- تعرض شعراء الملحون والمغنون الشعبيون إلى أجزاء مختلفة من عالم المدينة فتحدثوا عن شوارعها وأزقتها وأحيائها بأسمائها، وتحدثوا عن جسورها ومعمارها وهندستها، وترواح ذلك بين التقريرية والمباشرة تارة، واستغلال هذه الأماكن لتحميلها معاناة الشاعر وهواجسه و مواقفه.

5- إنه وبالنظر لهذه المواقف يمكننا تصنيف دلالة المدينة في الأغنية الشعبية الجزائرية إلى صنفين اثنين: المدينة الحلم والتي تمثلت في تغني الشعراء بجمال المدينة وروعتها وتاريخها المجيد، ثم مدينة اللعنة والشحوب وتلك التي تجسدت في بكائيات الشعراء والمغنيين اتجاه المدينة.

وإنما يتّخذ هذان الصنفان تسمياتهما التقريبية بالنظر الى الصورة التي يرسمها لها الشاعر أو المغنى انطلاقا من مواقفه إزاءها.

# قائـــمة المصادر والمراجع أو لا\_ المصادر

القرآن الكريم برواية ورش عن الإمام نافع

#### 1/ المخطوطة:

#### أبو بكر بن خطاب:

فصل الخطاب في نثر أبي بكر بن خطاب، مخطوط بالخزانة الملكية بالرباط، رقم 4605، الورقتان: 39، 40

#### محمد ابن مرزوق الخطيب:

المجموع، مخطوط، الرباط: الخزانة العامة، ميكروفيلم رقم 20، الوراقات 5، 12، 15، 39،

## 2/ المطبوعة:

## أبو بكر بن حجة الحموي

بلوغ الأمل في فن الزجل، تحقيق رضا محسن القريشي، تصدير عبد العزيز الأهواني، وزارة الثقافة والإرشاد القومي: دمشق، د.ط، 1974.

## أبو عبد الله محمد بن محمد العبدري:

الرحلة المغربية، تحقيق: محمد الفاسى: الرباط، 1968.

#### أحمد بابا التنبكتى:

نيل الإبتهاج بتطريز الديباج، دار الكتب العلمية: بيروت، د.ت.

## أحمد بن التريكي:

الديوان: جمع وتحقيق: د.عبد الحق زريوح، نشر ابن خلدون: تلمسان، د.ت.

## أحمد بن فارس (أبو الحسن بن زكريا):

معجم مقاييس اللّغة، ج2، تحقيق وضبط عبد السلام محمد هارون، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، 1979.

#### شهاب الدين العسقلاني:

الدرر الكامنة في أعيان المائة الثامنة، ج 1، تحقيق: محمد عبد المعيد ضان، حيدر أباد: الهند، 1392 هـ/ 1972.

#### عبد الباسط بن خليل:

الروض الباسم في حوادث العمر و التراجم، تحقيق روبير برونشفيك بار، باريس 1936، .

## عبد الرحمن ابن خلدون:

كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والعجم والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، ج 07، دار الكتاب: بيروت، 1971.

#### ابن عبد ربه الأندلسى:

العقد الفريد، ج6، شرحه وضبطه وعنون موضوعاته. ورتب فهارسه احمد أمين وإبراهيم الأبياري وعبد السلام هارون، دك ع بيروت، ط3، 1965.

#### الحفناوي:

تعريف الخلف برجال السلف، ج 1، مؤسسة موفام: الجزائر 1982.

#### الخطيب ابن مرزوق:

المسند الصحيح في مآثر ومحاسن مولانا أبي الحسن، تحقيق: ماريا بيغيرا، الجزائر: ش و ن ت، .

## يحيى ابن خلدون (أبو زكرياء):

- بغية الرود في ذكر الملوك من بني عبد الواد، ج 02، تقديم وتحقيق، وتعليق د.عبد الحميد حاجيات، المكتبة الوطنية: الجزائر، د.ط، 1980.

- بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، ج1، تحقيق: ألفرد بال، الجزائر، 1911-1913.

## أبو مدين بن سهلة:

ديوان أبي مدين بن سهلة، جمع وتحقيق وضبط وتعليق د. شعيب مقنونيف، دار الغرب: وهران، ط 01، 2002.

#### جبور عبد النور:

المعجم الأدبى، دار الملايين: بيروت، ط 01، 1979.

#### دانيال ريغ:

السبيل: معجم عربي فرنسي / فرنسي عربي، مكتبة لاروس باريس (6)، 1983.

## الزّبيدي (السيد محمد مرتضى الحسيني):

تاج العروس من جواهر القاموس، ج15، تحقيق الترزي وحجازي والطحاوي والعزباوي، راجعه عبد الستار أحمد فراج، بإشراف لجنة فنية بوزارة الإعلام، مطبعة حكومة الكويت،1975.

#### محمد مرابط:

كتاب الجواهر الحسان في نظم أولياء تلمسان، تقديم وتحقيق وتعليق د.عبد الحميد حاجيات، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ط، 1982.

## المقري التلمساني (أحمد بن محمد):

نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب وذكر وزبرها لسان الدين بن الخطيب، ج60، تحقيق محيي الدين عبد الحميد، مطبعة السعادة: القاهرة، ط 01.

## ابن منظور (جمال الدّين بن مكرّم):

لسان العرب، ج 23، دار صادر ودار بيروت، د.ط، د.ت.

## ابن مريم (أبو عبد الله محمد بن أحمد):

البستان في ذكر الأولياء والعلماء بتلمسان، وقف على طبعه واعتتى بمراجعة أصله: الشيخ محمد بن أبي شنب، ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر، 1986.

#### الونشريسي أبو العباس أحمد بن يحي:

المعيار المعرب و الجامع المغرب عن فتاوي علماء إفريقيا و الأندلس و المغرب، ج 2، خرجه جماعة من الفقهاء، بإشراف محمد حجي، دار الغرب الإسلامي: بيروت 1983.

#### محمد بخوشة:

الحب والمحبوب، مطبعة ابن خلدون: تلمسان، د.ط، 1939.

#### عبد الرحمن ابن خلدون:

" المقدمة " ، كتاب العبر وديوان المبتدأ والخبر في أيام العرب والعجم و البربر ، مج 1، 1967/2 ، مكتبة المدرسة دار الكتاب اللبناني للطباعة والنشر بيروت ، لبنان .

#### ابن مسایب محمد:

ديوان بن مسايب، جمع وتحقيق محمد بخوشة، مطبعة ابن خلدون تلمسان، الجزائر، 1951.

#### مفدی زکریا:

اللهب المقدس، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، 1980.

#### المقرى أحمد بن محمد التلمساني:

نفح الطيب ج 4 تحقيق يوسف الشيخ محمد البقاعي، دار الفكر و الطباعة و النشر و التوزيع، بيروت 1998

#### التنسى محمد بن عبد الله:

نظم الدر و العقيان في بيان شرف بني زيان، تحقيق: محمود بوعياد منشورات (ANEP) رويبة: الجزائر 2010.

#### يحى بن خلدون:

بغية الرواد في ذكر الملوك من بني عبد الواد، تقديم و تحقيق عبد الحميد حاجيات، المكتبة الوطنية: الجزائر، 1980.

#### القلصادي أبو الحسن على محمد:

رحلة القلصادي، دراسة و تحقيق محمد أبو الأجفان الشركة التونسية للتوزيع: تونس، 1978.

#### الجاحظ (ابو عثمان عمرو بن مجر):

رسائل الجاحظ، تحقيق وشرح عبد السلام محمد هارون، مكتبة الخانجي، القاهرة، ط1، 1399هـ /1979، ج3.

#### لسان الدين بن الخطيب:

الاحاطة في أخبار غرناطة :ج1 ، حققه محمد عبد الله عنان ،مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ط20 :1979

#### مصطفى بن إبراهيم

ديوان مصطفى بن إبراهيم، جمع د. عبد القادر عزّة، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع، د.ت، د.ط

كناشك الشاعر أحمد ولد البشى الستوتى.

## ثانيا\_ المراجع

## 1/ العربية

#### أبو القاسم سعد الله:

تاريخ الجزائر الثقافي، ج 02، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ط، 1981.

#### إبراهيم القادري بوتشيش:

إضاءات حول تراث الغرب الإسلامي و تاريخه الاقتصادي و الاجتماعي، دار الطليعة: بيروت ط 01، مارس 2002.

#### أحمد اليعبودي:

فلسفة الفضاء و الانزياح بين جيرار جينات والأسلوبيين الجدد، منشورات عالم الثقافة: عمان- دبي، ط 01، 2011

#### أحمد سليمان:

تاريخ ملوك البربر في الجزائر القديمة ، دار القصبة للنشر الجزائر ، 2007.

#### عبد القادر بن دعماش

المهم في ديوان الشعر الملحون، ج 1، ط 01 ، منشورات المهرجان الوطني لأغنية الشعبي، الجزائر 2007 .

#### إسماعيل الحسيني:

موروثنا الشعبي، الهوية الضائعة، مقالة صحفية يومية تصدر عن مؤسسة الجزيرة للصحافة والطباعة والنشر، ط1، العدد 1057، سبتمبر 2001.

#### مهي سهيل المقدم:

المجتمع القروي بين التقليدية والتحديث، دراسة نظرية وميدانية، ط1، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، بيروت 1995.

#### عبد الغنى عماد:

سوسيولوجيا الثقافية، المفاهيم والإشكاليات من الحداثة إلى العولمة، ط1، مركز الدراسات العربية، بيروت 2002

#### حسن حسين عبد الوهاب:

ورقات عن الحضارة العربية التونسية، تونس د.ت.

#### عبد الحميد يونس:

معجم الفولكلور ، مكتبة لبنان، بيروت ، ط1، 1983.

#### فوزي العنتيل:

الفولكلور ماهو؟ دار المعارف، مصر، 1965.

#### عبد العزيز الدولاتلي:

المدن العربية التقليدية بين الأصالة والمعاصرة، ضمن كتاب الآثار الإسلامية، تونس:المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، 1985,

#### محمود بن إسماعين وعبد الصمد حساين:

معالم وآثار مدن المغرب الأوسط بين الماضي والحاضر، مؤسسة إفريقيا للنشر والتوزيع، ودار الفن العتيق: الجزائر، 2009، ط 01 .

#### عبد الملك ابن تالة:

من المدن الحضارية في الغرب الإسلامي، دار الكتاب العربي: بيروت، د.ط، د.ت.

#### محمد بن عمرو الطمار:

- تاريخ الأدب الجزائري الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ت.
  - تلمسان عبر العصور، الجزائر: المؤسسة الوطنية للكتاب، 1984.

#### سليم الحلو:

الموشحات الأندلسية نشأتها وتطورها، قدم له د.إحسان عباس، منشورات دار مكتلة الحياة د.ط، د.ت.

#### محمد عبد الغنى حسن:

جوانب مضيئة من الشعر العربي، مكتبة النهضة المصرية: القاهرة، د.ط، د.ت.

#### محمود آغا بوعياد:

جوانب من الحياة في المغرب الأوسط في القرن التاسع الهجري (15) م، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، د.ط، 1982.

#### مصطفى الشكعة:

الأدب الأندلسي: موضوعاته، وفنونه، دار العلم للملايين: بيروت،، ط 04، 1979.

#### مصطفى صادق الرافعى:

تاريخ آداب العرب، ج 3، دار الكتاب العربي: بيروت، ط 02، 1974. ناصر الدين سعيدوني:

دراسات وأبحاث في تاريخ الجزائر - العهد العثماني، ج1، المؤسسة الوطنية للكتاب: الجزائر، د.ط، 1988.

#### عبد الرحمان الجيلالى:

تاريخ الجزائر العام، ج 01، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر، 1984. الحاج محمد بن رمضان شاوش:

باقية السوسان في التعريف بحظارة تلمسان، ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر، 1995، د.ط،

#### صالح خرفي:

الشعر الجزائري الحديث ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع: الجزائر ، 1986. عبد العزيز فيلالي:

تلمسان في العهد الزياني، دار موفم للنشر و التوزيع الجزائر 2002 م، ابن منصور عبد الوهاب:

- قبائل المغرب، الرباط 1968.

- تلمسان عبر العصور، تحليل لغوي وتاريخي للأسماء التي دعيت بها حاضرة المغرب الأوسط، مطبعة ابن خلدون، تلمسان، الجزائر، 1365ه

#### محمد رزوق:

الأندلسيون وهجراتهم إلى المغرب خلال القرنين 16-17، مطبعة إفريقيا الشرق: الدار البيضاء، طبعة 03، 1998.

#### عبد الله عنان:

نهاية الأندلس و تاريخ العرب المنتصرون: القاهرة، ط 4، 1987.

#### كمال السيد أبو مصطفى:

- جوانب من الحياة الاجتماعية و الاقتصادية و الدينية و العلمية في المغرب الإسلامي من خلال نوازل و فتاوي المعيار للونشريسي، مركز الإسكندرية للكتاب: الإسكندرية، 1996.

- محاضرات في تاريخ المغرب و الأندلس، شركة الجلال للطباعة الإسكندرية: 2003.

#### عبد العزيز الأهواني:

ابن سيناء الملك ومشكلة العقم والابتكار في الشعر، م1م 1962 م.

#### عبد المجيد القرناطي:

تاريخ الموسيقى العالمية التقطعات والأصول، دار الملايين للنشر والتوزيع والترجمة: بيروت، ط 02، 2006.

#### أحمد سفطى:

دراسات في الموسيقى الجزائرية، المؤسسة الوطنية للكتاب، ط 01، 1984.

#### التلى بن الشيخ:

دور الشعر الشعبي الجزائري في الثورة 1830 - 1945 ، الشركة الوطنية للنشر والتوزيع ، 1983.

#### طلال الحرب:

أولية النص، نظرات في النقد والقصة والأسطورة والأدب الشعبي، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، ط1، سنة 1989.

#### العربي دحو:

الشعر الشعبي والثورة التحريرية بدائرة مروانة من 1955 إلى 1962، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، سنة 1984.

#### محمد عبد العزيز مرزوق:

الفنون الزخرية الإسلامية في المغرب والأندلس، دار الثقافة، بيروت، لبنان.

#### محمد الجون:

أثر الأندلس في الأدب الموحدي، دار التراث: بيروت، طد.ط، د.ت.

#### عبد الحميد مشعل:

كتاب موسيقى الغناء العربي، منهج دراسة صولفيج غنائي، مراحل تطور الموسيقى لعربية، الموشحات العربية، 1995، ديوان المطبوعات الجامعية: الجزائر.

#### محمد كامل الخلعي:

كتاب الموسيقي الشرقي، مكتبة الدار العربية للكتاب، القاهرة، أوراق شرقية، بيروت، 1993، ص07.

#### عفت وداد و آخرون:

تربية الصوت، الغناء المدرسي، التذوق الموسيقي مطابع مذكورة، القاهرة، 1992.

#### شكرى محمد عياد:

موسيقى الشعر العربي، دار المعرفة، القاهرة، 1965.

#### الحيدري إبراهيم:

أطولوجيا الفنون التقليدية، سورية دار الحوار للنشر والتوزيع، ط1، 1984.

#### مصطفى الجوزو:

نظريات الشعر عند العرب في الجاهلية والعصور الإسلامية، ج1، دار الطليعة: بيروت. عباس الجراري:

#### الزجل في المغرب، القصيدة مطبعة الأمنية، الرباط، ط1، 1970.

#### عمر فروخ:

المناهج في الأدب العربي وتاريخيه ومنشورات المكتبة العصرية صيدا، بيروت، 1959، ط1.

#### محمود حامد شوكت:

مقومات القصة العربية الحديثة في مصر، دار الجيل للطباعة، 1974.

#### عبد العليم إبراهيم:

الموجه الفني المدرسي اللغة العربية، دار العربية، دار المعرف، مصر، ط8، د.ت، ص شعيب مقتونيف:

مباحث في الشعر الملحون الجزائري (مقاربة منهجية)، دار الغرب للنشر والتوزيع: وهران ، د.ط، 2003،

#### صالح مهدي:

الموسيقى العربية تاريخها وآدابها، ديوان المطبوعات الجامعية، الجزائر، الدار التونسية للنشر، سنة 1986.

#### عائشة عبد الرحمن:

لغتنا والحياة، دار المعارف، مصر، ط1، 1991.

#### عبد الكريم الدانيك:

بحوث وقراءات نقدية في الشعر العربي الحديث، دار المأمون للنشر والترجمة: البصرة، ط 20، 2006، ص 89.

#### مصطفى عوض الكريم:

فن التوشيح، منشورات دار الثقافة: بيروت، لبنان، 1997، ط 02ز

#### محمد الأمين أحمد:

الشعر الشعبي في سيدي خالد، مجلة آمال (الجزائرية)، الشركة الوطنية للنشروالتوزيع، العدد 4، ط 02، 1969.

#### جابر عصفور:

مفهوم الشعر، دار التتوير للطباعة، بيروت ، ط 02، 1982.

#### سليم الحلو:

الموسيقي الشرقية ، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت ، لبنان، دط، دت .

#### يحى الشيخ صالح:

شعر الثورة عند مفدي زكرياء، دار البحث للطباعة والنشر قسنطينة ، الجزائر /ط1، 1987.

#### محمد المرزوقي:

في الأدب الشعبي، الدار التونسية للنسر ، 1967.

#### عبد الله ركيبي:

الشعر الديني الجزائري، الشركة الجزائرية للنشر والتوزيع ، ط1، الجزائر ، 1981.

#### أحمد نجيب:

فن الكتابة للأطفال، دار إقرأ: بيروت، لبنان، ط 02، 1983.

#### غالى شكري:

شعرنا الحديث إلى أين؟، دار الآفاق الجديدة، بيروت، ط 02، 1.978، ص 92.

#### محمود ذهني:

الأدب الشعبي العربي، مفهومه ومضمونه، مطبوعات جامعية، القاهرة.

#### عثمان الكعاك:

العادات والتقاليد التونسية، د ت، تونس ، ط2، 1981.

#### محمد غنيمي هلال:

النقد الأدبي الحديث ، دار الثقافة ، بيروت، 1973.

#### التلى بن الشيخ:

منطلقات التفكير في الأدب الشعبي الجزائري، المؤسسة الوطنية للكتاب: الجزائر.

#### نبيلة إبراهيم:

أشكال التعبير في الأداب الشعبي، دار المعارف 119. كورنيش النيل، القاهرة، ط3.

#### بلند الحيدري:

إشارات على الطريق ونقاط ضوء ، م.ع. د بيروت ، ط1، أفريل 1980،

#### أحمد أمين دلاي:

أغاني القصية، القصيد الشعبي، ترجمة فرحات جلاب، المؤسسة الوطنية للفنون المطبعية، وحدة الرغاية: الجزائر، 2007.

#### أحمد سهوم:

الملحون المغربي، من منشورات شؤون جماعية ، صحيفة الجماعات المحلية بالمغرب والبلديات العربية والدولية، الدار البيضاء ، 1993.

#### قيصر مصطفى:

حول الأدب الاندلسي، نشر مؤسة الأشرف ، بيروت، لبنان ، ب ت.

#### حمد حمدادو:

الموسيقى الفولكلورية الإرهاصات والامتدادات، دار إفريقيا الشرق، الدار البيضاء، طرابلس، ط 02، 1999.

#### محمد أسعد على:

في أصول الموسيقي الفولكلورية، مطبعة دار السعادة: بغداد، 1976.

#### عبد المنعم تلمية:

الأدب العربي تعبيره عن الوحدة والنتوع، مركز دراسات الوحدة العربية ، بيروت، ط1، 1987.

#### يحى بوعزيز:

مدينة تلمسان عاصمة المغرب الاوسط، دار الغرب للنشر والتوزيع: وهران ، د.ط ، د.ت دحو، العربي:

الشعر الشعبي ودوره في الثورة التحريرية الكبرى بمنطقة الأوراس، المؤسسة الوطنية للكتاب:الجزائر 1988

#### محمود أحمد الحنفى:

علم الآلات الموسيقية، الهيئة العامة للتأليف والنشر، القاهرة، 1971.

#### النواجي محمد:

مقدمة في صناعة النظم والنثر، تحقيق محمد عبد الكريم، دار مكتبة الحياة، بيروت، . يوسف كرم:

تاريخ الفلسفة الحديث، دار المعارف: القاهرة، ط 5، 1986.

#### مصطفى الضبع:

استراتيجية المكان، الهيئة العامة لقصور الثقافة: القاهرة، أكتوبر 1998.

#### 2/ المترجمة

#### ألفرد انشتاين:

الموسيقى في العصر الرومنسي، ترجمة فؤاد زكريا، ه.م.ع.ن القاهرة،، د.ط، 1972. ألفرد بل:

الفرق الإسلامية في الشمال الإفريقي من فتح العربي حتى اليوم، ترجمة عبد الرحمن بدوي، دار الغرب الإسلامي: بيروت 1987.

#### ألفرد هانسن:

روح الموسيقى، ترجمة أحمد عبد الباقي وسوسن عامر، دار الخليج للنشر والترجمة والتوزيع، عمان، ط 02، 2009.

#### آلان فاتبيه:

الإنسان في المجتمع المعاصر، ترجمة: مصطفى كامل جودة، دار المعرفة: القاهرة، 1969.

#### إميليو غرسية غوميس:

الشعر الأندلسي: بحث في تطوره وخصائصه، ترجمه عن الإسبانية: د.حسين مؤنس، سلسلة الألف كتاب، ط 03، 1969

#### جورج سيمون:

الانسان والمجتمع، ترجمة: عبد المنعم شوقي، دار النهضة العربية، 1967،ص 162.

#### الحسن الوزان:

وصف إفريقية، ج 1، ترجمة: محمد حجي ومحمد الأخضر، بيروت: دار الغرب الإسلامي، 1983، ط 2.

#### رينية وويليك:

نظرية الأدب ترجمة محي الدين صبحي، بيروت ، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، ط2، 1981.

#### رجيس بلاشير:

تاريخ الأدب العربي، ج 1، ترجمة: د.ابراهيم الكيلاني، الدار التونسية للنشر: تونس، المؤسسة الوطنية للكتاب: الجزائر، 1986.

#### هنري جورج فارمر:

تاريخ الموسيقى العربية حتى القرن الثالث عشر، ترجمة وتعليق: جرجيس الله المحامي، منشورات دار مكتبة الحياة، بيروت لبنان.

#### عمر بلخوجة:

علي معاشي (1927-1958) فن وكفاح ترجمة أو رحمان عبد الرحمان، منشورات القصبة: الجزائر، د.ت، د.ط

#### محود بن تابت:

تلمسان مدينة الجدار، ترجمة: عبد الحميد باغلي، منشورات دار البعث: قسنطينة، ط 2011.02.

#### مارمول كربخال:

إفريقية، ترجمة: محمد حجي وآخرون، الرباط: دار نشر المعرفة، 1988–1989، ج.2 يوري سوكولوف:

الفولكلور قضاياه وتاريخه، ترجمة حليمة الشعرواي وعبد الحميد يونس ، الهيئة العامة المصرية لتأليف والنشر ، مصر 1971.

#### غاستون باشلار:

فلسفة المكان، ترجمة: غالب هلسا، دار الجاحظ: بغداد، 1980.

## 3/ باللغة الأجنبية

#### **BEN ALI EL AHASSAR:**

-Tlemcen, cité des grands maitre et musique arabo andalous- préface de Mahmoud-agha bouayed-édition dalimen.

#### Atoui Brahim

-Toponymie et espace en Algérie ,institut national de Cartographie ,Alger 2005.

#### **Sid Ahmed BOUALI:**

-Les deux grands sièges de Tlemcen, Alger ENAL, 1980.

#### **William et Georges MARCAIS:**

- Les monuments arabes de Tlemcen, Paris : Librairie des écoles françaises, 1903 .

#### R. Le TOURNEAU:

- Les villes musulmanes de l'Afrique du nord, Alger, 1957.

#### Yelles chaouche mourad:

- Le hawfi : poésie féminine et tradition oral au Maghreb, .p.u. :Alger.1990.

#### **Mohammed Guettat:**

La Music classique du Maghreb, Sindibad, Paris.

#### William.Marçais:

- Dialecte Arabe parlé a Tlemcen.

#### Sébillot, Paul:

- le folklore, littérateur orale et ethnographique traditionnelle, Octave et Fib, édition paris 1973.

## ثالثا – المقالات والدوريات ومواقع النت المقالات

## 1- بالعربية

#### أحمد مرسى:

"الاغنية الشعبية، موسيقاها وعلاقتها بالكلمات" مجلة الفنون الشعبية (العراقية)، العدد 5 فبراير 1968.

#### محمود القطاط:

" التراث الموسيقي الجزائري"، مجلة الحياة الثقافية (التونسية)، ع 32(خاص بالجزائر)، 1984.

#### زهرة خوانى:

" الحيز الأدبي في وصف تلمسان لأبي جمعة التلاليسي "، مجلة الفضاء المغاربي، العدد الرابع، أكتوبر 2007.

### سومیشة بن مداح:

" تلمسان في الشعر العبد الوادي"، مجلة الفضاء المغاربي العدد الرابع، أكتوبر 2007. عبد الحميد حاجيات، الحركة الفكرية بتلمسان في عهد بني زيان، مجلة الأصالة (الجزائرية)، السنة 4 العدد 26 جويلية أوت 1975.

#### حنيفي هلايلي:

الأندلسيون في كتابات أحمد المقري التلمساني (أزهار الرياض ونفح الطيب نموذجاً)، بمجلة التراث العربي (السورية)، اتحاد الكتاب العرب: دمشق العدد، 97 - السنة الرابعة والعشرون - آذار 2005 - آذار 1425.

#### محمد الشريف قاهر:

لسان الدين بن الخطيب و تراثه الفكري في تلمسان، مجلة الأصالة، العدد 4، جويلية ، أوت 1975.

#### فاضل عبد الحق:

تعريب التراث، اسم الفلكلور، مجلة التراث (العراقية)، ع 67، س 1977.

#### مهى سهيل المقدم:

الأمثال والحكم الشعبية: دراسة في العراق ولبنان، مجلة العرفان(اللبنانية)، العددان 5-6، المجلد 76، بيروت .

#### مرسى أحمد:

مقدمة في الفلكلور، عرض طلال سالم، التراث الشعبي (العراقية)،ع 3، س8، 1977.

#### فستق وليد:

دراسة في مشكلة الفن، مجلة الآداب (بيروت)، ع5، س ماي 1963.

#### عبد الحميد حاجيات:

-" الحركة الفكرية بتلمسان في عهد بني زيان"، مجلة الأصالة، السنة 4 العدد 26 جويلية أوت 1975.

-" العلاقات بين تلمسان و غرناطة"، مجلة الوعي عدد مزدوج ( (5-4) أبريل ماي (5-4) منشورات دار الوعى: الجزائر.

#### حنیفی هلایلی:

الأندلسيون في كتابات أحمد المقري التلمساني (أزهار الرياض ونفح الطيب نموذجاً)، بمجلة التراث العربي، اتحاد الكتاب العرب: دمشق العدد، 97 - السنة الرابعة والعشرون - آذار 2005 - آذار 425.

#### عبد اللطيف البرغوثي:

"القصيدة الشعبية"، مجلة فلسطين الثورة (الفلسطينية)، عدد خاص، 01-1981 تيمور أحمد:

الأغنية الشعبية بين القديم والحديث، مجلة التراث الشعبي (العراقية)، 1977. مراد فريد:

مقال " المثقفون يهتمون بنوار الريميتي" جريدة الخبر اليومية: 2000/10/18.

#### محمد فتحى الحريرى:

" تأثير الموسيقى بين الفهم والحقيقة"، مجلة العربي (الكويتية)، ع 321، أغسطس، 1985،

#### يورى لوتمان:

- مشكلة المكان الفني: ترجمة سيزا قاسم دراز، «ألف» البلاغة المقارنة (المصرية): القاهرة، الجامعة الأمريكية ع 6، ربيع 1986.

#### يمنى طريف الخولي:

" إشكالية الزمان في الفلسفة والعلم"، «ألف» مجلة البلاغة المقارنة (المصرية): القاهرة، الجامعة الأمريكية، ع 9، 1989.

## 2 - بالفرنسية

#### **Delphin(G) et guin(L):**

Complainte arabe sur la rupture du barrage de saint- Denis de sig. Notes sur la poésie et la musique arabes dans le maghreb algérien, paris, le roux, 1886.

#### Hamidou (Abdelhamid):

Aperçu sur la poésie vulgaire de Tlemcen. Les deux poètes populaires de Tlemcen: Ibn amsaib et Ibn Triki.in actes du 2éme congrès de la fédération des sociétés savante de l'Afrique du nord. Alger. Publication de la société historique algérienne, tome 2 1936.

## مواقع النت

- -Toponymie Française ,un article de wiképédia ,l'encyclopedie libre
- http://www.awu-dam.org/trath/97/turath97-012.htm
- H.h.p216-122-171.190/magazine/002m002008 oht/e

## رابعا- الرسائل والمذكرات الجامعية

#### تيجاني بن عيسى:

" لهجة تلمسان و علاقتها بالعربية الفصحى "، (مخطوط) رسالة ماجستير، جامعة تلمسان، 1998.

#### سيد أحمد برابح:

مظاهر الفولكلور في الكتب العربية التراثية، مذكرة ماجستير (مخطوط) ، قسم الثقافة الشعبية ، تلمسان 2006/2005.

#### شعيب مقنونيف:

صورة المرأة في شعر ابن سهلة، جمع ودراسة، القسم الثاني، ملحق النصوص الشعرية، مخطوط (ماجستير)، جامعة تلمسان، 1995.

#### لطفى عبد الكريم:

الدرس البلاغي عند أبي القاسم الكلاعي (مخطوط) مذكرة ماجستير، جامعة تلمسان، 2004 - 2005.

#### شافع بلعيد نصيرة:

الوظيفة الاجتماعية للأمثال الشعبية الجزائرية بمنطقة تلمسان (مخطوط) رسالة ماجستير، جامعة تلمسان، 2001/2000

#### مقدم سهام:

الطب و الأطباء بتلمسان في عهد الدولة الزيانية، (مخطوط) مذكرة ماجستير في التاريخ، جامعة سيدي بلعباس، السنة الجامعية 2009–2010.

#### جعلوك عبد الرزاق:

الصوت اللغوي " أ " المنطوق أو الغناء، (مخطوط) رسالة دكتوراه ، 2002-2003، قسم الثقافة الشعبية، جلمعة تلمسان.

#### مبخوت نصيرة:

الفن القول في منطقة النعامة، دراسة في الآداء والايقاع، (مخطوط) مذكرة ماجستير في تاريخ الموسيقي الجزائرية، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2009- 2010

#### بومدين بلقاسم:

ناس الغيوان، دراسة للقيمة الإبداعية والتلقي، (مخطوط) مذكرة ماجستير في الأدب الشعبي، قسم الثقافة الشعبية، تلمسان، 2001–2002

#### كمال بن سنوسي:

الطرب الغرناطي بمدينة تلمسان\_ الشيخ العربي بن صاري\_ أنموذجا، (مخطوط) مذكرة ماجستير ،جامعة أبى بكر بلقايد تلمسان، ، قسم الثقافة الشعبية 2009/ 2000.

#### عز الدين تربش:

الموسيقى الفولكلورية الجزائرية ودلالاتها الثقافية ، فرقة العرفة بمنطقة مسيردة أنموذجا، (مخطوط) مذكرة ماجستير جامعة أبي بكر بلقايد، تلمسان، ، قسم الثقافة الشعبية ، 2010-1431هـ/2009-2010

#### سيد أحمد سماش:

الموسيقى الاندلسية بتلمسان، دراسة تاريخية، (مخطوط) مذكرة ماجستير، جامعة ابو بكر بلقايد، تلسمان، 2019/ 2010.

#### عبدلى وهيبة نسرين:

الشعر الشعبي بمنطقة تلمسان، الحوفي نموذجا، جمع ودراسة، (مخطوط) مذكرة ماجستير جامعة أبو بكر بلقايد تلمسان، قسم الثقافة الشعبية، 2007/2006.

#### دقوار عيسى:

قبيلة حميان من القرن، 5-8 هـ 11-14م، مخطوط رسالة دكتوراه، قسم ثقافة شعبية جمال الدين بوقلي حسن:

ابن يوسف السنوسي في الذاكرة الشعبية وفي الواقع، (مخطوط) رسالة دكتوراه، جامعة تلمسان، معهد الثقافة الشعبية، 1997م، القسم الأول.

#### الطيب بن هاشم:

العادات والتقاليد في ولاية تلمسان وعلاقتها بالشريعة الاسلامية (مخطوط) رسالة ماجستير في الأنتربولوجيا، جامعة ابي بكر بلقايد، 2001/ 2002،

#### قرطبى خليفة:

المدينة في الرواية الجزائرية العربية، (مخطوط)، رسالة ماجيستير في اللغة والأدب العربي، جامعة الجزائر، معهد اللغة والأدب العربي، 1994–1995، ص106.

#### فاطمة الزهراء نجراوي:

أسماء القرى في منطقة تلمسان، دراسة مواقعية، (مخطوط) مذكرة ماجيستير في علم اللهجات، جامعة ابى بكر بلقايد، قسم الثقافة الشعبية، 2008–2009.

#### أحمد بن صفية:

حفظ وحماية وتسيير المعالم الأثرية في مدينة تلمسان، محاضرة بالملتقى الدولي حول تسيير المدن الكبرى، الجزائر، من 02 إلى 05 ابريل 1988.

# فهرس المحتويات

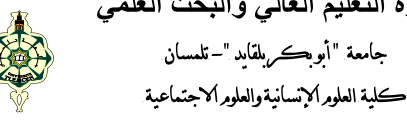
|              | الإهداء                                                     |
|--------------|-------------------------------------------------------------|
|              | كلمة شكر وعرفان                                             |
| <b>ا</b> – ز | المقدمة                                                     |
| 39 – 1       | الفصل التمهيدي: منزلة تلمسان أدبيا وفنيا وتاريخيا           |
| 4 – 2        | تمهيد                                                       |
| 11 – 5       | أولا— تلمسان موطن الجمال                                    |
| 18 – 12      | ثانيا- تلمسان في ثنايا المدح لسلاطينها                      |
| 23 – 19      | ثالثا- تلمسان فنيا وعمرانيا                                 |
| 26 –24       | رابعا- أسباب هجرة الأندلسيين إلى تلمسان واستقرارهم بها      |
| 28 – 27      | خامسا- النهضة العلمية والعمرانية بتلمسان حلال العهد الزياني |
| 30 – 29      | سادسا- العلاقات الطبية بين بني زيان والأندلس                |
| 32 – 31      | سابعا– سقوط مملكة غرناطة واضطهاد المسلمين                   |
| 39 – 33      | ثامنا العلماء الأندلسيون الوافدون على تلمسان ودورهم في تطور |
|              | الحركة العلمية                                              |
| 142 – 40     | الفصل الأول: علاقة الفولكلور بالشعر الشعبي والغناء          |
| 53 – 41      | المبحث الأول: الفن الشعبي وعلاقته بالفولكلور والموسيقى      |
| 43 – 42      | أولاً تعريف الفن الشعبي                                     |
| 49 – 44      | ثانيا— تعريف مصطلح الفولكلور                                |
| 51 – 50      | ثالثا– علاقة الفولكلور بالموسيقى                            |
| 53 – 52      | رابعا — من بين خصائص الأغنية الفولكلورية                    |
| 70 – 54      | المبحث الثاني: تاريخ ومفاهيم الشعر الغنائي                  |

| 62 –56    | أولاً نعريف الشعر الغنائي                                          |
|-----------|--------------------------------------------------------------------|
| 64 – 63   | ثانيا – بعض الشواهد التاريخية للشعر الغنائي                        |
| 66 - 65   | ثالثا – أهم أنواع الشعر الغنائي                                    |
| 70 – 67   | راتبعا — علاقة الشعر بالغناء                                       |
| 142 – 71  | المبحث الثالث: مفاهيم الغناء والموسيقي وأصولهما التاريخية          |
| 78 – 72   | أولاً تعريف الغناء                                                 |
| 83 – 79   | ثانيا— تعريف الموسيقي                                              |
| 94 – 84   | ثالثا— الموسيقي الشعبية                                            |
| 121 – 95  | رابعا الأصول التاريخية للغناء والموسيقي: 1- الموسيقي العربية - 2 - |
|           | الموسيقى الأندلسية - 3 - النوبة                                    |
| 142 –122  | خامسا– فن الحوزي شعرا وموسيقى                                      |
| 211 –143  | الفصل الثاني: فضاءات تلمسان وصورة المرأة في الأغنية الشعبية        |
| 188 – 144 | المبحث الأول:الفضاء في الأغنية الشعبية                             |
| 151- 148  | المطلب 1-تلمسان في نصوص الأغنية الشعبية                            |
| 189 – 152 | المطلب 2-أنواع الفضاءات في تلمسان المدينة                          |
| 201 – 190 | المبحث الثاني: صورة المرأة في المدينة كما تبينه الأغنية الشعبية    |
| 211 – 202 | المبحث الثالث: الخصائص الشكلية لنص الغنية الشعبية                  |
| 207 – 203 | المطلب الأول: شعرية اللغة                                          |
| 209 – 208 | المطلب الثاني: من خصائص اللغة الشعرية                              |
| 211 – 210 | المطلب الثالث: ظاهرة التسكين                                       |
| 248 – 212 | الفصل الثالث:أسماء مدينة تلمسان في الأغنية الشعبية الجزائرية       |
| 220 – 213 | المبحث الأول: تلمسان التسمية ودلالتها                              |
| 248 – 221 | المبحث الثاني: صفات مدينة تلمسان من خلال النصوص المغناة            |
| 227– 222  | 1 مدينة التاريخ                                                    |
| 233 – 228 | 2 مدينة الفن                                                       |

| 246 – 234 | 3 مدينة العلم والأدب                                      |
|-----------|-----------------------------------------------------------|
| 248 – 247 | 4 مدينة الدّين                                            |
| 345 – 249 | الملاحــق                                                 |
|           | أولاً ملحق بالنصوص الشعبية التي تغنت بتلمسان              |
| 271 – 251 | 1 قصيدة: ياضو اعياني لأبي مدين بن سهلة                    |
| 278 – 272 | 2 - قصيدة ربي قضى عليها والوقت ادعاها لمحمد بن مسايب      |
| 282 – 279 | 3 - قصيدة: لو ما الفضول لأبي مدين بن سهلة                 |
| 283       | 4- قصيدة: اللوريت للمطرب المرحوم أحمد وهبي                |
| 285 – 284 | 5 قصيدة: بالريام سعدت الأيام لأبي مدين بن سهلة            |
| 287 – 286 | 6- قصيدة بوماريا للشاعر حسين بخشي                         |
| 290 – 288 | 7 قصيدة القلب بات سالي لمحمد بن مسايب                     |
| 297– 291  | 8 - قصيدة: يالورشان لمحمد بن مسايب                        |
| 300 – 298 | 9 قصيدة: يا إمام أهل الله للشيخ سعيد بن عبد الله المنداسي |
| 301       | 10- قصيدة: سيد ي محمد بن علي مجهولة المؤلف                |
| 303 – 302 | 11- قصيدة: تلمسان يا جوهرة للشاعر حسين بخشي               |
| 307 – 304 | 12- قصيدة: ناس تلمسان وين للمطرب أحمد ملوك                |
| 312 – 308 | 13- قصيدة: يالوشام لمحمد بن مسايب                         |
| 314 – 313 | 14- قصيدة: تلمسان يل البهجة للشيخ صادق البجائي            |
| 315       | 15- قصيدة: نص أغنية وهران الباهية مجهولة المؤلف           |
| 318 – 316 | 16- قصيدة: صحّ عيدكم للشيخ عبد الكريم دالي                |
| 322 – 319 | 17- قصيدة: يا نكارة الملح والطعام للفنان دحمان الحراشي    |
| 346 – 323 | ثانيا– ملحق بصور شيوخ الطرب والموسيقى بالجزائر            |
| 324       | 1- صورة الشيخ العربي بن صاري                              |
| 325       | 2- صورة عبد الكريم دالي                                   |

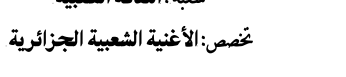
| 326                                                                   | 3- صورة الشيخ دحمان بن عاشور                                                                                                                                                                        |
|-----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 327                                                                   | 4- صورة الشيخ الشيخ عمر بخشي                                                                                                                                                                        |
| 328                                                                   | 5 صورة الشيخ رضوان بن صاري                                                                                                                                                                          |
| 329                                                                   | 6- صورة الشيخ حمادة                                                                                                                                                                                 |
| 330                                                                   | 7 صورة الشيخ صادق البجائي                                                                                                                                                                           |
| 331                                                                   | 8 صورة المطرب سامي المغربي                                                                                                                                                                          |
| 332                                                                   | 9- صورة الشيخ الحاج طاعر الفرقاني                                                                                                                                                                   |
| 333                                                                   | 10- صورة الشيخ الحاج محمد غفور                                                                                                                                                                      |
| 334                                                                   | 11- صورة الشيخ حمادة                                                                                                                                                                                |
| 335                                                                   | 12 صورة الشيخ محمد بوعلي                                                                                                                                                                            |
| 336                                                                   | 13- صورة الشيخ الحاج مصطفى سنوسي بريكسي                                                                                                                                                             |
| 337                                                                   | 14- صورة الأستاذ احمد سري                                                                                                                                                                           |
| 338                                                                   | 15- صورة المعلمة مريم فكاي                                                                                                                                                                          |
| 339                                                                   | 16- صورة الشيخة طيطمة                                                                                                                                                                               |
| 340                                                                   | 17 صورة الشيخة فضيلة الدزيرية                                                                                                                                                                       |
| 341                                                                   | 18- صورة المطربة سلوى                                                                                                                                                                               |
| 342                                                                   | 19- صورة المطرب بلاوي الهواري                                                                                                                                                                       |
| 343                                                                   | 20 صورة المطرب عبد القادر شاعو                                                                                                                                                                      |
| 344                                                                   | 21- صورة المطربة يهيجة رحال                                                                                                                                                                         |
| 345                                                                   | 22- صورة نوري الكوفي                                                                                                                                                                                |
| 348 –346                                                              | الخاتمة                                                                                                                                                                                             |
| 371 –350                                                              | قائمة المصادر والمراجع                                                                                                                                                                              |
| 375 – 372                                                             | فهرس المحتويات                                                                                                                                                                                      |
| 339<br>340<br>341<br>342<br>343<br>344<br>345<br>348 –346<br>371 –350 | 16- صورة الشيخة طيطمة 17- صورة الشيخة فضيلة الدزيرية 18- صورة المطربة سلوى 19- صورة المطرب بلاوي الهواري 20- صورة المطرب عبد القادر شاعو 21- صورة المطربة يهيجة رحال 22- صورة نوري الكوفي الخاتــمة |

# الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية وزارة التعليم العالي والبحث العلمي



قسم: التاريخ وعلم الآثار

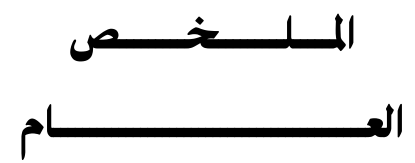
شعبة: الثقافة الشعبية



## مكينة تلمسان في الأغنية الشعبية الجزابرية

مذكرة لنيل شهادة الماجستير

تحت راف: أ.د محمد سعيدي إعداد الطالب: حمرة حسنى



#### الملخص

يمثل التراث الشعبي عموما شكلا من أشكال الهوية والانتماء، ولقد انتبه القدماء للتراث باعتباره عنوانا لأصالة الأمة فراحوا يدنون ما علق في هذا التراث وتجلى لنا دوره، وإن كنا لا ننكر إن جزاءا كبيرا من هذا التراث قد ضاع بفعل عاملي الزمن وكذا الإنسان، ولعل التراث الشعبي لازال يعاني قلة الاهتمام وان كان البعض قد تصدى لجمعه وتدوينه وتوثيقه، ونذكر في هذا المقام مجهودات حاولت، قدر الإمكان، الحفاظ على ما تبقى من ذاكرة هذا التراث، ونذكر في هذا المقام مجهودات الرعيل الأول من جمع هذا التراث، ولا سيما الشعري منه، التي تجسدت في جمع محمد بخوشة لقصائد عديد الشعراء، كابن مسايب والأخضر بن خلوف وغيرهم وكذا الأستاذ عبد الحق زريوح و الاستاذ شعيب مقنونيف، ثم محاولات بعض طلبة قسم الثقافة الشعبية، وإن بقى مما جمعوه من شعر حبيس أدراج المكتبات لا يلتفت إليه إلا ناذرا، إلا أن ذلك يمثل محاولات جادة لجمع أكبر قدر ممكن من هذا الإبداع الشعبي الذي يجسد مرآة صادقة لثقافة الجماهير الشعبية وميولاتها وطموحاتها، وكذا يمكن من الوقوف على الأنماط الحياتية الشعبية المتجلية في النص.

التراث الشعبي إنما يكمل بعضه بعضا، إذ يتلاقح الشعر الملحون بالحكاية العشبية في شكل ملائم وسير شعبية شعرية، وكذلك تترادف الموسيقى الشعبية والشعر الملحون ليشكلا فرعا آخر من فروع هذا

التراث، ألا وهو الأغنية الشعبية التي تعدّ سجلا صادقا لكل مكونات الشعب الثقافية والحضارية.

ولما كانت الأغنية كذلك فقد حملت ما يمثله الشعب من قيم تعبيرية واعتقاديه وحتى ممارساتية، كما مثلت بجلاء علاقة الإنسان بما يحيط به من بيئة مكانية و فضاءات زمنية، ولما كان الإنسان ميالا بطبعه إلى التجمع والاستقرار فقد تمثلث الحاسية المدنية لدى الفرد، وشكلت المدينة موضوعا من موضوعاتها.

والمدينة انتماء للأرض والتاريخ فكانت الأغنية بمثابة منبر للإعلان عن هذا الانتماء والعلاقة بين المدينة والأغنية الشعبية إنما هي علاقة ترابطية متصلة الوشائج، فالأغنية الشعبية احتضنت المدينة كموضوع والمدينة احتضنت الأغنية الشعبية كتراث منها ومعبر عنها، وتعالق تاريخ هذه بتك، بل وأصبح كل منهما تعبير عن هوية الآخر.

وانطلاقا مما سبق اختمرت لدي فكرة البحث عن صورة المدينة في الأغنية الشعبية الجزائرية، وقد فرضت علي ضرورة البحث تحديد فضاء الدرس أن أخصص البحث كله لمدينة تلمسان، وعنونته بـ:

" تلمسان في الغنية الشعبية الجزائرية "، ذلك أن تلمسان في حدّ ذاتها تعدّ إحدى المدارس الموسيقية الكبرى بشمال إفريقيا كلها، كما أنها مدينة نالت من العراقة والشهرة ما جعل شعراء ومغنيين كثر يتغنون بها إما مترنمين بجمالها وعزها وتاريخها وإما راثين ما آلت إليه في بعض محطاتها التاريخية.

ولكن بقي علينا تحديد ما المقصود بالأغنية الشعبية؟

لا نقصد بها سوى ما يتردد على ألسنة عامّة الشعب وما

يسمعونه من نصوص مغنّاة تتحدّث عن تلمسان وتؤرخ لها وتسمى

مواقعها وأحياءها ودروبها وأزقتها بل وحتى نساءها، وذلك انطلاقا من نصين اثنين اخترناهما لكل من الشاعرين محمد بن مسايب وبومدين بن سهلة، وذلك لذيوع النصين في الأوساط الشعبية ولخدمة موضوع البحث من حيث إنهما يمثلان وثيقة تاريخية يمكن الاعتماد عليها في التأريخ لتلمسان أيام الأتراك مثلا وما لحق المدينة من جَوْر وذمار

فضلا عن أنهما يصفان المدينة تاريخيا، و جغرافيا، واجتماعيا وبدّقة شديدة، مثل ذكر المواقع والأبواب والدروب والمساجد والحومات وبعض ما يتعلق بأسماء النسوة التي كانت متداولة آنئذ.

وقد تشكلت هذه الدراسة من ناحية المنهجية من مقدمة تعرفية بالموضوع، وفصل تمهيدي، فصول ثلاثة.

فالفصل التمهيدي دار الحديث فيه حول منزلة تلمسان أدبيا وفنيا وتاريخيا.

في حين أفردت الفصل الأول لعلاقة الفولكلور بالشعر الشعبي والغناء وقد اشتمل على مباحث ثلاثة؛ الأول منها تحدثنا فيه عن الفن الشعبي وعلاقته بالفلكلور والموسيقى، أما المبحث الثانى تناول تاريخ ومفاهيم

الشعر الغنائي ، بينما المبحث الثالث تناول مفاهيم الغناء والموسيقى وأصولهما التاريخية.

ووسمت الفصل الثاني، من هذا البحث، بـ" فضاءات تلمسان وصورة المرأة في الأغنية الشعبية، وهو بدوره اشتمل على ثلاثة مباحث؛ الأول منها

خُصص لـ " الفضاء في الأغنية الشعبية "حيث قاربنا تلمسان في نصوص الأغنية الشعبية، وعرضنا لأنواع الفضاءات في تلمسان المدينة،

ذلك أن هذه الفضاءات تمثل للإنسان السكون والملاذ من الزحام والفوضى.

وثانيها عالج صورة المرأة في المدينة كما بينته الأغنية الشعبية، بينما ثالثها خصصناه للحديث بشيء من الاقتضاب عن الخصائص الشكلية لنص الأغنية الشعبية.

و آخر فصول هذا العمل موسوم بـ" لأسماء تلمسان في الأغنية الشعبية الجزائرية" وضمناه مبحثين اثنين، أولهما عالج تلمسان التسمية ودلالتها، وثانيهما صفات مدينة تلمسان من خلال النصوص المغناة.

ثم أعقبت ذلك بملحقين اثنين؛ الأول منهما فقد جعلته مخصصا للنصوص الشعرية نموذج الدرس، وقد قمت فيه بتدوين القصائد وتوثيقها اعتمادا على السماع وكذا على المدون منها، وقد دونت ما غنى منها فحسب، ثم إني تعرضت لهذه النصوص بالشرح لكل ما بدي فيه غموض أو لبس، مع الإفشارة إلى أن هذه النصوص تنوعت فمنها ما

كان خاص خاصا " بتلمسان المدينة الموضوع "، ومنها ما كان حول "مدينة تلمسان في ثنايا الأغنية الشعبية".

وثاني الملحقين خاص بصور شيوخ وأرباب الطرب الشعبي في الجزائر؛ مؤدو هذه القصائد التي تغنت بتلمسان.

ثم إني ختمت هذا البحث بخاتمة دونت فيها ما توصل إليه البحث من نتائج.

وكأي باحث لا زال يخطو خطواته الأولى في ميدان البحث في مضمار التراث الشعبي فإن رحلتي البحثية لم تكن من السهولة بمكان، اذ كثيرا ما وجدتني مضطرا بين صعوبة الموضوع ومتعته حينا وتائها بين ثنايا الأغاني الشعبية، ذلك أني تركت البحث مفتوحا ولم أحدد اي نوعية الاغنية الشعبية التي أروم البحث من خلالها، ومعلوم ان الجزائر غنية بطبوعها الموسسيقية الشعبية وتراثها الثقافي اللامحدود، بيد انه رب عجلة تهب ريثا، فقد وجدتني بعد ذلك قد جمعت قدرا لا بأس به من مادة الدرس الخام، لأعدل عنها لكثرتها وتنوعها واقتصرت على القصائد التي خلّدت تلمسان مثل رائعة "يا ضو

اعياني" لأبي مدين بن سهلة، أو بكتها على طريقة القدماء مثل قصيدة الشاعر محمد بن مسايب " ربى اقضى عليها".

إلا أن نذرة المراجع التي تتاولت المدينة في الشعر العربي عموما قد زادت من مشقة البحث وعناء الدرس.

بيد ان هذه الصعاب قد ذلل ذلك بعضها بفعل توجيهات اساتذتى

الأفاضل وعلى رأسهم الاستاذ الدكتور محمد سعيدي الذي تجشم عناء الاشراف على البحث و قرائته وتقويم ما اعوّج منه، فله منّي عظيم الثناء وجزيل الشكر والامتنان، صادق الدعاء.

كما أتوجه بجزيل الشكر للأستاذين الكريمين، الأستاذ الدكتور عبد الحق زريوح وكذا الأستاذ الدكتور شعيب مقتونيف على ما أسدياه من نصح وما قدماه لي من توجيه أنار لي سبل البحث والدراسة.

نستخلص ما سبق ان المدينة كموضوع في القصيدة الشعبية (غناء وشعر) انما كان لها حضورها المتمثل في تغني المغنيين والشعراء بها وبجمالها، وأن المدينة كانت دوما موضوعا جماليا في الأغنية الشعبية والشعر الملحون ويمكن ضبط ما توصلت اليه الدراسة من نتائج وفق الآتى:

1- يتضح على ضوء ما تقدم، أن الأغنية الشعبية الجزائرية استطاعت بكل وضوح اختراق عوالم المدينة، و مهما كانت طبيعة نظرة الشعراء الشعبيين والمغنيين إلى المدينة وموقفهم منها، فإن حضورها في نصوصهم يعكس جانبا من تحولات المدينة عبر حقب تاريخية مختلفة، ما قبل الاحتلال، اثناء وبعد الاستقلال.

2- اختلفت مواقف الشعراء والمغنيين إزاء المدينة احيانا الى درجة التضاد، إذ يغلب على بعض النصوص جو التذمر مما آلت إليه أحوال المدينة مما دفع إلى الانزواء في بوتقة من الاغتراب الذاتي، بينما وجدنا نصوصا أخرى لا ترى في المدينة إلا جمالها وعراقتها وتاريخها المجيد.

3- تلمسان في الأغنية الشعبية ليست مجرد مكان لحوادث مُتخيلة، بل هي شاهد على قرون طويلة من الحضارة والصراع من أجل البقاء وهي مثال حي لصمود أهاليها وعراقتهم وشموخهم، ولذلك يلتصق التاريخ بالمدينة ممثلا في الرموز المادية الشاهدة على محطات تاريخية عديدة.

4- تعرض شعراء الملحون والمغنون الشعبيون إلى أجزاء مختلفة من عالم المدينة فتحدثوا عن شوارعها وأزقتها وأحيائها بأسمائها، وتحدثوا عن

جسورها ومعمارها وهندستها، وترواح ذلك بين التقريرية والمباشرة تارة، واستغلال هذه الأماكن لتحميلها معاناة الشاعر وهواجسه و مواقفه.

5- إنه وبالنظر لهذه المواقف يمكننا تصنيف دلالة المدينة في الأغنية الشعبية الجزائرية إلى صنفين اثنين: المدينة الحلم والتي تمثلت في تغني الشعراء بجمال المدينة وروعتها وتاريخها المجيد، ثم مدينة اللعنة والشحوب وتلك التي تجسدت في بكائيات الشعراء والمغنيين اتجاه المدينة.

وإنما يتّخذ هذان الصنفان تسمياتهما التقريبية بالنظر الى الصورة التي يرسمها لها الشاعر أو المغنى انطلاقا من مواقفه إزاءها.

وفي الأخير أشكر مجددا جزيل الشكر أساتذتي الأفاضل أعضاء لجنة المناقشة الذين تجشموا عناء القراءة في هذا البحث وتقييمه.

و أقر بأنني لا أدّعي أني قد ألممت بكل جوانب الموضوع الدراسية أو أني قد حويت كل زواياه المعرفية، بل إنه اجتهاد رام صاحبه أن يقترب خطوات و أن يجمع ما استطاع من شتات الموضوع واختزال ما أمكن من شساعته، وحسبي أنها محاولة لإضافة لبنة أخرى لعناصر التراث الشعبي الجزائري.

كما و أسأل الله تعالى التوفيق والسداد، وأتمنى أن يعود عملي هذا بالفائدة على قارئيه، وحسبي من المطلعين على هذا البحث أن يلتمسوا لي العذر الذي يرفع عنّي حرج التقصير أو النقص، فما ادّخرت جهدا إلاّ بدلته في إعداده وإخراجه على أحسن صورة ولا يسعني مجددا في نهاية هذه المقدمة إلا أن أسجل عظيم شكري، وتقديري للأستاذ "محمد

سعيدي" على ما خصني به من رعاية صادقة، وتوجيه سديد، فكان لها الأثر الكبير في بلوغ هذا البحث ما بلغه، فكان بحق المرشد المعين، فجزاه الله عنا كل خير.

والله من وراء القصد، وهو يهدي السبيل، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه، وبالله وحده التوفيق.

## الملخص المختصر باللغات الثلاث

الملخص:

يعيش الإنسان في عالم يتصف ببعدين أساسيين هما: الزمان والمكان، ففيهما يحيا الإنسان وينمو الجنس البشري ويتطور. و المكان تاريخيا أقدم من الإنسان، والإنسان بوجوده وكينونته في المكان يعيد تشكيله وتحويله إلى أشكال مختلفة حسب احتياجاته الحياتية، ووفق ثقافته.

لذلك حظيت المدينة وفضاءاتُها في التراث العربي عبر عصوره باهتمام متزايد، وآية ذلك مثلا ما نجده من وصف ورثاء للمدن تخليداً لها وحنيناً إليها.

في هذا السياق يندرج هذا البحث لإبراز مكانة مدينة تلمسان تاريخا وجغرافية الكلمات المفتاحية:

الفضاء - تلمسان - الأغنية - الشعبية

#### Résumé:

L'homme vit dans un monde qui se distingue par deux dimensions essentiels : le temps et le lieu, car c'est dans leurs contexte qu'évolue et progresse la race humaine , le lieu est plus ancien historiquement que l'homme , ce dernier vit par sa présence et son existence dans le lieu après sa modification et sa métamorphose , en plusieurs formes selon sa nécessité vitale , et selon sa culture .

C'est pour cela que la médina et ces espaces ont eu beaucoup d'importance dans le patrimoine arabe à travers les temps .et la preuve de ceci et ce qu'on trouve par exemple comme description et richesse des villes comme commémoration de ces dernières, et par nostalgie à elle.

Mots clefs:

L'espace – Tlemcen – la chanson – populaire.

#### Abstract:

human are living in a world which is distinguished by two essential dimensions: the time and the place, because in their context evaluated and progress, human races.

The place is older historically than human; men live by his presence and existence in the place after modifying it, in different forms according to his vital necessity, and culture.

This is why the medina and its spaces has a great importance in the Arabic patrimony towards times . the proof of this is what we found as descriptions and richness in the towns as commemoration of these lasts and as nostalgia for them .

Key words:

Spaces - Tlemcen - songs - popular