# الجممورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

وزارة التعليم العالبي و البمد العلمي

جامعة أبي بكر بلقايد - تلمسان-كلية الآداب و اللغات

قسم : اللغة و الأدب العربي

شعبة : الأدب المغربي القديم

مذكرة النيك شهادة الماجستير في الأدب المغربي القديم يعنوان غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث إلى نهاية القرن السادس الهجري

بإشراف:

إعداد الطالب:

أ.د. أحمد طالب

رهم القادر عكرمي

# أعضاء اللجنة المناقشة:

جامعة تلمسان رئيسا مشرفا و مقررا جامعة تلمسان عضوا مناقشا جامعة تلمسان عضوا مناقشا عضوا مناقشا عضوا مناقشا عضوا مناقشا

أستاذ التعليم العالي أستاذ التعليم العالى

أ.د محمد عباسأ.د أحمد طالب

أستاذ التعليم العالي

- أ.د محمد مرتاض

أستاذ التعليم العالي

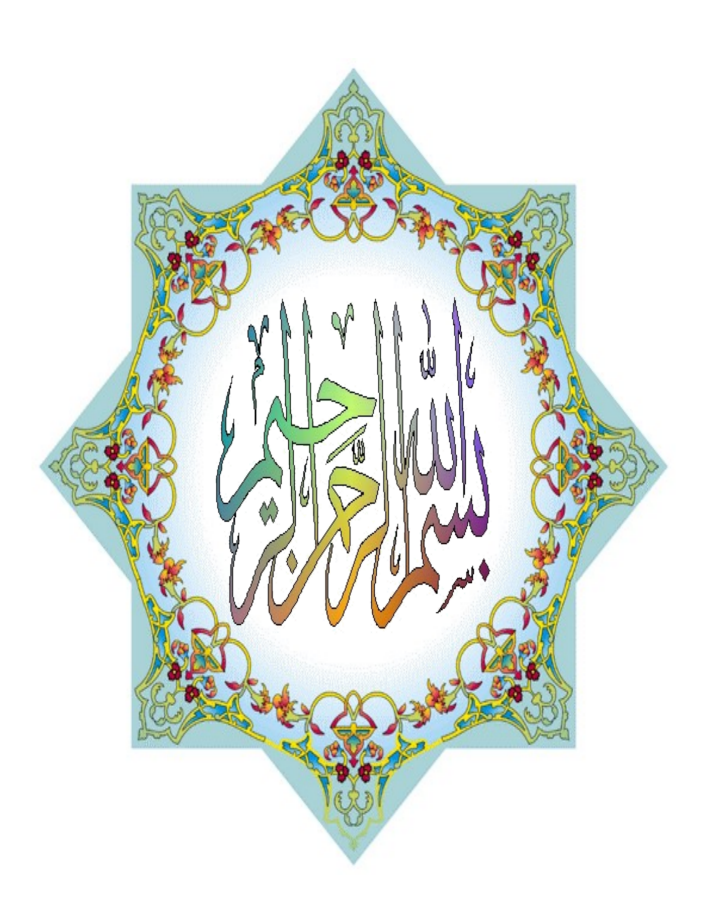
أ.د محمد طـــول

أستاذ محاضر (أ)

- د. بن على قريش

السنة الجامعية: 2010-2011





# كلمة شكر وتقدير

قبل كل شيء نشكر الله عز وجل ونحمده، الذي وفقنا في إنجاز هذا العمل المتواضع ثم نتقدم بالشكر الجزيل إلى الأستاذ المشرف " أحمد طالب " الذي كان له الفضل في الإشراف على هذه المذكرة، ولم يبخل علينا بنصائحه وتذليل الصعاب، وإلى كل الأساتذة الذين أمدوني بنصائحهم القيمة وأخـص بالـذكر الـذين كان لهـم الفضـل فـي تنقيـح هـذه المـذكرة ؛ أعضـاء لجنـة المناقشة ، فلهم مني كل الشكر والعرفان.

وشكرا



أمدي هذا العمل المتواضع الى الوالدين الكريمين الموادين الكريمين الله إخوتي الله إخوتي الله كل من أحين لمو في جميع أطوار الدراسة



# بسم الله الرحمَـن الرحيم

الحمد لله الذي الذي خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور يعلم ما يسرون وما يعلنون والله عليم بذات الصدور ، خلق الإنسان علمه البيان وكل شيء عنده بمقدار، سبحان من جعل له عينين ولسانا وشفتين ، فسعيد يسره لليسرى وشقي يسره للعسرى ، هو الذي خلقكم وما تعلمون لا يسأل عما يفعل وهم يسألون . والصلاة والسلام على سيدنا محمد خاتم النبيين والمرسلين ، الذي أرسله الله رحمة للعالمين ونسخ بشريعة دينه كل شريعة ودين وعلى آله وأصحابه الأكرمين ، وتابعيهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد :

تختلف الشعوب في ثقافتها وتختلف في أجناسها لكنها تجتمع في شيء واحد وهو الافتخار بتراثها وكلما كان هذا التراث أقدم كان الافتخار أكبر، ثم إن الأمة تسعى جاهدة إلى جمعه مسخرة لذلك كل الوسائل ويبقى المغرب العربي أرضا خصيبة بالنسبة للدارسين والباحثين في مختلف المجالات. لا سيما المجال الأدبي الذي تُجدد فيه الجهود دائما حول إعطاء الحركة الثقافية في هذا القطر حقها ومكانتها بين الأمم الخالية والحالية مما صنعه أهل هذه المنطقة الجغرافية من تأليف وإبداع شعري ونثري حتى تتمكن الأجيال القادمة من معرفة تاريخها .

كل إنسان جبل بين نزعة الشر التي تجعله يطلب ملذات الدنيا و شهواتها ، ونزعة الخير التي تدفعه إلى تحكيم العقل الذي فطره الله به ، فيلجأ إلى الله ويعتمد الحدود و الشرع كوازع له مترفعا عن هذه الملذات والشهوات . وفي وسط كل هذا يظهر الشاعر الزاهد الغير راغب في هذه الدنيا ، معبرا عن سخطه لها و مرغبا في الآخرة ومرهبا من عذاب الله .

إن التحلي بالأخلاق الفاضلة والتمسك بالخصال الحميدة مبدأ جوهري من مبادئ الإسلام وتعاليمه ، فقد أحاط الإسلام المجتمع بمنظومة من القيم الأخلاقية والخلقية ووضع للأخلاق قواعد يتم على أساسها تربية النفس وتهذبيها منها القناعة والتوكل على الله والصبر و التقوى والالتزام بالصدق والوفاء والحياء والسخاء كما أنه ذم النقائص الخلقية التي ينزلق إليها ذوو النفوس الضعيفة مثل الحسد و التكالب على الرزق و الإقبال على الدنيا و الكبرياء و الحقد والجبن والكذب وسوء الظن بالنفس وبالغير .....

والزهد قيمة إسلامية خالصة يستمد أصوله من مفاهيم الإسلام و مبادئه . نقول هذا لأننا مسلمين ، ولأن الإسلام هو دين الحق الذي لزم على البشرية أن تستقى منه مناهجها

ومنظوماتها ونحن نعلم أن الزهد وجد في الأمم السابقة للإسلام، تحلي به أنبياؤها والصالحون منها .

إن رغبتي في دراسة هذا الموضوع تكونت بعد اختيار الموضوع بمساعدة أحد أساتنتي الكرام ، و كما هو الحال في كل بحث أو عمل مهما كان مجاله ، فإن الصعوبة تكون في البداية لما يشوب الباحث من تردد و خوف من الخطأ حيث تتشتت الأفكار وتهرب الجمل كن وبعون الله ، كانت العزيمة التي بثتها الرغبة ، تلك الرغبة التي جعلنتي أميل ميلا شديدا لهذا الأدب الروحي ذلك الجوهر الأصيل في التراث الإسلام الذي غذى مشاعر الأمة على امتداد العصور بكل القيم الجميلة ، كما هو الحب لأدب الأجداد الذي صاغه القرآن صياغة حضارية جديدة والذي نطقت به ألسنتهم علي شكل نزعات زهدية . إن رغبة أخرى كانت دافعي في تناول هذا الموضوع ، وهي أن هذه الظاهرة لها أبعاد نفسية و روحية ، تجعل كل من يتداولها بكثرة ينغمس فيها ويحاول التشبه و الإقتداء بأولئك والابتعاد عن ضوضاء هذه الدنيا وإن ذلك لسنة حميدة . كما أن انطلاقة النهضة الأدبية في بلاد المغرب بدأت مقاربة لهذا العصر أي نهاية القرن الثاني وبداية القرن الثالث الهجري وهو الرأي الذي يميل إليه بعض أدبائنا().

رغبة أخرى أستطيع أن أضيفها وهي أن هذه الظاهرة تتحصر في أشعار ليست متداولة بكثرة ولا تجد كاتبا أو باحثا أو مؤرخا إلا و مر عليها مرور الكرام ، فهذا ما أغراني وجعلني أتحلي ببعض الجرأة في البحث في هذا الجانب الروحي الخاص بهذه الفترة و بهذه المنطقة الجغرافية من بلاد الإسلام.

إن هذا الموضوع يكتسي أهمية كبرى تكمن في محاولة الاطلاع عليه لما يمثله من قيم جمالية فنية وضروب الفكر المغربي ومدى تواصل إنسان هذه المنطقة بواقعه المعيشي و تكيفه مع زمنه حينما يتأمل الكون والحياة و يرخي لشاعريته زمانا ، وبخاصة حينما تنطلق هذه الأشعار من الذات ، موحية بالألم والعذاب الذي أحس به هؤلاء الشعراء و مدى ارتباطهم بالله و تفكيرهم الطويل في مصير هذا الإنسان.

<sup>(1)</sup>ينظر .د.محمد مرتاض ، مجلة الفضاء ألمغاربي،مجلة دورية يصدرها مخبر الدراسات الأدبية والنقدية وأعلامها في المغرب العربي.جامعة أبي بكر بلقا يد-تلمسان.العدد 01 ص 8

لقد آثرت أن يكون هذا البحث مقتصرا على الشعر دون النثر ، وجعله يبتدئ بالقرن الثالث الهجري و ينتهي بنهاية القرن السادس الهجري ، و لم أخص بالذكر شعر من ولدوا بهذه المنطقة بل حتى الذين ارتحلوا إليها و إن كانوا لم يلبثو فيها إلا قليلا. لا أقول كلهم بل ما استطعت العثور عليهم . أردت بذلك أن يكون شاهدا على أصحابه ، و وردا للطلاب وتكوين مدونة لبعض من هؤلاء الشعراء الزهاد المتوسمين بالحكمة و المعرفة .

وككل باحث أراد لبحثه أن يكون مفيدا له ولغيره وسعى بكل ما رآه وسيلة للوصول إلى هدفه فإني وجدت بعض المصاعب على رأسها: قلة البحوث في شعر الزهد بل أنال للم الموجود في كتب التاريخ أو كتب الأدب أو كتب التراجم على الرغم من أن هذه الكتب غنية بهؤلاء الرجال الزهاد .

وقد اعتمدت خطة منهجية لذلك: فقسمت البحث إلى ثلاثة فصول بالإضافة إلى مقدمة ومدخل ثم خاتمة ، فتحدثت في المدخل عن الحيز الجغرافي للمغرب العربي وعن المفهوم الإسلامي للزهد في القرآن والسنة وعند السلف اللغوي و الاصطلاحي للزهد ، والمفهوم الإسلامي للزهد في القرآن والسنة وعند المشارقة شم الصالح وعوامل الزهد وأسبابه وتحدثت في الفصل الأول عن شعر الزهد عند المشارقة شم شعر الزهد عند الأندلسيين ، و ذكرت فيه كذلك بعض المصادر التي اعتمدتها وزدت الحياة التقافية في المغرب العربي قبل القرن الثالث الهجري ، أما في الفصل الثاني والفصل الشالث فطرقت شعر الزهد وموضوعاته في الفترة المأخوذة أي من بداية القرن الثالث الهجري إلى نهاية القرن الشالث الهجري ، موزعة هذه الأشعار حسب هذه القرون الأربعة والتي انتشرت في مختلف مناطق المغرب العربي ، والتي واكبت تلك الإمارات والدويلات التي حلت بالمنطقة ، وزدت في الفصل الثالث مصادر هذا المعجم الشعري والتشكيل الفني في شعر الزهد محتويا على العناصر : اللغة والأسلوب ، ثم الصورة عند شعراء الزهد المغاربة فالموسيقي الشعرية لهذا الغرض عندهم ، بعد كل هذا مدونة لما وجدته من شعر هذه الفترة . وفي الأخير خاتمة هي حوصلة لأهم النتائج التي توصلت لها .

ولما كانت طبيعة الموضوع تملي علي ضرورة الأخذ بمنهج معين لهذا البحث فسوف أنتهج المنهج التاريخي للأحداث التي طرأت في هذا العصر ، و تفصيل ما أمكنني تفصيله من جوانب الإبداع المغربي التي تقتضي فهما دقيقا ، يتجسد في ارتباط الشاعر بالواقع و بأبعاده الاجتماعية و الثقافية و البيئية ، و يتجسد في مدى قدرة هؤلاء الشعراء على تحديد فلسفتهم في

الحياة و إخراج ما خالجهم من شعور و إحساس فقد لزم علي انتهاج ما يمكنني أن أعــبر عنــه بالمنهج الوصفي على العموم.

# المدخل

- 1. الحيز الجغرافي للمغرب العربي
  - 2. السياق المعرفي للعنوان
  - 3. المفهوم الإسلامي للزهد
    - في القرآن
      - في السنة
  - عند السلف الصالح
    - 4. عوامل الزهد و أسبابه

# الحيز الجغرافي للمغرب العربي:

إن كنا نريد دراسة ظاهرة معينة فلا بد من تحديد المكان و الزمان لها ، و منه فالمغرب العربي الذي هو عكس المشرق هو يمتد من طرابلس الغرب إلى موريتانيا ، و قد أطلق العرب اسم جزيرة المغرب" على ما يسميه الجغرافيون في عصرنا هذا شمال إفريقية أو إفريقية الشمالية ، و بعبارة أصح الشمال الغربي من إفريقيا ، و ذلك لأن البحر الأبيض المتوسط يكتنفها من الناحيتين الشرقية و الشمالية . و المحيط الأطلسي – أو بحر الظلمات – من الناحية الغربية (1).

أما في القديم فقد تطورت تسمياته حسب العصور . والأنظمة السياسية والحضارية التي تواردت عليه . وأقدمها اسم " ليبيا" الذي أطلقه لأول مرة الإغريق و رحالتهم منذ القرن الخامس قبل الميلاد ، ليدل على الأجزاء الشمالية المعروفة و المأهولة من قارة إفريقيا كلها بحيث أن كلمة "ليبيا" عندهم كانت ترادف مدلول قارة إفريقيا فيما بعد ... و من نسل هؤلاء الليبيين القدماء أحفادهم الليبيون المحدثون ، أو البربر الذين ارتضوا لأنفسهم اسم " الأمازيغ" أي الرجال الأحرار الذين يرتفع نسبهم إلى مازيغ بن كنعان – و قد تطور مدلول " ليبيا" و غدا في نهاية الأمر قاصرا على أراضي الجماهيرية العربية الليبية الاشتراكية دون بقية الأجزاء الشمالية من بلاد المغرب الكبير (2). و لقد أطلق اسم إفريقية في عهد الفينيقيين على هذا الجزء من العالم الإفريقي المتوسطي القديم ، ويقصد به الأقاليم الواقعة غرب الإسكندرية (3).

و بوجود الاضطرابات المتكررة السياسية و الاقتصادية و الاجتماعية و الثقافية و كــثرة النفوذ الروماني ذي الطابع العسكري ، انمحت بعض الفوارق و أصبح يعني- أي المغــرب- كــل النطاق الساحلي الذي يمتد من طرابلس إلى طنجة إلى سبتة .

وظهر مصطلح " المغرب خلال القرن الثالث الهجري. ليدل على ما كانت تدل عليه كلمة إفريقية (4) و لقد تعرض المغرب العربي للغزو الخارجي منذ قرون قبل الإسلام، و كان الغرض الأساسي من تلك الغزوات هو الاستطان و استغلال الثروات، وتمت مقاومة هذه الاحتلالات من

<sup>(1)</sup> رمضان شاوش . "الدر الوقاد" ص 9

<sup>(2) &</sup>quot;الجزائر في التاريخ – العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني" ص 11

<sup>\*</sup> إفريقية : سميت إفريقية بذلك لنزول أفريقش من ولد حام بن نوح بها ، و أفريقش هو أبو البربر فالبربر كلهم من ولد حام بن نوح خلا صنهاجة ..-"المعجب في تلخيص أخبار المغرب" ص 173. "المؤنس في أخبار إفريقية وتونس". ص 18

<sup>(3)</sup> محمد علي دبوز ، تاريخ المغرب الكبير ج 1 ص 3

<sup>(4)</sup> ينظر " أعلام الفكر و الثقافة في الجزائر المحروسة " ص 13 - " الجزائر في التاريخ العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني " ص 12 ، 12

الرومان أو الو ندال أو البيزنطيين (1) . والإمبراطوريات الكبرى المتزايدة الصعود والطامعة(2). لكن المسلمين لم يكن هذا هدفهم ، بل كان الهدف أسمى من ذلك ألا و هو نشر الدين الإسلمي لا غير، حتى قال بعضهم أنه كان فتحا ثقافيا بالدرجة الأولى ، لأنه أتى بكتاب سماوي غايته تلقين ما في القرآن من دين و أخلاق و تطبيق ما ورد فيه من أحكام و ثقافة (3) . و كان القبول لهذا الدين من القبائل الأمازيغية و أخذته على نحو ما جاء به الفاتحون الأوائل ، الذين نادوا بالمساواة ، فقلت المقاومة . بل ساهم البربر في نشر هذه العقيدة في المغرب الإسلامي و المناطق المتاخمة له في الضفة الشمالية للبحر الأبيض المتوسط ، كالأندلس و صقلية ... (4).

ولما كان الفتح الإسلامي ، استطاع الفاتحون العرب الاندماج بسهولة -أي القادمين الأوائل - مع سكانها الأصليين ( الأمازيغ) ، والتأثير فيهم بفضل المبادئ السمحة للدين الإسلامي الجديد الذي جاؤوا به إلى هذه البلاد ، و ربط هذه المنطقة بالخلافة الإسلامية في المشرق. لقد كانت المحاولات الأولى لفتح هذه البلاد في بدايات القرن الأول الهجري حين بعث الخليفة عثمان بن عفان-رضي الله عنه- عامله في مصر عبد الله بن أبي السرح لغزوها فزحف إليها سنة 27 هـ في نحو عشرين ألف جندي ، و تلتها حملات أخرى بقيادات أخرى تمثلت في عقبة بن نافع الفهري و أبي المهاجر دينار ، و حسان بن النعمان ، الذي انتصر على الكاهنة سنة 84هـ، ثم موسى بن نصير الذي تولى القيادة ما بين 85 - 95 في عهد عبد الملك بن مروان(5)، و يزيد بن أبي مسلم الذي تولى أمور إفريقية سنة 101هـ، وبشر بن صفوان الكليبي (6)(6) هـ و عبد الله بن الحبحاب سنة 103 هـ و عبد الله إنجازه العمراني لجامع الزيتونة في مدينة تونس(7).

ثم حدثت تطورات على البلاد الإسلامية في الشرق و الغرب ، فوجدت التقسيمات الستي عرفها المغرب العربي فيما بعد . وظهرت مصطلحات جزئية تجمعها كلمة المغارب الثلاثة (الأدنى) و (الأوسط) و (الأقصى)، فالأدنى يعرف بإفريقية ، ويمتد تقريبا من طرابلس إلى بجاية و الأوسط أو الواسطة. ويمتد من بجاية (1) إلى نهر ملوية وراء تلمسان والأقصى ، و يمتد من ملوية

<sup>(1)</sup> ينظر أحمد إلياس حسين، "لإباضية في المغرب" ص 3

<sup>(2)</sup> ينظر محمد الطاهر العدواني ."الجزائر في التاريخ الجزائر منذ نشأة الحضارة" ص 238

<sup>(3)</sup> محمد الطمار ." تاريخ الأدب الجزائري" ص 117، الشركة الوطنية للنشر و التوزيع - الجزائر

<sup>(4)</sup> ينظر رابح بونار ص 17

<sup>7</sup> ابن خلدون – "العبر "، دار إحياء التراث العربي – بيروت. ط1 ص1 البيان المغرب ج1 ص1

<sup>(6)</sup> يحي بوعزيز ، "الموجز في تاريخ الجزائر" ج 1. ديوان المطبوعات الجامعية ط 2 ، وهران الجزائر 1995 ص 92

<sup>(7)</sup> الرقيق القيرواني . "تاريخ إفريقية و المغرب" ص 107 ، بن عذاري . "البيان المغرب" ج 1. ص 51

15 10

حتى طنجة . وفي ظل هذه التقسيمات كانت تنشأ المدن للتنظيم الاجتماعي ، والتعبير عن القالب الحضاري الحضاري و الفكري للدول . و كانت هذه المدن هي مراكز الإشعاع الفكري في المغرب العربي ، تتقدمها القيروان ، لأنها كانت في الواجهة ، كما كانت بجاية و تيهرت و تلمسان و فاس و مراكش و غيرها من الحواضر الفكرية .

وقد بدأت الدويلات تتشكل فيما بعد، تحاول السيطرة على أكبر كمية جغرافية باستدراج المناطق القبلية المبعثرة في أرجاء هذه المنطقة فكانت هناك الدولة الرستمية المتي أسسها عبد الرحمان بن رستم 160 هـ وعاصمتها تاهرت ، عاصمة المذهب الخارجي(2) التي ارتحل إليها مع مجموعة من قبيلة زناتة من طرابلس و الأوراس (3). كما كانت دولة الأغالبة في أواخر القرن الثني الهجري ، و كان أميرها الأول إبراهيم بن الأغلب التي سادت القطر التونسي ، كما كانت فيما في المغرب الأقصى منذ 172 هـ و انتهى فيما بعد حكمهم على يد العبيد بين أبناء عمومتهم(4).

أردنا بهذه الحيز أن نوضح الحدود الجغرافية للمغرب العربي ، ليس نعني بذلك حصر هذه المدونة الشعرية التي جمعناها على من ولدوا في هذه المنطقة ، بل لحصر الشعر الذي قلاما أي شاعر استطعنا أن نعثر عليه ، و كان قد ولد هنا أو عاش فترة من الزمن سواء ارتحل عبرها من المشرق إلى الأندلس أو من الأندلس إلى المشرق ،و عدينا شعره في هذه المدونة على اعتبار أنه شعر مغربي ، و ذكرنا شعره الزهدي بالخصوص لأنه موضوعنا .

# 2. السياق المعرفى:

1. الدلالة اللغوية والاصطلاحية للعنوان:

<sup>(1)&</sup>quot; الجزائر في التاريخ من العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني" ص 13

<sup>(2) &</sup>quot;الجزائر بين الماضى والحاضر ".ص 92

<sup>(3)</sup> محمد بن عميرة . "دور زناتة في الحركة المذهبية بالمغرب الإسلامي" - المؤسسة الوطنية للكتاب 1984 الجزائر ص 117

<sup>(4)</sup> ينظر "تاريخ المغرب الكبير" ج 1 ص 3 ، و رابح بونار ص 45

عنوان هذه المذكرة هو" غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث الهجري إلى نهاية القرن السادس ".

ولنبدأ بالكلمة الأولى وهي "غرض" والتي نردد مقصودها من خلال ما جاء بــه الــدكتور محمد مرتاض ، حين يقول: "إن المقصود بالغرض في الشعر هو الهدف الذي قيل من أجله، ولذلك يستعمل الشاعر أدوات ويطبق قواعد ليبلغ غايته معه ، فيرتكز على الموسيقي واللفظ وسائر الأساليب ليحقق مقصده ، ويبلع أربه ، وإذا كان الغرض لغة هو الهــدف والقصــد ، فانه في المصطلح الشعري ينصرف إلى ما يرمي الشاعر إلى تحقيقه في قصيدته. "(1)

أما لفظ الزهد في اللغة فله دلالات متعددة و مختلفة تتقارب و تتباعد بحسب الاستعمال و بحسب الإطلاق و تركيباته التعبيرية ، تعني عدم الرغبة بحيث يقال : زهد في الشيء إذا لم يرغب فيه ، رغب عنه و موضوعه الدنيا فالزهد ضد الرغبة ، و الحرص على الدنيا ، و تارة تعني الإعراض عنه و تركه لاحتقاره أو لتحرجه منه أو لقلته و زهيد الأكل قليله ، و تارة أخرى أزهد الرجل إزهادا ، إذا كان مزهد لا يرغب في ماله لقلته ، و هذا الانصراف هو انصراف عن وجه من أوجه الدنيا و هو الزهد في المال (2) .

وجاء في المعجم الصوفي أن أصل كلمة زهد: " الزاي والهاء والدال ، تدل على قلة الشيء"(3).

و جاء في كتاب التعريفات أنه لغة ترك الميل إلى الشيء ، و في الاصطلاح هو بغض الدنيا و الإعراض عنها ، و قيل هو ترك راحة الدنيا طلبا لراحة الآخرة ، و قيل هو أن يخلو قلبك مما خلت منه يدك (4) . ويطرقه كذلك أبو حامد الغزالي في تعريف بأنه عبارة عن انصراف الرغبة عن شيء إلى ما هو خير منه(5).

<sup>(1) &</sup>quot;مجلة الفضاء المغاربي". العدد الثالث، ص 8

<sup>(2)</sup> ينظر إلى منظور،" لسان العرب" ،دار صادر . بيروت ط3 1994، ص 196-198، و الزبيدي" تاج العروس من بوادر القاموس". تحقيق عبد العزيز مطر مطبعة حكومة الكويت 1970 ص 50

<sup>(3)</sup> سعاد الحكيم- "المعجم الصوفي ، الحكمة في حدود الكلمة" ، دار . ندرة للطباعة و النشر ط 1 1981 ص 552

<sup>(4)</sup> أبو الحسن علي بن محمد الشريف- "التعريفات"، دار الشؤون الثقافية العامة ، آفاق عرقية - العراق ص 67.

<sup>(5)</sup> الغزالي. "إحباء علوم الدين" ، دار الفكر . طبعة مصورة عن طبقة لجنة نشر الثقافة 1975 ج 5 ص 208

15.10

ويعرفه الغزالي في موضع آخر: " هو أن تأتي الدنيا الإنسان راغمة صفوا عفوا و هو قادر التتعم بها من غير نقصان جاه و قبح اسم فيتركها خوفا من أن يأنس بها ، فيكون آنسا بغير الله محبا لما سوى الله و يكون مشركا بما حب الله غيره " (1)

ويلاحظ أن -أغلب إن لم نقل الكل- هذه التعريفات في معناها الاصطلاحي تصب أو تدل على الانصراف عن لذائذ الحياة و متعها و عدم الركون إليها و تحقرها . والإقبال على العبادة كما تتجه هذه التعريفات للمعنى الديني للزهد و هو العدول عن الدنيا ، بحيث يخلو القلب من ذكر ما هو دنيوي، و التفرع إلى الله عز و جل.

أما الشعر الزهدي فهو الذي يدعو إلى الموعظة و توجيه الناس نحو النسك و العبادة معتبرا أن هذه الحياة ما هي إلا دار ممر ، و ليست دار مقر ، وأن من أراد حياة هنيئة في الآخرة ما عليه إلا أن ينبذ ملذات هذه الدنيا و يعد نفسه لتلك الحياة الأبدية .

(1) المصدر السابق . ج 3 . ص 187

# 1. الزهد في القرآن:

بعد مجيء الإسلام و تشبث الناس بهذا الدين الجديد، الذي حـث علـ العمـل ليـوم الحساب أراد معتنقوه أن يتنزهوا بنزاهته فأقبلوا على العبادة، لأن الزهد في هذه الأولـي هـو

<sup>3.</sup> المفهوم الإسلامي للزهد:

طهارة النفس وعمل للآخرة ، ولعل انصرافهم واعتزالهم الفتنة الكبرى، كانت من البدايات الأولى للابتعاد عن مشاكل الدنيا واعتزالها والإكثار من العبادة.

إن كلمة زهد لم ترد في القرآن إلا في موضع واحد و هو في سورة يوسف "و شروه بثمن بخس دراهم معدودة و كانوا فيه من الزاهدين "(1). جاء في تفسير بن كثير، أي اعتاض عنه إخوته بثمن دون قليل، وكانوا مع ذلك فيه من الزاهدين، أي: ليس لهم رغبة فيه(2).

وقال الغزالي: «معناه باعوه بثمن بخس ، فقد يطلق الشراء بمعنى البيع .... »(3).

ولكن المعنى الديني الروحي للزهد ورد في القرآن بكثرة ، فلو نأخذ الآية «... وبشر الصابرين »(4) لوجدت أن من صبر على الانغماس في لذائذ الدنيا و شهواتها و نهي النفس و لم يطاوعها جزاؤه الجنة ، و هو معنى خفي للزهد في هذه الدنيا . أو نأخذ الآية التي تدل خداعها "كمثل غيث أعجب الكفار نباته ثم يهيج ، فتراه مصفرا ثم يكون حطاما "(5) . و سماها الله تعالى " متاع الغرور " و نهى عن الاغترار بها قال تعالى: « اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب و لهو زينة و تفاخر ...» (6)

وقال « زين للناس حب الشهوات من النساء و البنين و القناطير المقنطرة من الذهب و الفضة » (7). لكن الإنسان لا يمنعه زهده مما كتبه الله له حيث قال تعالى: « يا أيها الذين آمنوا لا تحرموا طيبات ما أحل الله لكم ، و لا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين »(8). إذن فليس الزهد في الإسلام هو رفض الدنيا مطلقا و اعتزال الناس.

<sup>(1)</sup> سورة يوسف الآية 20

<sup>(2)</sup> تفسير بن كثير ج 2 ص 442

<sup>(3)</sup> ينظر "الإحياء" ج 5 ص 108

<sup>(4)</sup> سورة البقرة الآية 155

<sup>(5) (6)</sup> سورة الحديد الآية 20

<sup>(7)</sup> سورة آل عمران الآية 14

<sup>(8)</sup>سورة الماائدة الآية 87.

إن هذه الآيات و غيرها كثير تدعو في ثناياها إلى عدم الارتماء في أحضان الملذات الزائلة . و قد زهد في الدنيا الأنبياء و الرسل ، و يذكر الإمام أحمد بن حنبل في كتابه المسمى كتاب "الزهد" أن النبي سليمان عليه السلام ركب الريح يوما، فمر بحراث فنظر إليه الحراث فقال : لقد أوتي آل داوود ملكا عظيما فحملت كلامه فألقته في أذن سليمان عليه السلام قال :

فنزل حتى أوتي الحراث فقال: إني سمعت قولك، و إنما مشيت إليك لئلا تمنى ما لا تقدر عليه لتسبيحة واحدة يقبلها الله عز و جل خير مما أوتي آل داوود فقال الحراث: أذهب الله همك كما أذهبت همي (1)، فدل ذلك على القناعة و هي طريق الزهد. إنه التقليل من شأن الدنيا و الانشغال بالآخرة، و لقد سار القرآن على هذه الوتيرة فقلل من شأنها (الدنيا) و الانشغال بها في آياته الكريمة و جعلها مجالا لعمل الطاعات وسبيلا إلى الفوز و النجاة (2). و قال تعالى: « و فرحوا بالحياة الدنيا و ما الحياة الدنيا في الآخرة إلا متاع »(3).

# 2. الزهد في السنة:

إن نبينا الكريم عليه الصلاة و السلام هو خير البشرية فهو الزاهد الأكبر و هو معلم الزهد. فعن أبي العباس سهل بن الساعدي رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي صلى الله عليه و سلم فقال: "يا رسول اله ، دلني على عمل إذا عملته أحبني الله و أحبني الناس فقال: ازهد في الدنيا يحبك الله و ازهد فيما عند الناس يحبك الناس " (4).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه و سلم قال: « كنت قد نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها ، فإنها تزهد في الدنيا و تذكر في الآخرة » (5).

هذه أمثلة عن ترغيب الرسول صلى الله عليه و سلم في الابتعاد عن ملذات الحياة، و تحذير شديد من الافتتان بالدنيا و التنافس عليها ، والإسلام يدعو المؤمن أن يأخذ نصيبه من الدنيا كما لا يغفل الآخرة . فالله جعل الفرائض واجبا على الجميع ، و ترك النفل و التطوع للنفوس التي تريد السمو و الترقي (6). وقد يكون هذا السمو في الخشية من الله و الورع ، و قد يكون في الخشية من الله و الورع ، و قد يكون في الدائم لله .

# 3. الزهد عند السلف الصالح:

ما دامت الحياة فانية و كل شيء فيها إلى زوال ، فلتكن الأخلاق هي الزاد الذي يــتزود به الزاهد في رحلة الحياة ، و الجسر الذي يعبر عليه إلى عالم الآخرة ، و لمــا فهــم الســلف

<sup>(1)</sup> أحمد بن حنبل ، "كتاب الزهد" ص 145 ، 146

<sup>(2)</sup> على مشاعل . "الدعوة إلى الله في العصر العباسي الأول ، مشكلاتها و أساليبها و مواقفها ( 132هــ-232هــ)" ص 152

<sup>(3)</sup> سورة الرعد الآية 26.

<sup>(4)</sup> يحي بن شرف الدين النووي ." شرح متن الأربعين النووية في الأحاديث الصحيحة النبوية" منشورات المكتبة العصرية ، صيدا ، بيروت 1982. ط 2.ص 105 ، 107

<sup>(5)</sup> صحيح مسلم ص 398

<sup>(6)</sup> ينظر إبراهيم بسيوني ، "نشأة التصوف الإسلامي" . ص 67

15.10

الصالح هذا جيدا و استوعبوه أكثر من غيرهم ، و جدوه الطريق الأنسب والسبيل الأوحد للنجاة. وقد كان الحسن بن على كرم الله وجهه - كثيرا ما ينشد:

ألاً إِنَّمَا الدُّنْيَا كَصِطْلِ زَائِلَ إِن اغْتِرَارا بِطْلِ زَائِل حُمْقُ (1)

وهذا سفيان الثوري يسأل عن الزهد فيقول: ليس الزهد بأكل الغليظ و لبس العباء و لكنه قصر الأمل و ارتقاب الموت (2). فقصر الأمل يقطع كل لذة و ينسى كل شهوة فتكثر أعماله دون أن ينسى الموت. و يكون بذلك قطع أو اصر الود مع الدنيا بعدم الطمع فيها و لا في ملذاتها، و بالتالي يتفرغ لعبادة الله و يستعد للموت. و قال رجل لعلي -كرم الله وجهه-: "يا أمير المؤمنين صف لنا الدنيا، قال: ما أصف لك من دار من صح فيها سقم، و من أمن فيها ندم، و من افتقر فيها حزن، ومن استغنى فيها افتتن في حلالها الحساب وفي حرامها العقاب(3).وقال ابن وهب: سمعته يقول: (يعني مالك)" ما زهد أحد في الدنيا إلا أنطقه الله بالحكمة" (4).

إن الدعوة إلى الأخلاق الفاضلة و الآداب الإسلامية، هي جوهر رسالة كل زاهد و إحياء العنصر الخلقي السامي الذي دعت إليه التعاليم الإسلامية . لا شك أن هذا هو الهدف الأسمى من الزهد . و لكن قد يسمع العامي نم الدنيا في القرآن و الأحاديث فيظن أن النجاة تركها ، و لا يدري ماهي الدنيا المذمومة : فيلبس عليه إبليس : بأنك لا تنجو في الآخرة إلا بترك الدنيا فيخرج على وجهه إلى الجبال ، فيبتعد عن الجمعة و الجماعة و العلم و يصير كالوحش ، يخيل فيخرج على وجهه لإهو الزهد الحقيقي (5) . و منهم من يهيم على وجهه خوفا من ربه ، و من يربط نفسه على أعمدة مسجد المدينة ، يظل كذلك حينا من الدهر ، حتى يظن أن الله قد غفر له و منهم من يشرط على نفسه ألف ركعة في اليوم. أو يمشي حاجا إلى مكة مشيا على الأقدام. (6)

# 4. عوامل الزهد و أسبابه:

<sup>(1)</sup> الغزالي." إحياء علوم الدين" ج 3 ص 245

<sup>56</sup> القشري ،" الرسالة القشرية" – دار الكتاب العربي ، بيروت ص (2)

<sup>(3)</sup> الغزالي ."الإحياء "ج 3 . دار المعرفة بيروت ص 208

<sup>(4)</sup> القاضي عياض" ترتيب المدارك" ج 2 ص 62

<sup>(5)</sup> بن الجوزي . "تلبيس إبليس "- القسم الثاني ( النص المحقق، الباب التاسع ص 858)

<sup>(6)</sup> د . عبد العزيز عتيق ، "الأدب المغربي في الأندلس "، دار النهضة العربية للطباعة و النشر .1976 ص 217.

أخذت حركة الزهد في الاتساع والترسخ في نفوس الناس بعد الفتنة التي قتل فيها عثمان – هذا عن المشرق طبعا – فكان اعتزال الفتنة من بوادر النشأة الإسلامية للزهد. لكن هناك أسباب رئيسة لهذه الظاهرة الروحية لابد من الوقوف عندها:

1. الدعوة الضمنية للقرآن الكريم للابتعاد عن ملذات الحياة وشهواتها وتمكن هذا الدين من قلوب معتنقيه. وقد كان لآيات الترهيب والترغيب دور كبير في ذلك. فباعث الخوف لابد أن يقرن مع الإيمان يقول تعالى: (ولمن خاف مقام ربه جنتان...). (1)

ولكن لابد أن نشير هذا إلى أنه ليس الإسلام الذي دعا إلى حياة أخرى، فكل الأديان السماوية دعت إلى ذلك واعتبرت أن الدنيا هي ممر إلى حياة خالدة ، ومن هذه الحياة الدنيا يتوقف مصير الإنسان إما إلى جنة ونعيم و إما إلى نار و جحيم (2).ودعت إلى التقوى والورع وكبت الشهوات والاقتصاد في المأكل والمشرب فكان ذلك سببا أو عاملا في ظهور نزعة الزهد.

2 .إن النبي الكريم عليه أفضل الصلوات و التسليم كان القدوة الحقيقية للصحابة في الزهد، و لا شك أن هذا السبيل في العيش أو في الحياة قد انتشر بين التابعين ثم بين الناس كافة ثم كان التأسي برسول الله و بصحبه من طرف من جاء بعدهم ، فعافت نفوسهم هذه الملذات و أحبوا أن ينقذوا أنفسهم استعدادا ليوم الحساب.

وقد كان للوافدين على المغرب دور كبير في ذلك، وهم الذين كانوا على عهد رسول الله صلى الله عليه و سلم ثم على عهد الخلفاء الراشدين من أمثال عقبة بن نافع الفقري و أبيي ذر الغفاري و عبد الله بن الزبير و غيرهم . (3)

3. هناك سبب أو عامل "الحرمان" (4) كما ذكر ذلك كل من إميل ناصف صاحب " كتاب أروع ما قيل في الزهد و التصوف " و الدكتور حامد حفني داوود صاحب كتاب " تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول " الذي اتخذ البعض من خلاله هذا السبيل في الحياة، والمقصود بذلك الفقر المتقع والحرمان الشديد الذي مر به هؤلاء الزهاد أو الداعين للزهد، فقد حاولوا أن يبلغوا لذائذ الدنيا و التمتع بها لكنهم لم يستطيعوا لسبب أو لآخر.

<sup>(1)</sup> سورة الرحمن 46.

<sup>(2)</sup> ينظر إميل ناصف "أروع ما فيل في الزهد و التصوف" ص 8.

<sup>(3)</sup> عبد العزيز نبوي - "محاضرات في الشعر المغربي القديم "- ديوان المطبوعات الجامعية ، 1983 ص 91.

<sup>(4)</sup> إميل ناصف "أروع ما قيل في الزهد و التصوف" ص 8 ، و "تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول" ص 14 .

وقد يكون الثاني قاس فكرته هذه بحياة أبي العتاهية، الذي كان في عصره هو أشهر من قال في الزهد شعرا، واستحسنه الزهاد و المتصوفة. فآثر هؤلاء الزهد على العيش الهنو واستبدلوا حياة الرغد والهناء بالصبر والغلظة والاعتكاف.

4. إن حياة الترف التي عرفتها الأمة الإسلامية في وقت من الأوقات، لهي عامل من عوامل ظهور هذه الحياة الزهدية وانتشارها في أوساط الأمة من مشرقها إلى مغربها. يقول صاحب كتاب "الإسلام و الشعر" (1)" انتشر هؤلاء الوعاظ والزهاد بعد أن كثرت الأموال بأيدي الناس وبدأت الحياة تميل نحو الترف و اللعب من ملذات الدنيا و نعيمها ....وظهر ذلك جليا في أشعارهم وعرف بشعر الزهد...واستطاع هؤلاء الشعراء أن يتمثلوا مبادئ الزهد وأصوله الأولى كما استطاعوا أن يجعلوا هذا اللون من الشعر غرضا مستقبلا قائما بذاته."

5 .إن الجهاد في سبيل الله قد يكون عاملا أو سببا متكاملا مع ظهور الزهد، فالزهد والجهاد مقترنان مع بعضها البعض فالزهد يدعو إلى محاربة الظلم والطغيان والكفر وطلب الشهادة وإن هذا لهو عين الزهد في الدنيا و طلب الآخرة من وجهة معينة . و لهذا استصغار واستهانة بملذات الحياة و قد استشهد لهذا الاقتران صاحب الإسلام و الشعر (2) بقول عروة بن زيد الخيل:

كُمْ كُربةً فَرجْتها و كَريه سَه قً وقد أُضحت الدُنْيا لَدَي ذَمي تمةً ووقد أُضحت الدُنْيا لَدَي ذَمي تمة و أَصبْحَ هَمي في الجهاد نيتي فكلاً ثَرْوة الدُنْيك أَربيدُ اكْتسكابَها مَاذَا أَرْجَى منْ كُنُوز جَمَعْ تُهَا

شَدَدْتُ لَهَا أَرْرِي إِلَى أَنْ تَجَلَتُ سَلَبَتُ عَنْهَا النَفْسَ حَتَى سَلَتُ فَلَابَتُ عَنْهَا النَفْسَ حَتَى سَلَتُ فَالَ عَنْهَ أَدْبَرَتْ وَ تَولَىتُ فَلَلَ اللَّهُ عَنْ وَفْرِهَا قَدْ تَخلت وَهَوَى المَنَايا شَرِعاً قَدْ أَظَ لَتُ التَ

6 .إن كثرة الحروب و الفتن التي حدثت بمنطقة المغرب العربي ، كان لها دور كبير في ظهور الزهد والزهاد وانتشارهم في البلاد ولقد كان أهل المغرب متصلبين ، متشددين في الدين يريدون أخده كما جاء به الفاتحون الأوائل ، فلن يتوانوا فيه ولن يقصروا في حدوده و شرعه وخاصة عند الجماهير مقارنة مع المشارقة الذين كانوا أقل سخطا على اللهو والمجون (3)

<sup>(1) &</sup>quot;الإسلام و الشعر" ص 78

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ص 78

15 10

(3) ينظر عبد الله شريط ، "شخصيات أدبية من المشرق و المغرب" ، منشورات دار مكتبية الحياة – بيروت ط 2 1966 ص 147.

7-هناك ظاهرة جديدة ظهرت في المغرب كان لها دور، هي الأخرى من قريب أو من بعيد في انتشار الزهد، أبا وهي ظاهرة الرباطات (1) التي كانت تقام على تخوم البلاد الإسلامية. وقد ساعد على بنائها الحكام والولاة، وهذه هي الأماكن الأشد تدينا و تحليا بالزهد في الدنيا، فكان يجدها الزاهد ملاذا آمنا من الانغماس في شهوات و ملذات الحياة و نحن نذكرها من باب أنها عامل من عوامل انتشار الزهد لا من باب أنها تشبه أديرة النصارى أو أن إبليس ألبس على المتعبدين فيها كما يذكر ذلك صاحب كتاب التلبيس و يدلل بذلك على الابتعاد عن الجماعة و المساجد و التغرب وهي غير سنة المصطفى صلى الله عليه و سلم (2).

ولنختم عوامل و أسباب الزهد بالإشارة إلى شيء هام، وهو أن الزهد الإسلامي هو نشأة إسلامية نابعة من الدين لأنه الأصل، و لن يُرد منشأه إلى زهد رهبان المسيحية أو أحبار اليهود على الرغم من التشابه الحاصل في ظاهرة الاعتزال، وحتى كلمة اعتزال نعني بها اعتزال ملذات الحياة و ليس اعتزال الناس، كاعتزال النساء أو اعتزال الحلال بكل أنواعه. و ليس تحريم الفاكهة و لبس الصوف و اعتزال المساجد و الجماعة (3).

وإن كان هناك تشبه بالزهاد النصارى فقد جاء بعد أن تم الاختلاط في أزمنة متأخرة عن زمن الصحابة والتابعين ، و قد كان هذا التأثير الخارجي سلبيا على الزهاد أو من انتهجوا هذا المنحنى من الحياة فظهر الانحراف في التصوف أو من ادعى ذلك. (4)

<sup>(1)</sup> الأربطة جمع رباط. وهو في الأصل ما تربط فيه الخيول و أصبح يطلق على ما استحدثه الصوفية من أبنية يختلون فيها. المعجم الصوفي.د.الحفني.ص 102. و لقد ظهرت في المغرب الحركة الدينية العسكرية وهي حركة المرابطين بقيادة يوسف بن تاشفين ...رسالة ماجيستر: "الربط بالمغرب الإسلامي وورودها في عصري المرابطين و الموحدين" لمحمد لمين بلغيث ص 147.

<sup>(2)</sup> بن الجوزي " تلبيس إبليس" الجزء المحقق ص 136 ، درانة تحقيق د/ أحمد بن عثمان المزيد - دار الوطن للنشر ط 1. 2002

<sup>(3)</sup> ينطر المصدر نفسه ص 136

<sup>(4)</sup> ينظر محمد عبد الغني الشيخ ." النثر الفني في العصر العباسي الأول ". ص 51 ، 52 و ينظر شوقي ضيف. "التطور والتجديد في الشعر الأموي ". دار المعارف. ط 7 .1981 ص 57

# الفصل الأول

- شعر الزهد عند المشارقة
- شعر الزهد عند الأندلسيين
- الحياة الثقافية في المغرب قبل القرن الثالث الهجري
  - بعض المصادر المعتمدة في البحث

# 1. الزهد عند الشعراء المشارقة:

يرى زكي مبارك في كتابه التصوف الإسلامي الأدب و الأخلاق أن الزهد وجد منذ القدم عند الأمم القديمة ، كقدماء المصريين و الهنود ، فكان موجودا عند رهبان المســـيحية أو في تاريخ نساك الهنود بمختلف دياناتهم، كالزواج عند المسيحيين، والابتعاد عن الأشياء الـتي تعيق التقدم الروحي للنفس، فهو معنى من معان الزهد التي تذهب كبح النفس وتطهيرها ... (

وطبعا هذه القيمة الروحية قد رافقتها تجارب شعرية عبر تاريخ الإنسانية ، صب فيها الشاعر مكنوناته و كل ما تجود به قريحته و أصبح الزهد غرضا من أغراض الشعر و ظــل فنا من فنون الشعر الذي راج على ألسنة الشعراء و سجل للعرب في قصائد بعض الشعراء في العهد الإسلامي لكن قبل أن نلج في الشعر الإسلامي ندرج بعض الأمثلة لشعراء قالوا شعرا زهديا قبل الإسلام و نحن لا نبتعد كثيرا حين نذكر شاعرا فذا هو عدي بن زيد بن حماش بن زيد العبادي (..... نحو 35 ق.هـ / 590 م) و هو أول من كتب بالعربية على ديوان كسرى قلال:

> أَيْنَ أَهْلُ الدِيَارِ مِنْ قَوْم نُــوح بينمًا هُمْ عَلَى الأُسـرَة وَ الأَنْمَاط و صحيحٌ أَمْسَى يَعُود مَريضًا ثم لَمْ يَنْقُص الحَديث وَ لَكن

ثُم عَاد منْ بَعْدهَا وَ ثُمُــود أفضنت إلَى التُراب الخدُود وهُو َ أَدْنَى للْمَوْت ممَنْ يَعُود بَعْدَ ذَا الله وَ ذَاكَ وَ عيد (2)

وقال لما كان مع النعمان بن المنذر و مرا بمقبرة ، قال عدي: أتدري ما تقول هذه المقبرة

قال: لا، قال: فإنها تقول:

أيُها الركبُ المَخْبُ ـــو ن علَى الأرش المَ جُدُونا كمَا أَنْتُمْ كَذَا كُنَ ك ما نَحْنُ تَكُ ونُونَا (3)

و يقول زهير بن سلمى:

ألاً لاَ أَرَى بَعْدَ الحَوَادثَ بَاقَيًا وَلاَ خَالدًا إلاَ الجبَال الرَوَاسَيَا أَلَمْ تَرَى أَنَ الله أَهْلَكَ تَسَبَعًا وَأَهْلَكَ لُقْمَان بن عَاد وَ عَاديًا (4)

<sup>(1)</sup> زكي مبارك ." التصوف الإسلامي في الأدب " المكتبة العصرية ، صيدا . بيروت. لبنان. ص 5

<sup>(2)</sup> إميل ناصف "أروع ما قيل في الزهد و النصوف" ، ص 13 ،14

<sup>(3)</sup> الأصفهاني." الأغاني" ج 1 ص 868

1 trait

(4) الأعلم الشنتمري "شعر زهير بن أبي سلمى".تحقيق د.فخر الدين قباوة ص 170. دار الأفاق ، القاهرة ، مصر. دت و قول لبيد بن ربيعة :

أَلاَ كُل شيء مَا خَلاَ الله بَاطِلاً وَ كُل نَعيمِ لاَ مَحَالَة زَائلِ (1) و هو البيت الذي قال فيه النبي صلى الله عليه و سلم: أحسن بيت شعري قالته العرب في الجاهلية.

إن حالات اليأس التي كانت تطرأ على هؤلاء الشعراء وحالات الشك ، و تعليمات الدهر من نعيم إلى جحيم . ومن شباب إلى شيخوخة. ومن ذهاب الأمم السابقة و اندثارها دعت الشاعر العربي أن يـتأمل كل ذلك و ينطق شعرا معبرا عن ما يخالجه من أفكـــار و جعلته يعتبر على الرغم من أن هذه النزعة الزهدية هي سطحية ليس لها ركائز و لا دلائل تؤكدها.

ونكتفي بهذه الشواهد لندخل إلى العهد الإسلامي، الذي يعبر عن الانطلاقة الحقيقية للزهد الذي انبثق عن التأملات وأفكار الحياة والموت بعد نزول القرآن الكريم. ولما تأكدت من خلاله أن هناك حياة أخرى أبدية ، و تجلت تلك الحيرة التي كانت عند الجاهليين (2).

ولم يختص شعراء معينون بالشعر الزهدي ، بل كانت أبيات يقولها شاعر بعدما يقف معتبرا في لحظة من الزمن متأملا، وقد كان هذا الشعريرتكز على الوعظ والتذكير وموضوعه العام هو فكرة الموت و ما بعدها . يقول الفرزدق :

أَطَعْتُكَ يَا إِبْليسَ سَبْعينَ حَجَة فَلَمَا انْتَهَى شَيْبي وَ تَم تَمَامِي فَرَرْتُ إِلَى رَبِي وَ أَيْقَنْتُ أَنَنِي مُلاَقِ لأَيَام المَنُونَ حَمَامِي (3)

وهذه الأبيات من قصيدته الشهيرة في هجاء إبليس ، وهو ينوب إلى الله بعد أن غفل في صباه وظهرت له الحقيقة بعد أن كثرة ذنوبه طاعة " لإبليس و قد بلغ السبعين.

وهناك شاعر في المشرق . كلما ذكر الزهد إلا وذكر معه هو، ألا وهو أبو العتاهية .الذي وصف منهج حياته زاهدا يخشى ربه ويحرص على التقوى . ويشتغل بقضية المصير والاستعداد ليوم الرحيل والابتعاد عن ملذات الحياة . والانقطاع إلى العبادة وعدم مجارات النفس والاطمئنان إلى الدنيا ، فكان زهده استعلاء عن الشهوات وطريقا لتهذيب نفسه فتاب توبة صادقة وكانت أشعاره بعد ذلك كلها تدور حول الترهيب من الدنيا والترغيب في الآخرة.

<sup>(1)</sup> ديو ان لبيد ص 85

<sup>(2)</sup> ينظر عبد الحليم حسان ، "في الشعر العربي" ص 155.156

(3) المرجع نفسه ص 154

و لنأخذ بعضا من أبياته يقول نادما متحسرا طالبا العفو والصفح:

إإله ي لا تُعَذِبْ نبي فَإِني فَ مَا بي حيلَة إلا رجائي وَكُمْ منْ زَلَــة لـــي في الخَطَايـــَا إذًا فكثرت في ندمي علَيْها أُجَـــنُ بزَهْرَة الدُنْيــَـــا جُنُونًا ولَــو أَنـى صَدَقْت الزُهْدَ عَنْهــَـــا يظن النَّاس بي خَيــْــرًا وَإنــي

مُقر بالذي قَدْ كَانَ مني بعَعَ فُوكَ إِنْ عَفُوتَ وحُسْنِ ظُني و أُنْتُ عَلَــَى ذُو فــَــــضلْ وَمن عضضت أناملي وقرعت سني واقْطع طُولَ عُمْري بالتَمني قَ لَبَت لَ هَا ظَ هُرَ المجن لشر ُ النَّاس إِنْ لَمْ تَعْفُ عَنِي (1)

هذا أبو العتاهية الذي عاش مدة من الزمن بين حاشية الأمراء هنيئا يحضر مجالسهم مبسوطا معهـم لكنه عدل عن قول الشعر الغزل والهجاء وهذه الأبيات دليل على توبته وندمه على ما فرط في جنب الله . وقد حقر أبو العتاهية شأن الدنيا فهي خداعة تتقلب . يقول في ذلك :

أُفْ لَدَنْيَا فَلَيْسَتْ هي بسدار وإنِمَا الراحَةَ في دَار السقرار

أَبَتُ السَاعَات إلا سُرْعَة في بلي جسْمي بِلَيْلِ وَنَهَالِ عَالَى اللَّهُ وَنَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَنَالَ اللّ إِنَّمَا الدُنْيَا غُرُورٌ كُلِّهَا مثلًا لَمْع اللآل في الأَرْض القَهار (2)

قد غدا أبو العتاهية على نسج موعظته في أشعاره، التي قالها في آخر حياته داعيا إلى ذلك على طريقة الوعاظ.

ولنختم موضوع الزهد عند المشارقة بأحد الأئمة الأربعة محمد بن إدريس بن العباس (3) الشافعي (3): (150هـ - 204

> رَأَيْتُ القَنَاعَةَ رَأْسَ الغنسَسي فَلاَذَا يَرَانـــي عَلَى بَابـــه فَصر ْتُ غَنيًا بــلا در ْهَــــــم

فَصرْتُ بأَذْيَالهَ المُتَمسك وَلاَذاَ يَراني بـــه مُنْهــَـــك أَمُ رِنْ عَلَىَ النَّاسِ شِبْهُ المَلِكِ (4)

<sup>(1)</sup> د. عمــر فروق الطباع ،" ديوان أبي العتاهية " .بيروت 1997 ص 319 – 320

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه أ ص 142

<sup>(3)</sup> إميل ناصف . "أروع ما قيل في الزهد والتصوف". ص 26

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ص 28

ولقد أثبت الشافعي أن طريق الزهد في هذه الدنيا هو القناعة منها وبعدما تتم القناعة فكل ما فيها يصير بلا معنى عند الإنسان.

ويقول في من يلعب ويلهو و لا يدري ماتخبؤه له الأيام و الغيوب:

كُمْ ضَاحِكَ وَالمَنَايَا فَوْقَ شَامَتِ ٤ لَوْوْ كَانَ يَعْلَمْ غَيْبًا مَاتَ مِنَ كَمَد مَنْ كَانَ لَمْ يُؤْتَ عِلْمًا في بَقَاءِ غَدِ مَاذَا تَفَكِرُهُ فِي رِزْقِ بَعْدَ غَدِ (1)

(1) المرجع نفسه ص 28

# 2. شعر الزهد عند الأندلسيين:

يمكن أن نقول أن أدب الزهد أو شعر الزهد، قد انتشر بشكل كبير في الأندلس بعد ظهوره في بلاد المغرب ولتقارب المنطقتين الجغرافيتين فقد كان التنقل بينها كبير، ولهذا قد نذكر شاعرا أندلسيا لكنه عاش فترة من الزمن في بلاد المغرب أو كان أصله من المغرب عاش في مدن الأندلس أو انتقل إليها . و بخاصة النتقل الذي كان حادثًا بين المغرب الأقصى ، و مدن الأندلس.

1 toatt

و لهذا رأيت أن أذكر بعض شعراء الزهد الأندلسيين ، و ذكر شعرهم الذي كان وافرا في تلك الفترة التي حكم فيها المسلمون تلك المناطق . و من هؤلاء الشعراء الذين لهم باع في شعر الزهد:

ابن عبد ربه (ت 328)\* الذي ينصح بتعجيل التوبة النصوحة قبل مجيء الموت حين يقول:

والموت ويحك لم يمدد إليك يدا (1)

بادر إلى التوبة الخلصاء مجتهدا

و يقول كذلك في وعظ الموت للإنسان:

لَكَانَ فيهِ عَنْ اللَّذَاتِ مُزْدَجِرٌ (2)

لَوْلُمْ يَكُنْ لَكَ غَـيْرَ المَوْتِ مَوعَظِة

و قال أيضا:

فَلاَ تَكْتَحلْ عَيْناَكَ فيهَا بعبْرَة علَى ذاهب منْهَا فَإِنْكَ ذَاهبٌ (3)

الذهاب يدل على الموت الحتمي للإنسان فلا ينزعج الإنسان على شيء ما دام مصيره هكذا .

وها هو يحذر من كيدها فهي تتزين للإنسان في أحسن صورة "نضارة أيكة "وهي متبدلة بلياليها وأيامها فيوم سار ويوم حزين وما دام الإنسان غير خالد فيها فلا يجب عليه أن يحرزن عليها فهي فانية:

أَلاَ إِنَمَا الدُنْيَا نَصَارَةُ أَيْكَ فَ جَانِبُ الْإِنَمَا الدُنْيَا نَصَارَةُ أَيْكَ فَ جَانِبُ هِيَ الدَارُ مَا الآمَالِ إلاَ فَجَائِعُ عَلَيْهَا وَلاَ اللّهَالِ اللّهَالِ إلاّ فَجَائِعُ عَلَيْهَا وَلاَ اللّهَالِ اللّهَالِ إلاّ مَصائِبُ فَكُمْ سَخُنَتُ بِالأَمْسِ عَيْنِ قَرِيرَة وَقَرَت عُيُونُ دَمْعَهَا اليَوْمَ سَاكِبُ فَكُمْ سَخُنَتُ بِالأَمْسِ عَيْنِ قَرِيرَة عَلَى ذَاهب منْها فَإِنَكَ ذَاهب (4)

ويقول ناصحا متوعدا ومرهبا كل من سولت له نفسه غير ذلك مشبعا أبياته من تقافته الدينية:

يَا عَاجِزًا لَيْسَ يَعْفُو حِينَ يَقْتَدِرُ عَايِنْ بِقَالَالَةً عَايِنْ بِقَالَالَةً سَوْدَاءً تُسْفِرُ عَنِ غَيْظِ إِذَا سَفَرَتْ

وَلاَ يَقْضِي لَهُ مِنْ عَيْسِشِهِ وَطَرُ عَنِ الْحَسِقِيقَةِ وَاعْلَمْ أَنَهَا سَقْرُ لِلْظَسِلمِينَ فَلاَ تَبْقَي وَلاَ تَذَرُ(1)

<sup>\*</sup>صاحب كتاب العقد الفريد. ترجمته في " المطرب من أشعار المغرب" ص 151

<sup>(1)</sup> الضبى ."بغية الملتمس"ج 1 ص 195

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> بن دحية . "المطرب من أشعار المغرب" ص 155

<sup>(4)&</sup>quot;نفســه.

القصيار 1

ويقول بن أبي زمنين (ت 400هـ) \*، حين يذكر أنه - أي الموت- ينشر لصاحبه الكفنا بينما هذا الأخير في غفلة عنه يقول:

المَو ْتُ فِي كُلُ حِينِ يَنْشُرُ الكَ فَنَا وَنَحْنُ فِي غَفْلَة عَمَا يُرَادُ بِنَا أَيْنَ الأَيِنَ كَانُوا أَنَا سَكَنَا الْأَحِبَةُ وَ الجَيرَانُ ؟ مَا فَعَلُوا؟ فَعَلُوا؟ فَصِيرِ هُمْ الْمَوْتُ كَأْسُا غَيْرَ صَافِيَةً فَصِيرِ هُمْ الْأَطْبَاقِ الثَرَى رَهَنَا (2)

وهو يرى أن الأحبة والجيران والأهل والولد كلهم ذهبوا لأن هذا الموت قد أشربهم من كأسه التي كأن بها سم قاتل فأصبح هؤلاء كلهم تحت التراب .

سَقَاهُمْ الدَهْرُ كَأْسًا غَيْرَ صَلَافِية فَصَيرهُمْ لأَطْبَاقِ الثَرَى رَهَنا (3) إنه يتهم الدهر باغتيال أصحابه و يبعثهم إلى الموت "سقاهم الدهر كأسا غير صافية" و هي صورة بيانية بليغة عن كيد الدهر بالإنسان وأنه لا بد تاركه لحاله يوما يلاقي حتفه. و يقول عن الدنيا:

لاَ تَطْمَئِنَ إِلَى الدُنْيَا وَ بَهْجَتِهَا وَ إِنْ تَوَشَحَتْ مِنْ أَثْوَابِهَا الحَسنَا (4)

# وهذا الزاهد أبو عمران موسى بن عمران القيسي المار تلي\* (ت 604)

يعطينا صورة أخرى للإنسان الآمل في البقاء و يغفل عن الموت في حين أن الموت لا يغفل، ثم كيف يأمن هذا الإنسان إذا تقدم في السن.

حين يعبر عن كل هذا بقوله:

كَمْ ذَا أُومِلُ طُولَ الصبقَا فِي كُلِ يَوْمٍ يُنصَادِي بِنَا

وَأَغْفِلُ وَ المَوْتُ لاَ يَفْفِلُ مُنصَادِي الرَحِيلُ أَلاَ فَانْزِلُوا

<sup>(1)</sup> الضبي . "بغية الملتمس"ج 1 ص 195. بن دحية . "المطرب من أشعار المغرب" ص 154

<sup>\*</sup> هو محمد بن عبد الله الإلبيري بن أبي زمنين نزيل قرطبة .ترجمته في " الجذوة "ج 1 ص 57

<sup>(2)</sup> المقري التلمساني." نفح الطيب "ج 3 ص 554 ، الضبي "بغية الملتمس" ج 1 ص 122 ، ابن خاقان " مطمع الأنفس "ص 266." الحميدي "جذوة المقتبس "ج 1 ص 57

<sup>(3) &</sup>quot; الضبي ." بغية الملتمس" ص 122. الحميدي " الجذوة " ص 57

<sup>(4)</sup> نفســـه.

سَبْعِ أَتَتْ بَعْدَهَا تَعْجَلُ (1)

أَمن بَعْدَ سَبْعِينَ أَرْجُو البَقَا

و يقول:

وَ كَمْ ذَا أحسُومُ ولا أنزل فَأَنصَحُ نَفْ سِي فَلاَ تَقْبِلُ (2)

إلى كُمْ أَقُولُ و لاَ أَفْعَ لِلْ وأُزجر عَينــــــــــــــــــــــ فلاَ تَرعَوي

يتساءل الشاعر عن متى سيظل هذا الفعل المستقبلي معلقا حتى يتحقق في ما تبقى من الزمن كي تهدأ الذات أي النفس وتستقر و تتغلب على مغريات هذه الدنيا و تفك هذا الجــــدل و اللغز المحير و يضع عبارة " إلى كم " التي تدل هنا على العدد المستقبلي الغير معروف الــــذي يكون جوابه باللجوء إلى تقوى الإله.

ويقول بعد أن مر عليه الزمن

وتسعَ أَتَتْ بَعْدَهَا تَعْ جَلُ (3)

في كُل يَوْم يـــُــنَادي بنا مُنادي الرحيلُ أَلاَ فانزلوُا آمن بَعْدَ السَبْعينَ أَرْجِــُو بِهَا

يحاول الوعظ في هذه الأبيات أن يحدد الحالة الاجتماعية التي يجب أن يكون عليها المرء داخل مجتمعه غير آبه بالجاه و المال راض بقضاء الله غير آمل في المستقبل وغير حائر و لا محزون على ماض:

وحُكْمُهُ بِينَ الوَرَى مِلَاض أُولُ ما تَخْ ضي (4)

يًا رَاغِبًا في أن يرَى شَاهدًا إِياكَ فالعزُ خلاَفُ لَهِا

(4) نفسه.

يَومٌ لاقب الله وَ إعْرَاضِ بِكُلِ عَيْ شَيْنَهُ رَاضِ يَأْتِي وَلاَ تَ بِنْكَ عَلَى مَاضِ (١) مُعْرضاً وَجُهَكَ في كُل ماا كن مستريحًا في الورزى ســـــارحًا من فردًا لا تعكُونُ بالسذي

<sup>\*</sup> ترجمته في" المغرب في حلى المغرب" ج 1 ص 406

<sup>(1)</sup> المصدر نفسه ص 407

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> ابن سعيد المغربي " المغرب في حلى المغرب " ص 407. الحميدي "الخريدة " ج 2 ص 557 . عبد العزيز عتيق .""الأدب العربي في الأندلس" ص 221.

### 1 trait

وهذا محمد بن محمد الذي يعرف باليثربي (ت .؟)\* يعبر عن الموت برحلة المقيمين في هذه الدنيا أي الساكنين فيها وينظر إلى نفسه بأنه من هؤلاء الذين يقومون بهذه الرحلة حين يقول:

أرى كل يوم للمقيمين رحلة ولا شك أني فيهم سوف أرحل (2) وقال بن حزم أبو محمد (-456)\*\* يهول من مفاجأة الموت للأنفس الغافلة و هي تعلم أنه ليس هناك سبيل للهرب:

أَتَر ْغَبُ عَن ْ فَ جُأَة للَمنُونِ وتَ عَنْ فَ جَأَة للَمنُونِ وتَ عَنْ فَ مَوْرُ الْمَنُونِ فَإِمَا إِلَى مَ نَهَا مَفَرُ (3) فَإِمَا إِلَى جَلَمَ أَنْ لَيْسَ مِ نَهَا مَفَرُ (3) وَإِما إِلَى جَلَمَ اللَّهَ عَنْ فَا اللَّهِ اللَّهَ عَنْ فَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّ الللَّا الللّ

هَلْ الدَهْ رُ إِلاَ مَا عرَفْنَا وَ أَدْركنَا فَجَائِعَ لَهُ تَبْقَ لَى وَ لَذَاتِهِ تَفْنَى إِلَا مَا عرَفْنَا وَ أَدْركنَا تَوَلَتَ كَمَ رِ الطَرْفِ استخلفت حَزْنَا إِذَا أَمْكَنَتْ فِيلِهِ مَسرة سَاعَة تَولَت كَمَ رِ الطَرْفِ استخلفت حَزْنَا اللَّهِ عَات فِي الحِسابِ وَموقِفًا تودُ لدَيله أَننَا لَهُ نكن كُنا (4)

إن آلام هذا الزمن تبقى لما ارتكبه الإنسان من أخطاء و كل ما كان جميلا فيه يذهب ،إن يسر الإنسان يوما تكون هناك أيام للحزن.

وهذا المحدث الحافظ أبو عمر بن عبد البر (ت 400) \*\* \* يوصى ابنه:

ووف سَبيلَ الدِينِ بِالعُروَةِ الوُتُقَـــــــى فلا ذمة أقــوى هديت مــنْ التَقُوَى (5)

تُجَافُ عَنِ الدُنْيَا وَهَونَ لِقُدْرِهَا وَسَارِعْ بِتَقُورَى الله سرًا وَجَهْرَةً

وهذا ابن عبدون (-529هـ) \*هو الآخر يذم الدهر و يحذر منه و يتهمـه بالخيانـة و بمعونة المنايا وهو يعلن على الإنسان الحرب و يبدي له السلم وأبياته هي أقرب إلى الموعظـة النابعـة من التحذير:

<sup>(1)</sup> نفسه.

<sup>\*</sup> ترجمته في " الخريدة. "ج 2 ص 647

<sup>(2)</sup> نفسه

<sup>\*\*</sup> هو الإمام أبو محمد بن حزم . ترجمته في " المغرب في حلى المغرب " ج 1 ص 354.

<sup>. 554</sup> ص 3 المقري التلمساني " نفح الطيب "ج  $\alpha$  ص (3)

<sup>(4)</sup> لسان الدين بن الخطيب "الإحاطة في أخبار غرناطة" ج 4 ص 59. ، الضبي "بغية الملتمس" ج 2 . 169 ، ابن خاقان "مطمح الأنفس" ص 27. ألحميدي " جذوة المقتبس" ج 2 ص 309.

<sup>\*\*\*</sup> ترجمته في " المغرب في حلى المغرب " ج 2 ص 407

<sup>(5)</sup> نفح الطيب ج 4 ص 28.

الدَهرُ يفجَعُ بعدض العين بالأَثر أَنْهَاكَ أَنهَاكَ لا أُلُـوكَ مَوعظَـة فالدهر حَرْبُ وإن أُبدي مسالمة فمًا تغْريك من دنياكَ نُومتهاً

و قال:

رُويدكَ أيها الدَهْرَ الخَوونُ تعَلَلنَــــا الأمَــاني و هِـــيَ زُورُ وكَمْ غـــرت بزبرجها قرُونَا

ألا إن دهرا هادما كل ما نبني سيبلي كما نبلي و يفني كما نفني(3)

فمَا البُكَاء علَى الأشْبِاح وَالصُورَ عن نومة بين ناب الليث والظُفُر والبيْضُ وَالسُودُ مثَّل البيْض والسَمر فمَا صنَّاعَة عينُهَا سورَى السهر(1)

ستأكُلنًا و إياك المنسون وَ تَخْدَعنَا اللَّيَالِي وهي خون فما أبقت و لا بقت القررون (2)

وهذا مروان الطليق (ت 450هـ)\*\* يسمى الدهر بالهادم لما نبنى وقاتل الأمانى:

فقد شبهه بالآلة التي تهدم أو الإنسان نفسه الذي يهدم ،لكن هذا الدهر هو ضد الإنسان فهو يهدم ما يبنيه هذا الإنسان، وهي صورة توضح لنا مدى الذم الذي لقيه الدهر والزمن من طرف الشعراء المغاربة الذين تمسكوا بالدين كما أخذوه من أوائل الفاتحين من ذم وسلاطة لسان.

وهناك من رأى الدهر معلم للإنسان حين يتفكر فيه و يدقق في خباياه كمثل ابن زيدون (ت : حين يقول عين يقول

يُعْطى اعْتباري مَا جَهاْتُ فأعْلَم (4) وهذا أبو محمد بن سارة الإشبيلي \*\*\* (-517): يقول أنه لا بقاء في هذه الحياة لا للدنيا و لا للدهر و لا لكل الموجودات الأخرى، في هذا التعبير القوي:

لا الدَهرُ يبقى ولا الدُنيا ولا الفلكُ الـ ليَرحلَنَ عـــن الدُنْبِــَا و إن كَرهــَـا

أُعلَى ولا النيران الشَّمْس والقَمر فرَاقها الثّاويان البدو و الحضر (1)

<sup>\*</sup> ترجمته في " الإحاطة" ج 4 ص 47.

<sup>(1)</sup> نفسه ص 50 .وينظر بن دحية الكلبي " المطرب من أشعار المغرب " ص 27

<sup>\*\*</sup> ترجمته في " جذوة المقتبس" ج 1 ص 75. وينظر " الحلة السيراء" ج 1 .ص 219 . وينظر " المغرب في حلى المغرب" ج 1 ص

<sup>(3)</sup> الحلة السيراء ج 1 ص 220

<sup>(4)</sup> نفســـه.

<sup>\*\*\*</sup> ترجمته في " الخريدة " ج 2 ص 682

ويقول:

في رَأْسُكَ الوَاعِيَانِ السَمْعِ وِالبَصَرِ لم يهده الهَاديـــــان العَيْنِ وَالأَثَرِ (2)

وهذا الزاهد أبو إسحاق الإلبيري الغرناطي \* (ت 460.)

سُبحان مَنْ لَمْ يَخْلُ منْ هُ مَكَان هِيَ بالتي يَبقَى بهَالله سُكَان يبقى المُنَاخِ و تَرْحلُ الرُكبان وزيادتي فيها هي النُقْصان (3)

كُلُ إِمْرَى فِيمَا يَدَين يَصَدَان يَا عَامِر الدُّنيا ليسْكنهَ صَا تَقْنَى و تَبْقَى الأَرْض بَعْدَكَ مَثْلَمَا أَلُسْر في الدُّنيَا بكُلُ زيرَاكَ مَثْلَمَا أَلُسْر في الدُّنيَا بكُلُ زيرَاكَ مَثَادة

وهذه أبيات توضح للإنسان جهله لحقيقة الدنيا جراء خداع نفسه بمفاتتها ، وهي زائلة ويبني ويخلد فيها ظانا أن كر الأيام هو شيء دائم في هذه الدنيا ، ونسي أن كل يريد في عمره هو ينقص من حياته ، فرحا غير مبال .

يتساءل عن الملوك أين ذهبوا وأين ما جمعوه هل هو نافعهم يوما ما. لكنه يعرف الجواب الذي ينحصر في " لا ":

ذَخرُوه من ذَهب المتاع الذَاهب ومن الصواهل بدن شَوارب (5)

أينَ المُلوُك وأيْنَ مَا جَــَــمَعُوا ومَا ومنَ السوَابع والصـــوَارم والقنَا

و هذا الأعمى التطيلي\*\* (-525): يصور لنا غفلة الناس في هذه الدنيا حين يتنافسون عن كسب ودها مكذبين بحقيقة يعلمونها هي أن سوف يتركونها و تتركهم، و يحاول آخر بناء الديار والضياع و يتمنى ويرجو زيادة في العيش ولكن حقيقة أنه ذاهب إلى القبر لا مفر منها:

تَنَافِسُ النَاسَ فِي الدُنيَا وَ قَد عَلَمُوا وللذِي هَمَهُ البُنيانِ يَرْفَعُهُ في ويقول :

أن سوف تقتلهم بذاتها بِدُءًا إِن الرَدَى لم يُغَادر في الثَرَى أبدًا (1)

<sup>(1)&</sup>quot; نفح الطيب " المجلد "4 ص 325. " الخريدة "2 ص 685

<sup>(2)</sup> نفسه ص 259.

<sup>\*</sup>صاحب القصيدة التي أغرى بها صنهاجة على اليهود."نفح الطيب "المجلد 4.ص 317

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ص 317.

<sup>(5) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 4 ص 342.

<sup>\* \*</sup>وفيات الأعيان ج 1 ص 227.

عتَابٌ عَلَى الدُنيَا و قُل عتَــاب وقَالَت وأَصْغَينَا إلَى زور قَولهَا و غَطَت عَلَى أبصارنا و قلوبنا و دَانَت لَهَا أَفُواهنا و عقولناً تلذُ و نلهُو و الأعرة حَولهــــاً و نُغْتتم الأَيَام و هـــيَ مَصَائبُ و يقو ل:

رضينا بما ترضي و نحن غضاب و قدْ يَستَفْزَ القَولُ و هُو كَذَاب فطَالَ عليهَا الحُوم وهي سراب و هل عندها إلا الفناء تأواب رفات و نبنی والدیار خرابا لهُن عَلينا جيئةٌ وَ ذَهاب(2)

مَالَى لابن آدم لا تَفْنَى مَطَامِعَه يَرْجُو غَدَا وَعَسَى أَن لاَ يَعِيشَ غَدَا(3)

يتعجب هذا الشاعر من الإنسان، فهو يكثر من الحرص على الدنيا فيبني العمران ويدخر الأموال طامعا في غد وما سيفعل في غد وهو يدري أنه قد لا يعيش إلى غد.

# وهذا أبو بكر محمد بن الوليد الفهري الطرطوشي \* (ت 520):

يخبرنا أن في هذه الدنيا هناك عباد أذكياء فهموا حقيقتها وخداعها وأن الإنسان ضعيف أمام مغرياتها، فطلقوها وهجروها فهي لا تصلح لأن تكون مركبا آمن، ولا مقرا سالما ولفطنتهم، لكل هذا أخذوا منها ما يفيدهم وجعلوا هذا الزمن وسيلة إلى الدار الأبدية:

> إن لله عبــــــاد فُطُنــاً فَكَرُ وَا فَيِهَا فَلَمَــَا عَلَمُوا جَعلُ وهَا لجة و اتخَذوُا

طلَقُوا الدُنياً وخَافُوا الفتنَا أنها ليست لكي وطنا صالح الأعمال فيها سفناً (4)

وهذا أبو بر المغيلى \*(ت ؟): يظهر لنا في أبياته هذه أن كل شيء واضح لو تبينه هذا الإنسان معبرا عن الزمن بالدهر وببعض أجزائه "لياليه" ، التي تقرب إليك حتفك لا مناص :

> تبين فَقَدْ وَضح المَـــــعْلَمُ هُوَ الدَهْر لسْتُ لَـــه آمـــنًا

و كَان لَكَ الأمْرُ لو تُقْسِهم ولاً أنتَ من صَرفه تَسْلُم

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 4 ص 321.

<sup>(2)</sup> نفسه. ص

<sup>(3) &</sup>quot;نفح الطيب "المجلد 4 ص 321.

<sup>\*</sup> ترجمته في " أز هار الرياض" ج 3 ص 162. "والمغرب في حلى المغرب" ج 2 424. وينظر الوفيات لابن قنفذ ص 271 (4) المغرب في حلى المغرب"ج 2 ص. 424 /" نفح الطيب" المجلد 2 ص 88.

وإنْ أخْطَأتك لَـــهُ أُسْــهم أصابتك بعدله أسهم دوائب في ذلك ما تسام ليَاليه تدنّى إلّــــيكَ الردى وَفِي البرد دَوَاؤُكَ لَو تَعسلُم (1) أتَفْرَح بالبـــَـــرُد بَعْد الضنَا و يقول:

أين المُلولُكُ و أَشْيَاعُهُ م و وُنْيالِهُمْ أَدْبِرِت عَنْهُ مِ فَهَذي القُبِور بهم عمرت وتلكَ القُصُور خَلَتْ منْهُ مِهِ

وفي هذه الأبيات عتاب ضمني للزمن الذي هو حلقة وصل بين كل هذه الأفكار الخاصة بالموت والدنيا واندثار الأمم والقبور، فهي دعوة لكل ذي لب للتفكر في هذا الزمن و عوامله المتكررة كالليل و النهار و أخذ الحيطة منه ، فالسؤال الذي وظف فيه الشاعر لفظ "أين" وأتبعها بالملوك وهم أشد الناس قوة وجاها ومالاً . فكيف لم ينفعهم كل هذا وذهبوا إلى القبــور كســائر الخلق.

وغير بعيد عنه أبو محمد عبد الله بن العسال الطليطلي (-487)\* يتحدث عن زوال الدنيا و لابد للإنسان أن يبصرها بعين الحقيقة حتى يأمن من غدرها ، ولينظر إلى دار البقاء:

> أَنْظُر الدُني الله فَإِن أَب صَرْتُهَ اللهُ فأغد منْه ـــاً في أمان إن يساعــدنك النعيـمُ كَ علَى كُرُه تهيمُ وَ إِذَا أَبْصَ رَتِهَا منْ وَ ارتَحل حَيْثُ تُقيمُ (3) فانسل عَنْهَا و اطْرَحْـــهَا

> > وإما يجعلها في يده و يتحكم فيها إن شاء زهدها و إن شاء شارك الناس.

وهذا ابن صاحب الصلاة (ت 594هـ) يصور لنا حال الدنيا و حال بعض ساكنيها حين

بقول:

ومَازَالَتُ الدُنْيَا طَرِيقًا لهَاك فَفي جَانب منْهَا تَقُـــومُ مَآثــم

تَبَايِن في أَحْوَ اللها وَ تُخالف وفِي جَانِبِ مِنْهَا تَقُومُ معَازِف

<sup>\*</sup>ترجمته في "المغرب في حلى المغرب" ج 1 ص 313

<sup>.</sup> نفسه (1)

<sup>(2) &</sup>quot;نفسه ص 314

<sup>\*\*</sup> المعروف بابن غزلون. ترجمته في الصلة في تاريخ أئمة الأندلس ج 1 ص 283.

<sup>(3) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 3 ص 208

القصيار 1

فَمَنْ كَانَ فيهَا قاطِنًا فهُو ظَاعِن ومَن كَانَ فيهَا آمِنًا فَهُو خَائِف (1) وهذا الجزار السرقسطي\* (ت 606 هـ) يذم الدنيا و الزمان و يعطى العلل على ذمه لها:

يَحْمِلُ عِبْأُها الفَطن اللَبِيبِ
فَلاَ دَعةٌ تَدُومُ و لاَ لَغُوبِ
وَلاَ تَحْزَن إِذَا دَهَت الخطُوبُ
لديه العَار و الحُلو الشنيبُ
أخُو الكرم الصريع به معيبُ
فيخفيه كما تخفي العيوبُ
فيخفيه كما تخفي العيوبُ

عَوَائِدُ هَ نَدُه الدُنيا ضُروبُ و للأيام طَبْعُ مستَحيا فلاَ تفرْحُ إِذَا دَنت الأَمَانِي فلاَ تفرْحُ إِذَا دَنت الأَمَانِي ومَن عَرفَ الزمان يكن سَواء ومَنا تَبْغيه من زَمَن لئيم يصاب لفضله ذوالفضل فيه يخلصك المُهيمن من أداه

وهذا شاعر آخر ينظر إلى الزمن والحياة نظرة تشاؤم-هو الآخر- ويحذر منها بشتى الوسائل، ألا و هو ابن شكيل (-605 هـ)\*\* حين يقول:

حَذَارِ حَذَارِ مِن رُكُونِ إلَى الزَمَنِ اللهَ الزَمَنِ اللَّمْ تَرَ للأحداث أَقْبلَها السَّمُنَى تسر مِن الدُنْيَا بِمَا هُو ذَاهِب أَرَى دَارَنا لَيْسَ بِدَارِ مَا قَامَة أَرَى دَارَنا لَيْسَ بِدَارِ مَا قَامَة أَدَى وَمِي تَظْمِدُ اللّهِ مِن دوم كان شد و مستطود الم

وها هو يعظ من يوم كان شره مستطيرا.

إِلَى الْحَشْرِ واسم الْحَشْرِ وِفْقَ لِشَكْلِهِ

فَمن ذَا الذي يَبْقَى عَلَيه وَ مَنْ وَمَنْ ؟ وأَقْتُلها مَا عز من المرء للفتنن وتَبْكِي عَلَى مَا كَانَ مِنْهَا و لَمْ يَكُنُ نُ أَردنا نواء عندها و هَي فِي ظَعَن (3)

جِمَاعُ أُمُور مَا أَهَم وأَشْ نَعَا(4)

مقام يَعُمُ الإِنْـــسَ وَ الجِن هَولُــه تبدل فيه أرْض غيرَ أرَاضيــنا ويقول أبو عبد الله غربيب الثقفي (ت؟)\*:

أيــُـــهَا الآمل مَا لَيْسَ لَهُ

ويحْ شُرُ فيه الوَحْشُ شربًا مُفْزِعَا وتطوى السماوات العُلَى طَية معَا(1)

طَالَمَا غَر جُهُ ولا أَمْلُه

<sup>\*</sup> ترجمته في" نفح الطبب" المجلد 1 ص 713 . وفي المغرب "ج 2 ص 444.

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 1 ص 554.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>\*\*</sup> ترجمته في" تحفة القادم" ص 140.

<sup>(3) (4)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية).

يذْهَبُ المَرْءُ ويبقَى مثله فسيَكُف يك مُسيئا عمله (2)

رَب من بَاتَ يمْنِي نَفْسه خَانَه دُونَ مناه أَجَلَهُ قلْ لمَنْ مثْــلَ في أشعارَهُ ونافس المحسن إحْسَانَــهُ

ويقول أبو الوليد الباجي سليمان بن خلف (-474) \* نفسه و الآخرين حين يقول:

إذا كُ نُتَ أَعْلَمُ عَلْمًا يَقينًا بأن جَم يعَ حَيَاتي كَسَاعَة فَ لَمْ لا أَكُونُ ضنينًا بِهَا وأجعلُهَا في صلاَحَ وطَاعَة (3)

وهذا بن زيدون (ت 463 - ) \* \* \* يقول واعظا ومعتبرا:

إِنَ الذي قَدْرَ الحَوَادث قَدْرَهَا سَاوَى لدَيْ له الشَّهْد منْهَا العَلْقَم كم قَاعد يَحْظَى فَتعْ جَب حَالَه من جَاهَد يَصل الدُرُوب فيحرم(4)

لقدْ نَظَرَت فلضاً اغتراب يقتضي كَدر المال وَ لا توق يَعْصـم

والأبيات ألفاظها ومعانيها قوية وواضحة إذ أن بن زيدون تأمل فتدبر فعبر عن واقع الحياة ومآلها "كم قاعد يحظى و " من جاهد...يحرم "فيتعجب ثم يسلم للذي يتصرف كيف يشاء في خلقه.

(4) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية).

# وهذا بكار بن داوود المرواني (440هـ -؟) \* يقول:

عَدَم فَإن عَدَم عِ السينِ مِن فَرْطِ النَدَمِ واصتحبهم أعمى وأصم أن لاَحَ لي أَهْ دي عَلَم(1)

قَدْ كُنْ تَيْهِ إِلَى

<sup>\*</sup>شاعر طليطلي قديم تداول الناس شعره في الزهد .ينظر الحميدي. "جذوة المقتبس" ج 2 ص 519.

<sup>(2) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 4 ص 332.

<sup>\* \*</sup>ترجته في "المغرب في حلى المغرب" ج 1 ص 404.

<sup>(3)</sup> نفسه

<sup>\*\*\*</sup> هو الوزير أبو الوليد بن زيدون الشاعر. من " المعجب في تلخيص أخبار المغرب" ص 74.و "المغرب "ج 1 ص 63

إن بكارا هذا يعظ بهذه الآبيات كل من تكبر ونسى الخالق الذي يخلق من عدم ويدعوه إلى التوبة والإنابة قبل أن يمر الزمن ويحين وقت المنية.

وهذا الزاهد بن عياش (ت  $568^{-}$ )\*\* يرى أن حاله انقلبت على عكس ما تسير عليه الأمور في العادة أو في الغالب فقد سلم من طاعة النفس وهو يرى الدنيا على حقيقتها في صغره لكن حاله قد انقلبت عندما كبر:

عصيَّتُ هَوَى نَفْسى صنغيرًا فَعندَمَا رَمَتني الليالي بالمَشيب وبالكبر أَطَ عَتُ الْهَوَى عَكُسَ الْقَضية ليتني خُلقت كَبِيرًا وانقلبت إلَى الصغر (2)

وقد يرى الإنسان ذلك ولا يعتبر كما توضح لنا هذه أبيات ليحي بن الحكم البكري الجياني

#### الملقب بالغزال (-250 هـ) حين يقول:

أَرَى أَهْلَ البَيسَــــار إذًا تُوَفَّــو أَبُوا إلاَ مُبَاهِـضاة و فَخْـــرًا فإن يكُنْ التَفَاضيل في ذُرَاهَا لعَمرُوا أبيهم لَو البصروه هُم و لعَرفُوا العَبيدَ منَ المــوَالِــي و لا من كان لبس ثوْبَ صُوف إذا أكْلُ الشَرَى هَــذَا وَ هَــذَا

بَنُو تلكَ المَقَابر بالصُخُــُــور علَى الفُقرَاءِ حَتَى فِي القُسبورِ فإن العَــدْلُ فيهَا في القعـــور لمَا عَرَفَ الغنّي من الفقير ر ولاً عَـرَفُوا الإِنَاثَ منْ الذُكُـورِ منَ البَدَن المُباشر للْحَرير فمَا فَضل الكبير على الحقير (3)

ويرى أبو بكر الزبيدي اللغوي (-380) \* أو قريبا منها أنه حتى لو لم يكن هناك حساب وعقاب و لا حتى جنة و لا نار فيكفي الإنسان قبر يودع فيه يكون له واعظا و زاجرا لـــه مــن المعاصى حين يقول:

> لو لَمْ تَكُ نُلُ ولا جنة لك ــــان فيه واعظ زاجر

للم َ رْء إِلا أَنَّهُ يقبر ناُه لمَ ن يَسْمَعُ أَوْ يُبْصِر (١)

<sup>\*</sup> ترجمته في "المغرب" ج 1 ص 415

<sup>(1) &</sup>quot;انفح الطيب "ج 3 ص 337. "المغرب في حلى المغرب"ج 1 ص 416

<sup>\*\*</sup> هو أبو الحسن القرطبي الزاهد بن عباس . "وفيات الأعيان " ج 2 ص 353.

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(3)&</sup>quot; نفح الطيب "المجلد 2 ص 256

وهذا أبو الوليد عبد الله بن محمد بن يوسف بن نصر الأزدي القرطبي (ت 403 أم) \*\* المعروف بابن الفرضى ، يقول وهو يخاطب الله عز وجل طالبا غفرانه خائفا من كثرة الذنوب يرجوه لا سبيل له غير ذلك. يخشى يوما يفرعنه فيه الأقربون:

يخَافُ ذنــُـــوبًا لَمْ يغب ْ عَنكَ غيبهَا

أَسيرُ الخَصَطَايا عنْدَ بَابِكَ وَاقفٌ عَلَى وَجَصَل ممَا أَنْتَ عَارف ويَرْجِ ـُ وكَ فيهَا فهو رَاج خَائف منْ ذَا الذي يُــرِ بَجَى سوَ اكَ وَ يَتقى وَســالك في فصل القَضاء مخَالف فَيَا سَـيدي لا تخزني في صَحيفتي إذا نشــرت يوم الحساب الصحائف 

وهذا أبو وهب عبد الرحمان العباسى (-344)\*\*\* يذكر حاله وقد ابتعد عن ملذات الدنيا فرأى نفسه أحسن الناس فهو لا يلبس كسوة فاخرة ولا مال يخاف عليهما من لص يغير عليه ولا حتى منزل يستقر فيه وذلك، بعد ما كان قد تلذذ بأمور وهي الآن أصبحت خيالا لا ينفع بل قد يضر صاحبه.

> أنــــا في حــــالتي التي قد تراني مَـنْزلى حَيْثُ شئتُ من مُسْتَقَر الـ لي سُ لي كَسْوَة أَخَافُ عَلَيهَا

أَحْسَنُ النَّسَاسِ إِنْ تَفْكَرت حَالاً أَرْض أســـــقى منَ المياه زَلاَلاً منْ مغ ير و لا تركى لي مالاً(4)

أَجْ عَلُ السَّاعِدَ اليُمْنَى وسَادِي ثُمَّ أُثْ يُنْ لِذَا انقَلَبْتُ الشَّمَالاَ فقَدْ تَلذذَت حَقْبَة بِأُم ور فَتَدبَر تُهَا فك انت خيالاً (1)

وهذا ابن مفوز أبو الحسين \* (-484) يصور لنا القناعة في شيء بسيط يعقله كل عاقل أر اد أن يهنأ في دنياه ، حين يقول:

> محـــرزا أكبر المنن حــــاز دنیاه کلـها

<sup>\*</sup> صاحب مختصر كتاب العين . وصاحب كتاب الإيضاح . ترجمته "المغرب في حلى المغرب" ج 1 ص 255

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب " المجلد 4 ص 342

<sup>\*\*</sup> له تصنيف تاريخ علماء الأندلس و هو الذي ذيل عليه بن بشكوال بكتاب " الصلة " . "نفح الطيب" المجلد 2 ص 129.

<sup>(3) &</sup>quot;نفح الطيب" ص 129.

<sup>\*\*\*</sup> ذكره بن بشكوال فيمن هم من بني العباس . ينظر " المغرب في حلى المغرب \* \* \*

<sup>(4)&</sup>quot; المغرب في حلى المغرب" ص 57 . "نفح الطيب" ج 2 ص 207.

القصيار 1

آمـــنا سالم البدن(2)

من حـــوى قوت يومه وهذا أبو الفضل بن الأعلم \*\*(-546)

يقول في الزهد:

عَنْ كُلِ مَعْلُومٍ سِوَاه رك في العَشية و الغُداة رك طُول أيام الحيَاة بيْن التَرائب و اللُهام ن فصيرتُهُ كَمَا تَرَاه و دَعُوهُ يَجْني مَا جَنَاه (3) المَوْتُ يشْغَلُ ذِكْرَهُ المَوْتُ يشْغَلُ ذِكْرَهُ فاعمُر لَهُ رُبْعَ الدكا و الكحل به طرف اعتبا قبل ارتكاض النفس ما عصفت به ريح المنو فضعُوهُ في أَكْفَانه

#### 3.الحياة الثقافية في المغرب العربي قبل القرن الثالث الهجري:

إن طبيعة الموضوع المعالج توحي إلينا أن نولي اهتماما بعض الشيء بالجانب الثقافي للمنطقة قبل القرن الثالث الهجري . فمنذ أن أذن عثمان بن عفان – رضي الله عنه الله عنه الله بن أبي السرح بفتح إفريقية و قال له : " إن فتح الله عليك فلك خمس الخمس من الغنائم " . (1) ثم كان الفتح الأكبر مع عقبة بن نافع، كانت الحركة الثقافية الدينية تنتشر بانتشار الإسلام من قبائل البتر و البرانس: لواته ، زواغة و نفوسة و هوارة و زناتة ، فتأسست القاعدة الأولى الإفريقية و بوابة المغرب العربي " القيروان" ، التي دعا مؤسسها عقبة بن نافع بدعاء صالح لها حين قال : " اللهم املأها علما و عمرها بالمطيعين لك ، و العابدين و

<sup>\*</sup> هو أبو الحسن المعا فري الشاطبي (-484 هـ) ينظر " الصلة في تاريخ أئمة الأندلس "ج 1 ص 391."

<sup>(2) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 4 ص 121

<sup>\*\*</sup> ترجمته في" المغرب في حلى المفرب" ج 1 ص 396

<sup>(3) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 4 ص 31.

#### 1 that

اجعلها عزا لدينك ،و ذلا لمن كفر بك و أعز بها الإسلام ". (2).كما لا يفوتنا هنا أن نـــذكر أولئك العرب الأوائل من الصحابة كمبد الله بن عمر بن العاص و عبد الله بن الزبير وعبــد الله بن عمر بن الخطاب وحمزة بن عمرو الأسلمي وعبد الله بن أبي بكر الصديق، وغيرهم (3) فهؤلاء وغيرهم كثير كان لهم باع كبير في تأسيس قواعد اللغة في هذه البلاد.

ولقد بين ذلك صاحب المؤلف الشهير " المغرب العربي تاريخه و ثقافته " رابح بونار حين ذكر أن الحركة العلمية والأدبية كانت مع دخول الفاتحين العرب لهذه المنطقة و أن تلك هي البذور الحقيقية لأي تفكير أدبي ولعلها بدأت بالنثر ثم انطلقت للشعر لحداثة أهل المغرب بالعربية. و لعلها بدأت بالخطابة فنجد عبد الله بن الزبير الذي قدم غازيا مع ابن أبي السرح سنة 72 هـ كان خطيبا وعقبة بن نافع الذي نزل إفريقية سنة 50 هـ كان كذلك ، حين نذكر كلمته التي أوصى به أبناءه (4) ، ثم جاء موسى بن نصير سنة 88هـ الذي لم يقل شأنا عنهما حين تشهد له خطبته " أيها الناس إنما كان قبلي على إفريقية أحد رجلين : مسالم يحب العافية ، و يرضى بالدون من العطية و يرضى أن يكلم و يحب أن يسلم أو رجل قليل المعرفة ، راض بالهوينا ، و ليس أخو الحرب إلا اكتمل السهر و أحسن النظر ... (5)

ونذكر ضمن هذه البدايات للحركة الأدبية في المغرب، قائدا عظيما هو طارق بن زياد صاحب الخطبة الشهيرة التي تداولتها كتب التاريخ وكتب الأدب وكل من بحث في تلك الفترة أو تلك المنطقة . ونلج النوع الثاني من الأدب ألا وهو الشعر، حين نستشهد لهذه الفترة بشعر سابق المطماطي أو سابق البربري الذي قال واعظا عمر بن عبد العزيز الخليفة العادل ( 98هـ-101هـ)

إِن الأُمُورَ إِذَا اسْتَقْبَلَهَا اشْتَبَهَ تُ تُ وَ الْمُرْءُ مَا عَاشَ فِي الدُنْيَا لَهُ أَمَل لَهَا حَلَلُوة عَيْشٍ غَيْر دَائِمَة فَي الدُنْيَا لَهُ أَمَل لَهَا حَلَلُوة عَيْشٍ غَيْر دَائِمَة وَ لَيْسَ يَزْجَرْكُمْ مَا تَوعَظُونَ بِهِ

وَ فِي تَدَبُرِهَا التبينان وَ العبر إِذَا انْقَضَى سَفَر إِذَا انْقَضَى سَفَر أَتَى سَفَر وَ فِي العَوَاقِبِ مِنْهَا المَدْ وَ الصَبْر وَ المَبْر وَ البَهم يَزجْرُهَا الرَاعِي فَتَنْ خِر

<sup>(1)</sup> ابن خلدون. ج 2 ص 573

<sup>(2)&</sup>quot; الجزائر في العهد الإسلامي من الفتح إلى العهد العثماني"، ص 29

<sup>(3)</sup> ينظر أبي العرب "طبقات علماء إفريقية "ص 2

<sup>(4) (5)</sup> ينظر رابح بونار ص 48 ، 49

1 death

أَصْبَحْتُمْ جُزُرًا لِلْمَوْتِ يَقْبِضُ لَكُمْ كَمَا البَهَائِم فِي الدُنْيَا لَلَكَمَ جَزَرِ (1) كما نذكر عالم وأديب نبغ في هذه الفترة و هو عبد الرحمن بن زياد القيرواني المولود سنة 74 أو 75هـ و قتلته الخوارج سنة 140هـ (2) والذي يقول في حنينه إلى القيروان لما كان بالمشرق:

ذَكَرْتُ القَيْرَوَانَ فَهَاجَ شَـوْقِي وَ أَيْنَ القَـيْرَوَانَ مِنَ العِرَاقِ مَسَـيْرَوَانَ مِنَ العِرَاقِ مَسَـيْرَة أَشْهَرُ لِلعيس نصا وَ مِنْ يَرْجَى لَنَا وَ لَهُ التَـيَلَقِي مَسَـيْرَة أَشْهَرُ لِلعيس نصا وَ جَدَ بِنَا المَسيِـيِ وَ جَدَ بِنَا المَسيـيِـرُ لِلَى مَزَاقِ (3) بِأَن اللهَ قَدْ خَلَى سَـيلِي

ونذكر كذلك في هذه الفترة الحسام بن ضرار الكلبي (ت 128هـ) ، الذي كان من الجنود العربية بإفريقية يقول ردا على الأمويين:

أَفَأَتُم بَيْنَ مَرْوَانَ قَيْسَا دَمَاءَنَا كَأَنكُمْ لَمْ تَشْهَدُوا مَرَجَ رَاهِ \_\_ط وَ قَيِنَاكُمْ حَدَ القِنَا بِن صُحُورِناً

وَفِي اللهِ إِنْ لَمْ تَنْصِفُوا حَكَمَ عَدْلُ وَ لَمْ تَعْلَمُوا مَنْ كَانَ ثُم لَهُ الفضلُ ولَيْسَ لَكُمْ خَيْلٌ سوانا ولا جَلُ (4)

(1) رابح بونار ، ص 51

(2) المرجع نفسه ص 50 ، 60

(3) المرجع نفسه ص

(4) المرجع نفسه ص 51

ونذكر المساجلة التي دارت بين الوالي الأغلب بن سالم بن خفاحة التميمي و الحسن بن حرب الكندي الموالى للأمويين حين يقول الأول:

ألاً مِنْ مَبْ لَغ عَنِي مَقَ الاً بِأَنْ البَغِيْ أَبْعَدَهُ وَ بِ اللَّ البَغِيْ أَبْعَدَهُ وَ بِ اللَّ وَ أِنْ لَمْ تَدَعْنِي لِتَنَالَ سَ لُمِي

يَسيرُ إِلَى الحَسَنِ بْنُ حَرْبِ
عَلَيْكَ وَ قَرْبُكَ لَكَ شَرُ قُربِ
وَعَفُوي فَأَذَن مِنْ طَعْنِ وَضَرْبِ (1)

وأجابه الحسن بن حرب بهذه الأبيات مشابهة لها:

أَلاَ قَوْلاً لاَّغْ لَبِ غَيْرِ سَلِمِ بِأَنَ المَصَوْتَ بَيْنَكُمْ وَ بَيَ سِنِي رُويَيْدَكُمْ فَيَوْمُكُمْ وَ يَصَوْمِي

مُغَلَّغَلَة عَنْ الحَسَسِنِ بْنُ حَرْبِ وكَأْسُ المَسوْتِ أَكْرَهُ كُلَ شُرْبِ وَإِنْ بَعْدَا مَصيرِ رُهُمَا لِقُربِ (2) وهناك شعراء آخرون عاصروا هذه الفترة: كثابت السعدي و سليمان الغافقي الذي كان بإفريقية على أيام ولاية يزيد بن حاتم المهلبي . كما نذكر الجانب الآخر من الأدب في هذه الفترة وهو النثر، حين نذكر خطبة حنظلة بن صفوان الذي ثارت عليه الخوارج 121هـ، والتي مطلعها: " من حنظلة بن صفوان إلى جميع أهل طنجة فإن أهل العلم بكتاب الله و سنة نبيه صلى الله عليه و سلم ..." (3).

كما نجد إدريس الثاني في المغرب الأقصى له نصيب في الخطابة ومطلع واحدة من خطبه:

"الحمد لله أحمده و أستغفره و أستعينه و أتوكل عليه ، و أعوذ به من شر نفسي ....." (4). ومن أشهر الشخصيات العلمية و الفقهية التي كانت في المغرب في القرن الثاني نجد أبو كريب جميل المعافري ، و ابن فروح الفارسي و أبو زكرياء يحي بن عمر و صقلاب بن زياد الهمذاني و أبو عثمان حاتم بن عثمان المعافري وابن غانم ... و أسد بن الفراث و سحنون بن سعيد ... (5).

وإذا لاحظنا تلك المقاطع الشعرية في تلك الفترة والتي تكررت في كتب التاريخ وكتب الأدب نجدها قوية الأسلوب واضحة المعاني صادقة العواطف ، لا يوجد فيها تكلف ، خالية من الصيغة البيانية و التتميق البديعي لكن ما زانها هو عاطفتها الصادقة التي جعلتنا نقرأ من خلالها أفكار من عاشوا في تلك الفترة في منطقتنا العربية .

ولما كان موضوعنا هو الزهد أو شعر الزهد بالخصوص فلابد أن نذكر بعضا منه في هذه الفترة وإذا أردنا ذلك فيجب أن نوفر فسحة و لو قليلة للشاعر سابق البربري أو المطماطي حين يقول:

النَفْسُ تُكَلفُ بِالدُنْيَا وَ قَدْ عَلِصَتْ وَ الله مَا قَنَعَت نَفْس بِمَا رُزِقَت وَ الله مَا قَنَعَت نَفْس بِمَا رُزِقَت أَمْوَ النَا لذَوي الميررات نَجْمعُها

أَن السَلاَمَةَ مِنْهَا تَرِيْكَ مَا في هَا مِنَ المَعيشَةِ إِلاَ سَوْفَ يَكُفُ يِهَا وَرَوْرُنَا لِخَرَابِ الدَهْرِ نَبْنَ يَهَا وَدَوْرُنَا لِخَرَابِ الدَهْرِ نَبْنَ يَهَا

<sup>(1)</sup> رابح بونار ص 57

<sup>(2)</sup> نفسه ص 58

<sup>(3)</sup> نفسه ص 55

<sup>(4)</sup> نفسه ص 56

<sup>(5)</sup> نفسه ص 66،67،68،71،73،66.

1 that

قِسْ بِالتَّجَارِبِ أَحْدَاثَ الزَمَنِ كَا تَقْيِسُ نَعْلاً بِنَعْلِ حِينَ تَحْدُوهَا وَاللهُ مَا عَبَرْتُ فِي الأَرْضِ قَاطِرَةٍ إلا وَ صَرَفِ اللَّيَالِي سَوْفَ يَفْنيهِا (1).

والأبيات كما هو ملاحظ سهلة الألفاظ، لا تطلب جهدا لفهم معانيها أو شرحها و إن كان شعر الزهد كله واضح لا تكلف فيه، فالنفس كما يصفها سابق تتعب من أجل دنيا زائلة وهذه النفس لو تركت هذه الدنيا الزائلة لسلمت ولكانت مرتاحة، وإنها لو كانت قنوعة لكفاها ما رزقها الله و لو كان قليلا، ثم إن الإنسان نجده يكد و يجتهد لجمع المال و هو تاركه لغيره غير مستفيد منه في تلك الدار الخالدة، و أن كل شيء فوق هذه الأرض هو إلى زوال و إلى فناء لا محالة والشاعر نفسه في أبيات أخرى يطرق موضوعا زهديا آخر هو ذهاب الأمام السابقة حين يقول:

السابقة حين يقول: أَيْنَ المُلُوك التي عَنْ خَطْبَهَا غَلَقَتُ

غَرَتْ زَمَ لَ بِمُلْكِ لا دَوَامَ لَ لَهُ وَ مَلْكِ وَ مَا عَاد فِي دِي لَا مَا اللَّهِمْ وَ مَبَحَتْ قَوْمًا عَاد فِي دِي لَا مَا اللَّهِمْ

وَ تَتَبُعا وَ ثَمُود الحجر غَادَرَهُ ــــم فَكَيْفَ يَبْقَى عَلَى الأَحْدَاثِ غَابِ رُهَا

حتى سقاها بكأس المو ث ساقيها جَهلاً كما غر نفسا من يمنيها بمفظع يوم عادتهم عتواديها يبن المنون رميما في مغانيها كأننا قد أظلتنا دواهيها

(1) عبد الله كنون ،" سابق البربري شاعر من المغرب" .مطبوعات مجمع اللغة العربية .بدمشق .سوريا .1969. ص 1

(2) نفسه ص

وذكر الأمم السابقة هو أحد المواضيع التي طرقها شعراء الزهد العربي ، فتجعل المتأمل فيها يعود أدراجه إلى الطريق المستقيم بعد أن كان غر نفسه بالأماني الدنيوية. فالشاعر هنا يذكرنا بتلك الأقوام التي كانت ذات بأس وقوة فكفرت بأنعم الله فعاقبها وزالت بطريقة أو بأخرى من على الأرض كما حدث بذلك القرآن الكريم ، بتلك الديار الخاوية على عروشها(1).

و لابد أن نشيد بالثقافة الدينية للشاعر سابق المطماطي فالتناص مع القرآن الكريم واضح في قوله: "و صبحت عاد "مع الآية " (2) "ألم ترى كيف فعل ربك بعاد"

" و ثمود الحجر " مع الآية (3). "وثمود الذين جابوا الصخر بالواد"

ولا شك أن هناك آخرون ممن أثروا الحياة الثقافية في المغرب العربي خلال القرنين الأولين نكون قد غفلنا أو قصرنا في البحث عنهم، ولعل الذي ساعد في تطوير هذه الحركـــة

1 trait

الثقافية هو وجود أولئك الخطباء و الشعراء في جيوش الفتح و تلك المساجد التي كانت تبني في كل منطقة تم فتحها ، كمسجد عقبة بن نافع بالقيروان والسندي كان منارة علم وفقه تشبع بها أهل المنطقة ، ولعل تلك البعثة التي أرسلها عمر بن عبد العزيز و التي تكونت من عشر فقهاء تكون قد ساهمت بقسط كبير في التتوير و التعليم ، و كانت سببا للبذور الأولى للأدب المغربي ، و خاصة أن أغلب أدباء تلك الفترة الأولى وحتى وقت متأخر عليها كان لهم حظ من الدين أو نقول علماء فقه أو حديث أو متشبعين بالثقافة الدينية ، وهو الدافع الحقيقي لجعل أدبهم واضحا دون تعقيد متسما بالصدق والبساطة وعدم الاهتمام بالتتميق والتصنيع البيانيين (4).

#### 4. بعض المصادر و المراجع المعتمدة:

إن المجموعة الشعرية التي تمكنا من جمعها والتي تخص هذه الفترة المحددة في هذه القرون الأربعة أي من القرن الثالث الهجري إلى نهاية القرن السادس للهجري و الخاصة بمنطقة المغرب العربي هي مجموعة مهمة لكل دارس أو باحث أراد الكشف عن البنية الفكرية المغربية التي تنطلق منها جميع البنيات الأخري والتي تعبر عن ثقافة مجتمع و توجهاته ، و الملاحظ أن شعر الزهد هذا هو مشتت في تراجم الشعراء ضمن كتب التاريخ و كتب الأدب وعليه فقد حاولت الإحاطة بالمادة الشعرية اللازمة و اعتمدت على بعض من المصادر منها :

#### 1 نفح الطيب:

<sup>(1)</sup> في معنى الآية "فكأين من قرية أهلكناها وهي ظالمة فهي خاوية على عروشها" 45 من سورة الحج

<sup>(2)</sup>سورة الفجر 6.

<sup>(3)</sup> سورة الفجر .9

<sup>(4)</sup> رابح بونار .ص 53،54

1 toatt

يعتبر نفح الطيب من المصادر الأساسية للأدب العربي المغربي ، وجل الباحثين يعتمدون عليه وقد مدني بالمادة الشعرية الكافية ، وعلى الرغم من أن صاحبه خص به بلاد الأندلس إلا أن هذه البلاد لم تكن منفصلة تماما عن المغرب وكان الانتقال المتواصل سمه أولئك الشعراء 2 رياض النفوس:

إن مؤلف رياض النفوس ذخيرة هامة عند المغاربة ، فقد ترجم فيه صاحبه أبو عبد الله بن محمد المالكي لعدد من العلماء و الزهاد و النساك في القيروان و إفريقية وتعرض لأخيارهم و سيرهم و ذكر أشعارهم الزهدية ، وهو بظهر لنا الحياة الفكرية السائدة في حقبة من الزمن لتلك المنطقة و من تتقل و عاش فيها من علماء الفقه و الأدب و الزهد و التصوف . وهو الأخر يعد من طبقة الزهاد و العلماء و أصحاب المذهب السني في المغربي.

#### 3 خريدة القصر و جريدة العصر:

صاحب هذا المؤلف هو العماد الأصبهاني ترجم لجمع من الشعراء الأمة الإسلامية و ذكر بعض شعرهم ، ولقد أفادني في الثوثيق منه هو الآخر لبعض شعراء المغرب في "باب في ذكر عدة من شعراء المغرب من أهل العصر".

#### 4 الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد:

لصاحبه محمد بن رمضان شاوش الذي يطرق فيه الشاعر الفد بكر بن حماد التاهرتي بعد أن تقدم بالحديث عن حالة المغرب العربي ومدينة تيهرت بالخصوص والتي سطع نورها في سماء المغرب في القرن الثالث الهجري, وقد خص شاعرنا هذا بترجمة مفصلة.

### 1 مصادر أخرى:

هناك مصادر ومراجع أخرى أذكرها، قد كان اعتمادي عليها هي الأخرى متفاوتا، كالإحاطة في أخبار غرناطة لصاحبه لسان الدين بن الخطيب و المغرب في حلى المغرب لابن سعيد و الأدب العربي في المغرب العربي لصاحبه العربي دحو والمغرب العربي، تاريخه وثقافته لصاحبه رابح بونار و مؤلفات أخرى نتفت منها النزر القليل أو الكثير لإتمام بحثي هذا.

# الفصل الثاني

- موضوعات شعر الزهد عند المغاربة
  - 1. فكرة الموت
  - 2 فكرتا الزمان و الدنيا
  - ج.فكرتا الاعتبار و الاتعاظ
  - د. فكرتا القبور و ذهاب الأمم السابقة
    - ه.فكرة تزكية النفس
    - و. فكرتا الندم و طلب الصفح
      - ز. فكرتا الشباب و الشيب
        - ح. فكرة القناعة

#### موضوعات شعر الزهد عند المغاربة:

في هذا العنوان أحاول أن أضع موضوعات وجدتها من خلال اطلاعي على هذا النوع مسن الشعر. و لأكون محددا فكرتي أكثر أقول: عناوين لأفكار راودت أولئك الشعراء وسسارت علسى السنتهم بعد أن اختلجت في صدورهم ، و ذلك بعد طول تأمل في قضايا الكون و مصير الإنسان و الوجود و الزمن و الموت و الولوج في عالم الغيبيات مستندين ومدعومين في هذا التأمل بالدين الإسلامي الذي وضع المفاهيم لهذه الحياة الدنيوية و دور الإنسان فيها . كل هذا عبر عنه هولاء الشعراء في مواضيع عدة كذكر الموت أو الدنيا الزائلة أو الزمان أو القبر أو ذكر التوكل على الله أو الشبب الذي هو باب الخروج من هده الدنيا أو ذكر الأمم الخالية ، أو الاعتبار من تغير حال الإنسان أو محاربة النفس الطماعة في ملذات الحياة أو الخوف من كثرة الذنوب أو طلب الصفح على وعسى . هذه الأفكار النابعة من النزعة الزهدية والتي كانت تنطوي تحت محاور رئيسة كالوعظ والتذكير والحكمة حاولت تفكيكها ووضعتها كعناوين تتبعها نماذج من شعر هؤلاء المغاربة في تلك الفترة الزمنية الممتدة من بداية القرن الثالث الهجري إلى نهاية القرن السادس الهجري .

#### أ. فكرة الموت:

لعلها الفكرة الرئيسة عند شعراء الزهد . فالقلق الذي ينتاب الإنسان هو مصيره بعد هـــذه الحياة والتي بعدها – لا محالة – موت وهي ظاهرة حتمية في هذا الكون، تصيب المــؤمن كمــا تصيب الكافر ولا تختص بجنس مخلوق دون آخر ، وهي خلق من خلق الله وهي ضد الحيــاة و الموات ما لا روح فيه ، ...و الموتة جنس من الجنون و الصرع والمستميت : الشجاع الطـالب للموت ، مات : سكن و نام و بلي ... والهلاك كلمة تعني الموت الحتمي والقدر المقدور والحقيقة التامة . و قد يعبر بالموت النوم الثقيل و يستعار بها للفقر و الذل و السؤال و الهرم ... لأن النوم يزول معه العقل والحركة ... (1).

إن آيات القرآن الكريم كثيرة هي التي تذكر مصير الإنسان وتذكر بالميعاد وتجسد نهاية مسيرة الكائن الإنساني في الحياة الدنيا . وتعبر عن مصيره المحتوم الذي لابد من لقائه :" قل إن الموت الذي تفرون منه فإنه ملاقيكم ثم تردون إلى عالم الغيب والشهادة فينبئكم بما كنتم تعلمون " (2)

<sup>(1) &</sup>quot; لسان العرب " ج 2 ص 90-94

<sup>(2)</sup> سورة الجمعة الآية: 8

#### 2 traits

و قوله تعالى في سورة الأنعام: "حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا و هم لا يفرطون"(1) و قوله تعالى: "قل يتوافاكم ملك الموت الذي وكل بكم ثم إلى ربكم ترجعون "(2) ، و قوله تعالى: "فلو لا إذا بلغت الحلقوم " (3) ، و قوله تعالى: "كل شيء هالك إلا وجهه" (4) و قوله تعالى : " إليه مرجعكم جميعا ، وعد الله حقا إنه يبدأ الخلق ثم يعيده " (5)

إن التهويل الضمني في هذه الآيات من الموت جعل شعراء الزهد يخذونه هاجسا لهم في شعرهم معبرين عنه و عن هذا الهول الكائن وراءه ، و إن كان الموت هو عملية بسيطة حين نقول هو "فصل النفس عن البدن أو هو انفصال العنصر الفاعل الإنساني الذي هو النفس الباقية عن العنصر المنفعل الظرفي الذي هو البدن الفاني " (6) ، إلا أن الرعب و الخوف يكون بعد تلك العملية التي تظهر بسيطة للإنسان . قال تعالى : "ليجزي الذين آمنوا وعملوا الصالحات بالقسط والدين كفروا لهم شراب من حميم و عذاب أليم بما كانوا يكفرون " (7) و الإنسان لا يعلم الغيب لهذا فالزاهد الحقيقي يخشى أن يكون ضمن الجزء الثاني من الآية الكريمة ، فنجده يعد العدة لهذا القدر المحتوم . لكل هذا كانت فكرة الموت محورا أساسيا عند شعراء الزهد كل حسب إيمانه و عقيدته وأمام هذه الحتمية التي يجد نفسه عاجزا عن دفعها و قد تأتيه بغتة و هو منهمك في مشاغله الدنيوية فكان الموت كما تصوره الشاعر الجاهلي هو نهاية الوجود الإنساني والتوقف عن ممارسة الحياة الذي يجعله يتوقف عن ممارسة ملذات الحياة (8) .ظانا أن هذه المنية لا توجد بعدها حياة أبدية أخرى . وظانا أنها ظامرة ممارسة ملذات الحياة الحياة الدنية للذي يدة المنية لا توجد بعدها حياة أبدية أخرى . وظانا أنها ظامرة

رَأَيْتُ المَنالَيَا خبط عَشْوَاء منْ تَصبُهُ يَمُتْ و من تخطأ يعمر فَيَهْرم (9)

اعتياطية تصيب من تشاء و تترك من تشاء ، ترى ذلك في قول زهير بن أبي سلمي :

فزهير هنا يصور الموت كأنها ناقة عشواء لا ترى تضرب في الأرض دون مسار موجه.

سورة الأنعام الآية: 61

<sup>(2)</sup> سورة السجدة :11

<sup>(3)</sup> سورة الواقعة : الآية 83.

<sup>(4)</sup> سورة القصص الأية 88.

<sup>(5)</sup> سورة يونس 04.

info@islamicbrain.com موقع العلامة الشيخ عبد الكريم آل شمس الدين

<sup>(7)</sup> سورة يونس 04.

<sup>(8)</sup> عفت الشرفاوي - "دروس و نصوص في قضايا الأدب الجاهلي". دار النهضة العربية للطباعة و النشر 1979 ص 287.

<sup>(9)</sup> الأعلم الشنتمري ."شعر زهير بن أبي سلمي". تحقيق د.فخر الدين قباوة . دار الأفاق الجديدة-بيروت.لبنان ط 3. 1980 ص 25

#### Mart. C

وقد صور الشاعر المغربي المسلم الميتة أو الموت من خلال أشعاره \_ وهنا لا نخص بها غرضا دون الآخر فقد كثر ذكرها في الرثاء كما كثر ذكرها في الزهد – فهذا محمد بن أبي دؤاد يرثي محمد بن سحنون قائلا:

فالشاعر يخاطب المنية على أنها لو تركت محمدا قليلا من الزمن يعيش ما ضرها ذلك لكنه يرجع إلى أنها قضاء وقدر وكل شيء في يد الخالق، ثم يرجع من حسرته على صاحبه وحزنه عليه فيخاطبها من جديد أنها لاضير أن تكسو الآن الخليقة كلها بعد محمد ما دام أنها أخذت هذا العلم الشهير بعلمه وفقهه و زهده.

ونلج إلى ذكر الموت في الشعر الزهدي عند المغاربة ، و لنبدأ بأشهر شعرائه ألا و هو بكر بن حماد التاهرتي (-295هـ) (2) بن سمك بن اسماعيل الزناتي الذي نشأ بتيهرت و أخذ عن علمائها (3) وتوفي بقلعة ابن حمه شمال مدينة تيهرت(4) التحق ببلاد المشرق مارا من القيروان سنة 217 هـ وكل من ذكر المغرب العربي و الأدب المغربي قديما إلا و جاء على سيرته و على أنه اتصل بأهل المشرق من أمثال ابن الأعرابي الرياشي و بشر بن حجر و أبي حاتم السجستاني.

وأبي تمام و دعبل (5)، قال عنه الطمار "وهو يتزعم الحركة الزهدية في الأدب المغربي يــومئذ كما كان يتزعمها أبو العتاهية في الشرق " (6). وهو من المجيدين في الرثاء لأنه أصيب في ولده، عاش في عصر كثرت فيه الفرق من أباضية (7)، و معتزلة (8)، و صفرية (9)، و سنة .

<sup>(1)</sup> المالكي ، "رياض النفوس" ج 2. وينظر تراجم أغلبية ص 187.

<sup>(2)</sup> رابح بونار. "المغرب العربي تاريخه و ثقافته" ص 120.

<sup>(3)</sup> الدباغ "معالم الإيمان " ج 2 ص 292

<sup>(4)</sup> الأخضر السائحي. "بكر بن حماد شاعر المغرب العربي في ق 3 ".ص 14

<sup>(5)</sup> ينظر رابح بونار " المغرب العربي تاريخه و ثقافته" ص 121

<sup>(6)</sup> محمد الطمار ،" تاريخ الأدب الجزائري" ص 35

<sup>(7)</sup> الأباضية : هم أتباع عبد الله بن أباض وهم أكثر الخوارج اعتدالا ،... و أهم مراكزهم ميزاب ، غرداية - رابح بونار ص 87.

<sup>(8)</sup> المعتزلة : نشأت في العصر الأموي ...و أكثر العلماء يقولون أن رأس المعتزلة هو واصل بن عطاء رابح بونار ص 88.

<sup>(9)</sup> الصفرية : هم أتباع زياد بن الأصفر و لهم أراء.....ذكر بعضها رابح بونارفي كتابه المغرب العربي تاريخه وثقافته .ص 88.

#### 2 traits

كل هذا ولد له شعر الزهد المنبثق عن تأملاته في هذه الحياة . ونرجع إلى فكرة الموت الـــتي خاضها بكر في شعره حيث يقول :

أَيْنَ البَقَاءَ وَ هَذَا المَوْتُ يَطْلُبُنَا الْبَقَاءَ وَ هَذَا المَوْتُ يَطْلُبُنَا بَيْنَمَا نَرَى المَرْءُ فِي لَهُوْ وَ فِي لَعِبٍ وَ كُلُنَا وَاقِفٌ مِنْهَا اللهِ عَلَى سَفَرٍ فِي كُلُ يَوْمٍ نَلَايَا وَيُعْشَا نُشَيِعُهُ المَوْتُ يَهْدُمُ مَا نَبْنيه مِنْ بَدَح

هَيْهَاتْ هَيْهَاتْ يَابَكُرُ بْنُ حَمَادِ حَتَى نَرَاهُ عَلَى نَعْشٍ وَ أَعْوَادِ وَ كُلُنَا طَاعِنٌ يَحْدُوا بِهِ الحَادِي فَرَائِحٌ فَارِقٌ الأَحْبَابِ أَوْ غَادِ فَمَا انْتَظَارِكَ يَا بَكْرُ بْنُ حَمَاد (1)

إذن مادام هناك موت يطلب الجميع فلا طمع في هذه الحياة و منه فلا طمع في ملذاتها الزائلة ، هيهات من البقاء يذكر نفسه و يعظها علها تعتبر ، فالإنسان ينتظر سفرا لابد رائحه محمول علي عش فيغدو تحت التراب ويفارقه الأحباب والأصحاب. هذه هي صورة الموت الدرامية التي تحول كل ما يبنيه الإنسان في دنياه إلى خراب لا ينفعه بشيء ، فلزم على هذا الإنسان أن يتعظ و لا ينتظر و الزمن يمر ، و قد بني الشاعر أبياته هذه مخاطبا نفسه معبرا عن حالة الكل .

ويصوره بكر كذلك بأن الموت هو شيء ليس معه حيل:

وها هو بكر مرة أخرى يصورها كأنها سحاب لابد مما طل و هذا الهطول سيصيب به كل من كتبت عليه المنية و انتهى أجله ، و هو بذكر ذلك لما كبر سنة و أتته كل داهية بعد ضعف جسمه ، ثم في بيت ثان يظهر هذا الهاجس كأنه صاحب أيد يخنق بها و يضرب بها ضربات لا يمكن علاجها. فهو يصوره على أنه ينتظره كل يوم و ليلة ليأخذ روحه و قد كثر هلع حماد به حتك أضعفه و سينقض عليه، فهو قد يصبح أقواما و هم غافلون، وقد يأتيك في حين نومك و يطرق بابك ، يقول بكر:

فَقَدْ هَطَلَت حَولِي وَ لاَحَ بُرُوقُهَا إِذَا افْتَقَت لاَ يُسْتَطَاعُ رُتُوقُها وَيَأْتَيكَ فِي حينِ البيضاتِ طُرُوقُهَا (3)

سَحَابُ المَنَايَا كُلَ يَوْمٍ يُظَلَلُهُ وَ أَيْدِي المَنَايَا كُلَ يَوْمٍ وَ لَيْكَلَ لَهُ وَأَيْدِي المَنَايَا كُلَ يَوْمٍ وَ لَيْكَلَ يَوْمُ وَ لَيْكَلَ يَوْمُ وَ لَيْكَلَ يَوْمُ وَ لَيْكَ لَهُ يُصِيْبُحُ أَقُوالمًا عَلَى حين غَفْ لَة

رمضان شاوش ،" الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد" ص 80-80 و المالكي. "رياض النفوس" ج  $_2$  ص  $_2$ 

<sup>(2)</sup> أبو العرب. "طبقات علماء إفريقية و تونس" ص 246 ، رمضان شاوش "الدر الوقاد" ص 91

<sup>(3)</sup> رمضان شاوش" الدر الوقاد" ص 78

#### 2 .t. stl

#### و هذا أبو عقال بن غليون (ت 290):

و الذي توفي و هو ساجد خلف المقام (1) ، و الذي خرج من القيروان فأوطن الحرم و سكنه حــتى مات به ، يقول عن الموت منغص اللذات:

وَ لَوْ كُنْتَ فِي الدَارِيْنِ حُرًا مُدَلَلاً لَنغُصَ ذِكْرُ المَوْتِ عِنْدِي دَلاَلُهَا (2)

هذه التصويرات الشعرية التي تعبر عن الجزع و الهلع و المرارة من ذكر الموت أوالمصير المنتظر للإنسان - تجعل هذا الإنسان محاضر، يفتقد قدرة المقاومة، فيبقى مستسلما لهذا الخصالة القوي الذي حتما سيحسم النزال لصالحه، إن الهلع هو في الحقيقة ليس من المنية نفسها بل ما بعدها أي مصيره في الحياة الأبدية هو المقصود خاصة عند من يظن نفسه مقصرا في جنب الله.

وقال المتصوف الزاهد أبو عبد الله محمد بن أحمد الخياط الواعظ والذي يعرف بابــن

### قمرة (ت 386هـ)\*:

مَاذَا تَقُولُ؟ وَ لَيْسَ عنْدَكَ حُجَةً مَاذَا تَقُولُ ؟ إِذَا دُعيتَ فَلَمْ تَجِدْ مَاذَا تَقُولُ ؟ وَ لَيْسَ حُكْمُكَ جَائِزًا مَاذَا تَقُولُ ؟ وَ لَيْسَ حُكْمُكَ جَائِزًا مَاذَا تَقُولُ ؟ إِذَا حَلَلْتَ مَحَلَّكَ مَا أَنْ اللَّهُ مَحَلَّكَ اللَّهُ عَلَيْتُ مَحَلَّكَ اللَّهُ الْمَاذَا تَقُولُ ؟ إِذَا حَلَلْتَ مَحَلَّكَ مَحَلَّكَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَانَ اللَّهُ اللْمُلِمُ اللْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْكُولُ اللْمُلْمُ اللّهُ ال

لوَفْد أَتَاكَ مُنْغُصِ اللَّذَات ؟ وَ إِذَا سُئِلْتَ وَ أَنْتَ فِي غَمَرَاتِ فِي غَمَرَاتِ فَي غَمرَاتِ في غَمرَاتِ في غَمرَاتِ في غَمرَاتِ فيما تَخْلُفُ لهُ مِنَ التَركَاتِ وَلَيْسَ البُغَاةِ مِنْ أَهْلِهَا بِثَقَاتِ؟(3)

إنه يطرح هذه السؤالات عند حضور منغص اللذات و هادمها ، فهل يا ترى من يجيب وهو في تلك الغمرات و ليس ينفعك بعدها لا أهل ولا ولد إلا عمل صالح.

وهذا أبو محمد بن إسحاق ابن التبان (ت 391) عالم أهل القيروان في زمانه (4). الذي قال عنه صاحب المعالم كان متفننا في كل علم و ختم أربعة آلاف ختمة ، و قيل خمسة آلاف و بكر حتى عمى(5)، يقول أنه لابد من الاستعداد للموت و كل إنسان ذكي لابد أن يشغل ذكره بالموت ، ويتساءل كيف يلهو و هو يعلم أنه لابد راجع إلى التراب.

<sup>(1)</sup> المالكي "رياض النفوس" ج 1 : ص 527

<sup>(2)</sup> رياض النفوس ج 1 ص 541

<sup>\*</sup>انظر الدباغ .".معالم الإيمان" ج 3.ص 108

<sup>(3)</sup> نفسه

<sup>(4)</sup> نفسه ص 130.

<sup>(5)</sup> نفســه

وهذا على الحصري القيرواني (-488 هـ) يصور هول الموت بأنه سهم قاتل حين يقول:

إذًا رُعظَ السَهْمُ أَوْ عَظْ عَظْ عَظَ هُوَ الْمَـوْتُ لاَبُدَ منْ سَـهْمه وَأَنْ المَــنَايِــاً ليُدْركَنَ مــنْ قَضَاءٌ من الله لا عَاكظًا

فَسَهْمُ المَنيَة لَن يُرْعَظًا فَكَيْفَ ادرَعْنَ الكَيْ يُدْلظَا وَنِّي في الطُّريق وَ مَنْ أَرْكَظًا إِذَا جَاءَ يَأْمَن أَنْ يَعْكُظَ ا(1)

ويقول أنه لا يحلو له عيش في الدنيا من ورائه الموت:

إِذَا المرسوث من فَاتَهُ أَدْرَكا وَهُمْ بغَيْرِ التُقَى أَمْ سَكَا(2)

إِذَا ذَكَرَ المَـــوْتُ ذَا عَبْرَة

مًا سَرني العَيْشُ بَعْدَ العــــــدَا

ثم يتحول واعظا معتبرا غير خائف من هول الموت محببا فيه:

وَخَ يُر منَ الحَر عَبْدُ زَكَا (3) فَشَر منَ المَــوْت عَيْشٌ أَذَل ويقول أمية أبو الصلت (ت 529هـ) في فاجعة الموت ويصور مشهدا حضره فيقول:

> مَا أَنْشَبَتْ كُفُ المَنيَة ظَفْ رُهَا وَوَالَتُ من صَيْدِهَا ذَاتَ مَــُثَلَب وَلاَ حَيدَر ذُو لبدتين غدنفر غَضَنْفَر وَلَمْ أَرَى يَوْمًا مثْلَ يَوْمًا شَــَــهدْتَهُ وَمَا أُتَّم شَكْ وَى وَانْتحَاب فَلاَ قُلْبُ إِلاَ وَ هُــوَ دَامعٌ مُفْجــعٌ وَقَدْ كَسَفَتْ شَمْسُ العُلاَ وَتَضَاعَلَتْ

فَيُنْجِي طَبِيبُ مَنْ شَبِكَاهَا وَ طبُ به كُلَ حين من فرائسها خَلَبُ لَهُ منْ قُلُــوب الأَرْض في صَدْره قلبُ وَقَدْ غَابَ حُسْنُ الصَبْرِ وَالسَّتَحْوَذَ الكربُ دُمُوعُ البَوَاكي فيه وَاللَّوْلُوقُ الرَطْبُ وَلاَ دَمْ عِ إلاَ وَ هُــوَ مُنْهَمــل سكبُ لَهَا الشَّمْسُ حَتَّى كَادَ مصنبَاحَهَا يَخْبــُو (4)

ويقول أحد الوافدين إلى مصر من المغرب ألا و هو أبو الحكم المغربي (- 549) \* وَذَاكَ حُكْمٌ جَرَى في سَالف الأَبد وَلاَ سَبِيلَ إِلَى عَقْل وَلاَ قُــُود(5)

(1) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

للْمَنَايَا مَوَاقيتٌ مُ قَدَرَة

لَمْ تَزَلْ أَسْهُم الأَقْدَار صَلَالَتُهُ

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه

<sup>(4)</sup> محمد المرزوقي " ديوان أبي الصلت أمية بن عبد العزيز ".ص 50

<sup>\*</sup> هو أبو الحكم عبيد الله بن المظفر بن عبد الله المريني المغربي .ذكره الأصفهاني في جماعة من أهل المغرب . ينظر "خريدة القصر وجريدة العصر " ج 2 ص 488

<sup>(5) &</sup>quot;الخريدة ج 2 ص 493.

Tiant. C

إنها عنده مواقيت مقدرة من الله عز و جل و هو حكم حكم به الله على البشرية جمعاء منذ بدء الخليقة و ليس هناك رد لحكمة و لا جدال فيه .

وهذا عبد الحق الإشبيلي الأزدي(ت 581) الذي رحل إلى بجاية \*يعبر هو الآخر عن الموت حين يقول:

إِنَ فِي الْمَوْتِ وَ الْمَعَادِ لَشُ غُلاً وَادِكَارًا لِذِي النُهِ مَ وَ بَلاَغَا فَاعْتَمْ خُطَتَيْنَ قَبْلَ الْمَ نَايَا صَحَةُ الْجَسْمِ وَ يَا أَخِي وَالْفَرَاغَا(1)

فهو يحذر من الغفلة قبل أن تحضر المنية و على المرء أن يذكر و يستغل وقته و لا يهدره فيوم المعاد لابد من قدومه. و يرى أن كأس المنية لابد سائر إلى الإنسان وأن دوره سوف يحين إما آجلا أو عاجلا:

إِن كُوُوسَ الْمَوْتِ بَيِ ْ بَي ْ الْوَرَى دَائِ لِللَّهِ فَدْ حَثَا الْسَي ْ رُ وَقَدْ تَيَقَنَ بَهِ الْلَوْرُ وَمَنْ يَكُنْ فَيِ سَيْرِهِ جَائِر بِاللَّهِ مَا فِي سَيْرِهَا جُورُ (2)

وهذا أبو القاسم الفازاري ( - 627 ) الذي خرج مع أبيه إلى مكة ثم عاد إلى القيروان \*\* الذي يهوله و يروعه مصير الإنسان بعد موته فيصور ذلك حين يقول:

وَبَعْدَ المَــَوْتِ أَهْوَالُ عــِظَامٍ يَشْيِبُ لِبَعْضِهَا الطَفْلُ الصَغيرِ (3) وهذا أبو الفضل ابن شرف القيرواني (- 534) لا يهاب الموت و لا هوله و لكنه لم يجد الأحباب الذين يبكونه حين يقول:

ولَمْ أَجْزَعْ لِهَوْلِ المَصَوْتِ لَكِنْ بَكَيْتُ لِقِلَةِ الصَبَاكِي عَصَلَيَا(4) ويأتي أبو حفص بن عمر الأغماتي (603هـ)\*\*\* و يشبه الموت بالليث الذي يأتي على مكان الصيد و لما يختار طريدته فلا يمكن لها أن تفر:

<sup>\*</sup> ينظر الغبريني." عنوان الدراية" ص 73 . "بغية الملتمس " ج 2 ص 134

<sup>(1)</sup> نفح الطيب . مجلد 4 ص 326، الديباج المذهب ص 193

<sup>(2)&</sup>quot; بغية الملتمس" ج 2 ص 134

<sup>\*\*</sup> الصفدي. الوافي بالوفيات .من مكتبة الموسوعة الشعرية رقم الصفحة 16753

<sup>(3)</sup> إبراهيم الدسوقي ، جاد الرب . " شعر المغرب حتى خلافة المعز " ص 267

<sup>(4)</sup> نفح الطيب ج 3 ص 208

 $<sup>^{***}</sup>$  سكن فاس ، وولي قضاء تلمسان ." أز هار الرياض". ج 2 ص 361

2 .t. stl

وَلَصَحِنْ أَيْنَ مِنْ أَجْلِ فِرَارِ بِكَأْسِ فيهِ عُقْرُ لاَ عصصَقَارِ فَمصَالِ الطصريدة فيه قَرار (1) وَكُمْ رَامُوا السفرَارَ مِنْ الرَزَايَا تُدَارُ عَلَيْهُمْ حَـمُو المَـسَنَايَا إِذَا مَا اللَّيْثُ أَصْبَحَ فِي مَــَحَلِ

شكوته إلى من هو مصاب بالموت مثله:

أَمُوتُ وَأَشْكُو إِلَى مَنْ يَمــُــو

وهذا الأمير بن عبد المؤمن سليمان بن عبد الله الزناتي (ت 604هـ) ، يتذكر الموت فيقول : إِذَا مَا ذَكَرْتُ المَوْتَ فَاضَتَ مَدَامِعِي عَلَى كُلِ مَا فَرَطَتُ فَيْضَ السَحَائِبِ (2) وهذا الجياني عبد الله بن محمد بن فرج (ت ؟) من أعلام سبتة (3) يتساءل عن تكفير

تُ بِمَاذَا أَكْفُ رُ هَ ذَا بِمَا ؟ (4)

(1)" نفح الطيب" ج 3 ص 209

#### ب. فكرتا الزمان و الدنيا:

إن الزاهد المغربي عاش تلك الصراعات المذهبية من شيعة و خوارج وسنة والصراعات السلطوية من حكم أموي وعباسي، وشاهد تلك الدويلات تميل إلى جهة و تتحرف عن جهة، جعله كل هذا يكون حكيما (1). وجعله يميل إلى عكس مسار الحياة الدنيوية و يزهد فيها متيقنا أنها حالة مؤقتة و ستزول، ومن هنا تظهر فكرة الزمن الذي قد يقال لساعات الليل و النهار أو

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية).

<sup>(3)</sup> المقري التلمساني " أزهار الرياض" ج 1 ص 156. " جذوة المقتبس" ج 1 ص 253.

<sup>(4)&</sup>quot; بغية الملتمس" ج 2 ص 134.

قد يقال زمن طويل و زمن قصير (2). و هو العصر و الدهر و الفصل و اليـــوم و الليلـــة و الشهور، كما الدنيا هي في حد ذاتها زمن معين.

و الزمن والزمان هو عند بن منظور اسم لقليل الوقت وكثيره ....وأزمن الشيء: طال عليه الزمان والاسم من ذلك الزمن والزمنة.....والدهر والزمان واحد...والزمان يقع على الفصل من فصول السنة. (3)

والزمن من الأمور التي شغلت تفكير لإنسان منذ القدم وقد حاول تفسيره لأنه شـــيء غيــر مادي أي غير محسوس ولكن الإنسان يشعر به ويستعمله في تقدير أموره وحركة الأشياء وتغيراتها هي التي جعلت هذا الإنسان يلاحظ الزمن ومروره.قال تعالى "هو الذي جعل الشمس ضياء والقمر نورا وقدره منازل لتعلموا عدد السنين والحساب، ما خلق الله ذلك إلا بالحق، يفصل الآيات لقوم يعلمون"(4) فعلم عدد السنين لا يكون إلا بحركة القمر. وحياة الإنسان هي جزء من الزمن أو الدهر قال تعالى "هل أتى على الإنسان حين من الدهر "(5).وقد بدأ الشعراء في لوم الزمن وإنما يلومون شيئا خفيا لم تتفق البشرية على تحديده واعتبرته أحد المطلقات.

والدنيا هي من دنا من الشيء دنوا و دناوة: قرب، و في حديث الإيمان: ادنه هو أمر بالدنو و القرب ، قال : الليث و سميت الدنيا لدنوها ، و لأنها دنت و تأخرت الآخرة .(6) وقد قال عنها المسيح "الدنيا لإبليس مزرعة وأهلها له حراث". (7)

وقال عنها لقمان لابنه: "يا بني بع دنياك بأخرتك تربحهما جميعا، ولا تبع أخرتك بدنياك تخسر هما جميعا".(1)

ولقد اعتبر الشاعر المغربي موضوع الزمن بكافة ماهياته أهم شيء في حياة الإنسان ، نتيجة خوفه و ذعره الشديد من تقلبات الدهر وخداع الدنيا فيندم على ما فات فيجعله ذلك يتهم و يذم هـذا الزمن و كل وفق إحساسه وشعوره ،فإما يشارك الآخرين في هذه الحياة أوينعزل عنها تمامـــا ، و في هذا الصدد نطرق بعض ما وجدناه من شعر مغاربي دل على ذلك .

<sup>(1)</sup> ينظر العربي دحو ، الشعر المغربي من الفتح إلى نهاية الإمارات الأغلبية و الرستمية و الإدريسية ص 54

<sup>(2)</sup> بن الأثير – " الكامل"، دار الكتاب العربي – بيروت لبنان : ج 1 ص 10

<sup>(3) .</sup>ينظر " لسان العرب "في مادة "زمن"

<sup>(4)</sup> الآية 5 من سورة يونس

<sup>(5)</sup> الآية (1) من سورة الإنسان

<sup>(6)</sup>ينظر "لسان العرب" في مادة "دنو"

<sup>(7)</sup> الحصري . "زهر الآداب" ج 4 ص 7

#### 2 traits

يقول أحمد بن أبي سليمان داود الصواف (-291): \*

أَرَى الدُنْيَا تَغْمُرُهَا اللّهِ لَلْهِ وَأَيامًا مُؤلَفَ فَ شُهُورَا أَرَى يَوْمًا يَجِئُ بِكُلِ خَ يُرْ ويَوْمًا بِالحَ وَادِثِ مُسْتَطِيرًا (2)

معبرًا عن الخير الذي يأتي به هذا الزمن و السرور التي تندس في أيام أخرى .

وها هو متشائم من الزمن ومن أحداثه ويشكوه حين يقول:

أَلَمْ تَرَ أَن الدَهْرَ أَوْقَرَ أَهْلَهُ هُمُومًا، وَ أَنَ الْعَيْشَ صَارَ مُنْكَرَا فَمَا حَلَ يَوْمٌ فيه إلا بِفَجْعَة وَأَنْتَ لأُخْرَى فيه مُنْتَظِرُ غَدَا فَمَا قَرَتْهُ إلا سَتُصبِحُ مُفْرَدَا (3)

ولقد شكا الدهر كذلك علي الحصري (-488) \* \*حين يقول:

وَاحْذَرِ مِنَ الدَهْرِ طَارِقِاتٍ كُمْ يَخِلُ مِنْهَا ذُرَى وَقَيِعَة وَاحْذَرِ مِنَ الدَهْرِ طَارِقِاتٍ كَمْ يَخِلُ مِنْهَا ذُرَى وَقَيِعَة وَاللَّهُ الدَهْرِ فِي شَتَى وَهَذِهِ يُسْرُهُا وَقَيِعَة (4)

وهذا أبو عقال بن غلبون (- 290) :يشكو اعتداء الزمان عليه حين يقول:

إِن الزَمانَ عَدَا عَلَى فَزَادَنِي عِلْماً بِأَنكَ سَيدِي تَحْقِيقاً (5)

لكنه يتوجه إلى الذي خلق هذه الدنيا وهذا الزمان فيرتاح عندما يجدهما مسيرين، فيحاول أن يتحكم

فيهما فليس هما القوة الأخيرة ، فيرجع ويتدارك ما فاته :

فَلَئِنْ مَضَى صَدْرَ الزَمَانِ بِصَفْوَةٍ فَلأَخْدِمَهُنَ لِسَيِدِي المَنانِ (1) و هذا سعيد بن الحداد: (ت 302 هـ)\* يصور لنا سخطه على هذا الزمن المتقلب معبرا عن حياة الجتماعية عاشها:

مَازِلْتُ مِنْ حَادِثَاتِ الدَهْرِ مُتَعَجِبًا حَتَى اِنْقَضَى عَجَبِي بَعْدَ الثَلاَثُمَائَة لَا بَارِكَ اللهَ فِي عَلَا الثَلاَثُمَائَة كَانَ مَختبئه لَا بَارِكَ اللهَ فِي عَلَا الثَالِ فَي سَنَة في عَلَا اللهَ في عَلَا اللهُ اللهُ في عَلَا اللهُ في عَلَا اللهُ في عَلَا اللهُ في عَلَا اللهُ ال

<sup>(1)</sup> الغز الي." الإحياء" ج 3 ص 208

<sup>\*</sup> كان تلميذ سحنون ، اشتهر بالحكمة . رابح بونار ص 82.

<sup>(2)</sup> القاضي عياض ترتيب المدارك ، تحقيق محمد الطالبي ، نشر الجامعة التونسية 1968 ص 509

<sup>509</sup> س ج 1 س النفوس ج 1 ص 509

<sup>\*\*</sup> هو أبو الحسن علي بن عبد الغني الحصري الكفيف .ينظر الأدب العربي في الأندلس والمغرب. مطبعة جامعة دمشق.سوريا 1983

<sup>(4)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(5)</sup> المالكي. "رياض النفوس"ج 1 ص 532

عَادَت أَسَافلَ لهُ طَرا أُعَالِيه وَلا أَعَالِي وَإلا وَهِيَ مُنْكَفدَ ـ ق (2)

وهي شكوى صارخة لسعيد من الزمن حين تلحظ قوله" لا بارك الله في عام .."

ولهذا قال مالك بن دينار: بقدر ما تحزن للدنيا يخرج هم الآخرة من قلبك و بقدر ما تحزن لآخــرة يخرج هم الدنيا من قلبك "(3)

وهذا أبو الفضل ابن شرف القيرواني (-534هـ): يقول

منَ الدُنْيَا وَلاَ أَدْرَكْتَ شَيْئَا أَقْلُبُ نَادمًا كَلْتَكَا يَدَيَا وَلاَ عَرَفَت بنُوه مَا لَديَا زَمَانٌ سَوْفَ أَنْشُرُ فيه نَشْرًا إِذَا أَنَا بالحَمام طُويتُ طيا (4)

لَعُمْرِ آكَ مَا حَصَلْتَ عَلَى خَطَر وَمَا أَنَا أَخْرُجُ منْهَا ســــــُبيــــًا وَأَن الدَهْرَ لَمْ يَعْلَمْ مَـكَانـــي

هو الآخر يحذر من الدنيا وأن كل إنسان سوف لن يدرك منها شيء و إن طاوعها سوف يندم حتما فهذه الدنيا تقبل عليها الأنفس لترتكب المعاصى ومن أراد أن يتصدى لها لابد أن يزهد فيها . وهناك من أعلن الحرب على الدنيا وحمل السلاح لها وعرف أين يهزمها كمثل ابن شرف (ت 367هـ) حين يقول:

و إلا على الأخرى بوصلة محراب بمحْناة مَكْذُوبٌ وَ مَدْحه كاذَاب (5)

سَأَبْقَى عَلَىَ الدُنْيَا بصوالَة حراب وَ لاَ خَيْرَ في عَيْش يَكُونُ قُوامَة

ويحذر القاضي أبو العباس ابن الغماز البلنسي (ت؟) نزيل تونس و قاضيها: من تفويت الزمن في غير الخوف من الله عز و جل، ويحرض على الأعمال الحسنة في الدنيا التي تتفع يوم الحساب حين يقول:

> وَلاَ لَحْظَةً إلاَ وَقَلْبَكَ وَاجِفٌ إِذًا طُويَتْ يَوْمَ الحساب الصَحَائفُ. (1)

إِيَاكَ أَنْ تَمْضي في الدَهْر سَاعَةً فَبَادر ْ بِأَعْمَال يَسُرُكَ أَنْ تَلَرَى

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ص 541.

<sup>\*</sup> ترجمته في" رياض النفوس" ج 2 ص 57.

<sup>(2)</sup> المالكي "رياض النفوس" ج 2 ص 110

<sup>(3)</sup> الغزالي . "إحياء علوم الدين" ص 208.

<sup>(4)&</sup>quot; نفح الطيب" ج 3 ص 208

<sup>(5)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

وهذا بكر بن حماد صاحب الثقافة الدينية العالية يصور لنا مرور الزمن بمعناه الليالي على الذات الإنسانية اللاهية التي لم تتوصل إلى الدواء بعد و هذا الزمن هو زمن سريع قد لا تدركه هذا الذات المنغمسة حتى يمر:

> وَيُبِدي رَبِي خَلْقَهُ وَ يُعيد (2) تَمُرُ اللَّيَالِي بالنُّفُوس سَريعة

وهذا الشيخ أبو على الطليطلى المغربي(ت؟) \*: وقد ذكره صاحب الخريدة في باب "جماعة من أهل المغرب" ، قد مل من الدنيا والعيش فيها و استبين أن الإقبال عليها ينقص من التمسك بالدين

> قَدْ مَلَلْتَ العَيْشَ في دَار دُنْياً حُلْوُهَا مُسِرٌ فَمَا إِنْ تَمَلُ وَ أَرَى دينِ نِي فيها عَيَانًا كُلُمَا أَكْثَ رِبْ مَنْهَا يَقَلُ فَإِذَنْ لَوْ كَمُلُتُ يَضْ مَحلُ (3)

كُلَمَا زَادَتْ يَزيدُ انْـــتقَاصـــًا

وهذا ابن جبير (ت 614 )\*\* يقول:

عَجِبْتُ لِلْمَرْءِ فِي دُنْيَاهُ تُطْعِمُهُ فِي الْعَيْشُ وَالْأَجَلِ الْمَحْتُومُ يَقْطَعُهُ

هي الحيرة الدائمة" عجبت" التي تتتاب الإنسان حين يتأمل في هذه الدنيا، لكنه يدرك حقيقة هذا الزمن المتكرر من ليل و نهار وقد ظل يأمل في هذه الدنيا ولكن الدهر قد غره وغدر بــ بعــ أن ظنه صاحبه واستأنس له . ومع ذلك ما عليه سوى الصبر رغم علمه بحقيقتة:

أَعْمَى البَصِيرَة وَالْآمَال تَخْدَعُهُ يَمْشي وَيُصبْحُ في عَشْوَاء يَخْبُطُهَا صَبَرْتُ عَلَى غَدْر الزَمَان وَحقده وَشَابَ لي السُّمُ الزعَاف بشَهده (1)

وهذا موسى بن بهيج المغربي الأندلسي (ت ؟.) : يجعل الدنيا كوقت قصير وهي ساعة فالأحرى بالإنسان أن تكون هذه الساعة في طاعة الله ، حين يقول :

> فَاجْعَل السَّاعَةُ كَطَاعَة إنَّمَا دُنْيـــــــَــاكَ كَسَاعَة وَ اجْتَ هِدْ مَا قَدْرَ سَاعَة (2) احْذَر ْ التَقْصِيرَ فيهَا

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب" ج 3 ص 321.

<sup>(2)</sup> الأخضر السائمي ."بكر بن حماد "شاعر المغرب العربي في القرن 3 " ، ص 88

<sup>\*</sup> كان حيا سنة 524 هـ. "الخريدة "ج 2 ص 498

<sup>(3) &</sup>quot; الخريدة " ج 2 ص 498

<sup>\*\*</sup> هو أبو الحسن محمد بن أحمد بن جبير صاحب الرحلة ، و الذي سكن سبتة .توفي بالإسكندرية سنة 614 هـ . .ينظر " شجرة النور الزكية "ج 1ص 174 .

<sup>(4) &</sup>quot; نفح الطيب " المجلد 2 .ص 490 . "شجرة النور الزكية". ص 174.

### يقول أبو الصلت أمية بن عبد العزيز (ت 529هـ)

سكَنْتُكِ يَا دَارَ الفَنَاءَ مُصَدِقًا بِأَنِي إِلَى دَارِ البَقَاءُ أَصِيرُ

و أعظمُ مَا في الأَمْر أني صائر اللهِ عادل في الحُكْم لَيْسَ يَجُورُ (3)

قد أيقن أمية حالها وعلم كيف يتعامل معها وأنها فانية " يا دار الفناء " ، وأنه لابد ذاهب السبي دار أخرى أبدية "دار البقاء" فيطلب الرحمة عله ينجو يوم الحساب.

فهذا الإنسان منذ و لادته يرتبط بالدنيا فإما تتحكم فيه فيجعلها في قلبه كما قال أبو الأصبع عبد العزيز بن على المعروف بابن الطحان الاشبيلي (ت 559)

دَعِ الدُنْيِ الْمُنْيِ عَنِ رَشَائِقِهَا سَيُصْ بِحُ عَنِ رَشَائِقِهَا

هَلاَكُ المَصَرِّء أَنْ يُضْمى مُجَصِدًا في عَلاَئقهَا (4)

وهذا القاضى الكبير الأستاذ الشهير أبو العباس أحمد بن الغماز البلنسى- نزيل إفريقيا-يندب حظه السيء الذي جعله يضيع عمره في دنيا أحبها وآخرة نفرها وقد عبرعن العمر هنا بالزمان وهو دلالة على العمر الطويل ، و قد علم أن هذا الزمن الذي مر لا يرجع لينتفع فيه :

تَقْضِي الزَمَانَ فوا حسرتي لِمَا فَاتَ مِنْـــهُ وَ مَا ضيعِــاً

تَقَضى الزَمَانَ وَ لا مَطْمَع لمَا قَدْ مَضَى منْهُ أَنْ يَرْجِعَا (5)

والحسرة القوية التي أصابت الشاعر تظهر في عبارة " وا حسرتي ... " فهو يستغيث ضمنيا و الندم مصور في كلا البيتين حين يكرر عبارة "تقضى الزمان ".

فالأولى كانت للاستغاثة عل وعسى والثانية هو آيس من رجوع هذا الزمان أو العمر .

وهذا أبو زيد الفازازي \*(ت 627هـ) نزيل تلمسان والذي مات بمراكش ، يندب حظه أنه سار في درب الدنيا التي تظهر السلم و تدس الغدر والخداع:

صبوت إلى الدنيا وذو اللب لا يصبو وغرك منها السلم باطنها حرب (1)

وها هو أمية بن أبى الصلت (ت 529 هـ) يسخر منها و قد علم أنها غير باقية و هيهات أن يأمل فيها أو منها أو يأخذ منها شيئا:

<sup>(2) &</sup>quot;المصدر السابق. المجلد 2 ص 220.

<sup>(3)</sup> محمد المرزوقي " ديوان أبي الصلت أمية " . المصدر السابق المجلد 3 ص 297.

<sup>(4)</sup> نفح الطيب المجلد 2 ص 634

<sup>(5)</sup> نفح الطيب ج 4 ص 340

تُضَايقُنا الدُنيَا وَ نَحْنُ لَهَا نَهبُ مًا وَهَبَـت إلاً اسْتَـرَدَتْ هبَاتهــاً تؤمل أَنْ يَصنفُو بهَا العَيْشُ ضلّة أَلاَ إِنَّمَا أَيِكُمُ الدِّيكَاة بأُسْرِهَا

و تُوسِعُنا حَرِيبًا وَ نَحْنُ لَهَا حَرِيبُ وَجَدُوكَ اللَّيَالَي إِنْ تحققتها سَلْبُ وَهَيْهَاتَ أَنْ يَصِفُو لسَاكنهَا شُرْبُ مر احلٌ تطويها و نَحْنُ بها ركْبُ (2)

و هذا أحمد بن يزيد بن عبد الرحمن الأموي (ت 625) \*\* يشبهها بالراح العنيفة التي أضرت أكثر مما نفعت:

أراد مديروها بها جلب الأنس فعاد الذي رامو من الأنس بالعكس(3) فلما أداروها أثارت حقــــودهم

أما على بن عبد الله النميري الششتري (ت 608 ) \*\*\*: فيرى أنه لم يبالي بالزمن أو الدهر أو الدنيا لأنه كان تائها في التجرد ساكن مع الفقراء ، فهو لم يعب الدهر بل ترفع عنه حين لم ينطو تحت لوائه:

> لَقَدْ تُهْتُ عَجَبًا بِالتَجَرُدِ وَ الفَقْر فَلَمْ أَنْدَر جْ تَحْتَ الزَمَانِ وَلاَ الدَهْــرُ فَعَبْتُ بِهَا عَن عَالَم الخَلْق وَ الأَمْــرُ جَاءَت لقَلْبى نَفْحَةٌ قُدُسيةً طَوَيْتُ بسَاطَ الكَوْن وَالطَيُ نَشَرَه

وَمَا القَصدُ إلا التَراكُ للطّي وَ النّشرُ (4)

#### ج. الاعتباروالاتعاظ:

إن هذه الفكرة تأكدت لدي لما كنت أتصفح تلك المدونة الشعرية الخاصة بشعر الزهد لدى هؤلاء الشعراء وقد يوافقني فيها البعض وقد يخالفني في اختيارها أو حتى في تسميتها آخرون ولنأخذ نماذج من هذه الفكرة ونبدأ بالشاعر:

أبو عقال غلبون بن الحسن بن غلبون (-291هـ) يقول عند توبته بأن سبيل الله والصراط المستقيم يجعلك تترك كلما يلهيك عن دينك من أهل وغير ذلك:

<sup>\*</sup>المعروف بابن يخلفنن ، ترجمته في" تحفة القادم" ص 274. " المعجب" ص 230

<sup>(1)</sup> ينظر الموسوعة الشعرية (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(2)</sup> محمد المرزوقي." ديوان أبي الصلت أمية بن عبد العزيز".

<sup>\* \*</sup>قاضى الجماعة بمراكش. ينظر "الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث "(قسم المكتبة "من الوافي بالوفيات رقم الصفحة 6267")

<sup>(3)</sup> التكملة ص 141.

<sup>\* \* \*</sup> ذكره صاحب عنوان الدراية في من كان في بجاية . ينظر "الإحاطة" ج 4 ص 220

<sup>(4) &</sup>quot;الإحاطة في أخبار غرناطة" ج 4 ص 220.

أَبْصر ْ بِالْقَلْبِ سَبِيلَ الرُشْدُ وَجَدَ فِي السَيْرِ إِلَى رَبِيهِ فَقَدْ سَارَتْ الدُنْيَا بِأَقْطَ اللهُ ال

فَبِ ابَنَ الأَهْلَ مَعًا وَ الولَد مُشْمَــرًا يَطْلُبُ مُلْكَ الأَبَد عَلَيْه كَالسَّجْن فَمِنْهَا شَردِ(١)

و يقول و اعظا ناصحا:

وَ يَتَخَبَطُ في الدَاجيات القتَادَا

أَيًا منْ يـــــرَى الرُشْدَ في غَيه تجَاف بنَفْس كَ عَنْ حَتْفها وخُ ذْ لأَمَانكَ منْكَ انْقيادَا أَج بِ دَاعي الله لاَ تَعْصه فَقَدْ جَادَ بالنُصنْح جَهْرًا وَنَادَى (2)

وهذا داوود الصواف (ت 291) يقول كغيره من الشعراء المغاربة الذين تشبعوا بثقافة الدين الحنيف هذه الأبيات التي ندرجها في فكرة الاعتبار والوعظ الذي أكثروا منه ، وهو واجب الدعوة والنصح وفي الأبيات يلحظ شيئا هاما وهو الرسوخ الواضح والبين للآيات القرآنية في صدور هؤ لاء الشعراء:

> وكم من طالب المسسل يسعن فَصنارَ بَوَدُ أَنْ لَوْ كَيِسانَ أَمْسَى وَقَدْ حَبِسَ اللسَانَ فَلاَ كَلَلَمُ فَإِمَا مُؤْمِنٌ بِــَــرِّجُو خَلاَصا فَويَالٌ لِلْشَصَعِي إِذَا تَصَرَدَى إلا نـــان تَلْظيهَا شَديدُ و طُوبــَــــــــى للْـــسَعيد إذًا حَبَاهُ

وَيَرْكُبُ في مَطْلَبه البُحُورَا وَلَيِ سُسَ بِمَالِكَ مِنْهُ نَقِيرًا وَقَدْ سَمعَ الصياحُ المُسْتَطيرَا وَ إِمَا كَافَرٌ يَصْـلَّى سَعيــرَا وَصَارَ إِلَى التي سَاءَتُ مُصـيـرًا وَتُرْفُرُ فِي تَغيـــــظُهَا زَفيــرَا إِلَّهَ الْعَرِيْشِ فِي الْفَرِدُوسَ حُـورَا(3)

وطَابَ لَهُ الجانَانُ الخُلْد حَالاً وصَـــارَ شَرَابَهُ مِنْ سَلْسَــبيلاً و يقول أيضا:

يَا لَذَةً لَمْ يَبْق كَي إِلا إِذْكَارَهَا وَمَا اللَّهُو ُ إِلاَّ حُلْمُ يَقْظَانَ صَلَادَق

أَحَــلُ لَهُ مَعَ الذَهَبِ الحَرِيرَا وَأَنْهِ اللَّهِ الرَّا مُفَجَرةٌ خُمُورَا(1)

فَحَسْبي منَ اللَّذَات ذكْري لَهَا حَسْبي قَدْ يَحْلُمُ النُوامُ بِالصِدْقِ وَالكَدِبِ(2)

<sup>(1)</sup> الدباع." معالم الإيمان" ج 2 ص 219.

<sup>(2)</sup> العربي دحو. "الأدب االعربي في المغرب العربي".ص 256.

<sup>(3)</sup> المالكي ."رياض النفوس" ج 1 ص 513

#### 2 traits

إن لذات أو ملاذ الحياة هي شيء آني غير دائم فهو عابر لا محالة قد يبقى ذكره فحسب وما هي إلا كأحلام اليقظة قد تصدق وقد تكذب.

وهذا أبو بكر محمد بن مسعود التميمي (ت 344ه-) \* يقول ناصحا كل من بحث عن السعادة ولم يجدها:

إِذَا القُصُوتَ تَأْتِي لَكَ وَالصَحَةُ وَ الأَمْنِ نُ وَأَصْبُحَتُ ذَا حَزْنَ فَلاَ فَارَقَ كَ الْحَزْنُ(3)

إن كل من كثر كلامه كثر غلطه و لابد ستأتي بعد ذلك المعصية التي تضع في خانة المسيئين الذا نجد أبو بكر كذلك ينصح كل إنسان سعى للصلاح والفلاح بأن يلجم لسانه:

سِجْنُ اللِسَانِ هُوَ السَلَامَةُ لِلْفَتَى مِنْ كُلِ نَلِزِلَةٌ لَهَا اسْتَتْصَالِ اللهِ المِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُلْمُلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِلْمُلْمُلْمُ

وهذا علي الحصري القيرواتي (-488<sup>-</sup>) يعود إلينا في هذه الأبيات واعظا كــل مــن أراد بيــع الآخرة بالدنيا وملذاتها ويحذره من الانصراف عن دينه ويستبدله بالهوى الدنيوي الزائل:

إِيَاكَ بِالبَ خُسِ أَنْ تَبِيعَهُ
مَنْ يَصَمْ فَيهِ يَكُنْ تَبِيعَهُ
مَنْ يَصَحْلُ مَنْهَا ذَرَى وَقَيِعَهُ
لَمْ يَصَحِلُ مِنْهَا ذَرَى وَقَيِعَهُ
وهَذه سِرُهَا وَقَيِعَهُ

دي نُكَ أَغْلَى ال عُلوُقِ عَلْقًا صَلِمَ السَّعُلُوقِ عَلْقًا صَلِمَ اللَّهِ مُ سَنَّقَيمٌ وَاحْدَر مِنَ الدَهْرِ طَلَارِقَاتٌ وَقَائَ مَنَ الدَهْرِ طَلَارِقَاتٌ وَقَائَ مَنَ الدَهْرِ في شَرِقَاتٌ وَقَائِمَ مَنَ الدَهْرِ في شَرَتَى

وهذا أبو العباس بن الفضل ابن نصر الباهي (بن رايس) (ت؟) (1) يقول:

مَاذَا تُريبِ كَ حَوَادِثُ الأَرْمَانِ وَصُـرُوفُهَا وَطَـوَارِقُ الْحَدَثَانِ وَالْجَارِيَاتُ السَبِعْ فِي الْفُلْكِ الذي يَجْرِي بِتَسَقْدِيرِ الْعَظَيِمِ الشَانِ(2)

إنه يتأمل تلك الأحداث المتكررة وغير المتكررة عبر الزمن ويعتبر منها ثم يسلم أن تلك لها صاحب عظيم الشأن هو الذي يسيرها كيف يشاء.

<sup>&</sup>lt;del>(1) المصدر السابق ص 513 .</del>

<sup>(2) &</sup>quot;خريدة القصر" ج 2 ص 259.

<sup>\*</sup> هو محمد بن مسعود أبو بكر التميمي إمام الجامع بالقيروان. ينظر. المالكي "معالم الإيمان" ج 3 ص 53.

<sup>(3)</sup> المالكي" معالم الإيمان" ص 53.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه ص 53.

<sup>(5)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

2 trait

وفي الاعتبار من كيد الزمن وخداع الدنيا وقرب الأجل يذكر أبو الوليد الباجي سليمان بن خلف (-474) نفسه و الآخرين حين يقول:

إِذَا كُنتُ أَعْلَمُ عِلْمًا يَقِينًا بِأَنَ جَمِيعَ حَيَاتِي كَسَاعَةٍ فَي صَلاَحٍ وَ طَاعَةٍ (3) فَي صَلاَحٍ وَ طَاعَةً (3)

ولنختم فكرة الوعظ والاعتبار بهذه الأبيات لعبد الحق بن عبد الرحمان \*\* (ت 581 - التي يجعل فيها الموت والمعاد واعظا و يجعلها الشغل الذي لا بد - أن يشغل الإنسان نفسه به وعلى هذا الإنسان أن يغتنم صحته وشبابه قبل أن يأتي عليه الزمن وتدركه المنية:

إِنَ فِي الْمَوْتِ وَالْمَعَادِ لَشُ عَادِ لَشُ عَادِ لَشُ عَادِ لَشُ عَادِ لَشُ عَادِ اللهِ عَالَمَ اللهِ عَادَ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُوالِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُوا عَلْمُ عَلَيْكُوا عَلَيْك

وهذا أبو مدين شعيب (-594هـ) يرى رؤيته الخاصة لهذه الحياة الدنيا حين يرى لذة العيـش والسعادة هي في عيشة الفقراء وهو يرى أنه لابد من التأدب بآدابهم ولديه كـذلك جملـة مـن المواعظ في هذا النحو:

مَا لَذَةُ العَيْشِ إِلاَ بِصُصِحْبَةِ الْفُقَرَا فَاصْحَبْهُمْ وَ تَأْدَبْ فِي مَجَالسَهُمْ وَاسْتَغْنِمْ الوَقْتَ وَ احْضُرْ دَائِمًا مَعَهُمْ وَلاَزَمْ الصَمْتَ إِنْ سُئَالَ الْتَ فَقُلْ

هُمْ السَلاَطينُ وَ السَادَاتَ وَ الأُمرَا وَخَلِ حَظَكَ مَهْمَا خَلَف وُرَا وَاعْلَمْ بِأَن الرِضَى يَخُصُ مَنْ حَضرَا لاَ علْمَ عنْدي وَ كُنْ بالجَهْل مُسْتَتيرا(5)

وَلاَ تَرَا الْعَيْبَ إِلاَ في كَمُعْتَقَدَا حُطَ رَأْسِكَ وَاسْتَ خَفْر ْ بِلاَ سَبَبِ إِنْ بَدَا مِنْكَ عَيْبٌ فَاعْ تَرف ْ وَقُمْ وَقُمْ وَقُلْم وَقُلْم وَقُلْم وَقُلْم الله البضا:

كُلُ يَن المَقْدُورِ قِسْمَتَهُ

عَيْبًا بِ مَنتراً وَقُمْ عَلَى قَدَمِ الإِنْ مَ الْمِينًا لَكِنَهُ اسْتتراً وقُمْ عَلَى قَدَمِ الإِنْ مَ الْمِنترا وَجُهُ اعْتِذَارِكَ عَمَا فِيكَ مِنْكَ جَراً (1)

قَوْمٌ تَرْقُوا وَ قَوْم في الهَوَى سَقَطُوا

<sup>(1)</sup> كان فقيها صالحا...سكن سوسة ثم انتقل منها إلى القيروان . ينظر "معالم الإيمان "ج 3 ص 55.

<sup>(2)</sup> المالكي "معالم الإيمان "ج $_{6}$  ص 55." الدولة الموحدية بالمغرب في عهد عبد المؤمن بن علي " ص 343.

<sup>(3) &</sup>quot; الخريدة "ج  $_2$  ص 697.

<sup>\*\*</sup> يعرف بابن الخراط نزل بحاجة عند الفتنة التي وقعت بالأندلس عند انقراض الدولة اللمتونية ." الديباج المذهب " ص 193

<sup>(4) &</sup>quot; نفح الطيب " المجلد 4 ص 329 . "الديباج المذهب"ص 193.

<sup>(5)</sup> بن مريم " البستان " ص 11

حــــُكُمٌ منَ الله عَدْلٌ في بَريَـــته فَرضٌ عَلَيْنَا لَهُ التَسْليمُ مُشْــتَرَط مَنْ تَصَدَى لِحُكْم اللهِ مُعْتَرِضًا فَقَدْ تَصدَى لَهُ الخذْلاَنُ وَالغَالَطُ(2)

إن أبا مدين شعيب الزاهد يؤدي واجبه النصحي والوعظي حين يحدد للمرء وجهة لا بد أن ينتهجها ، فإما يكون ممن نجا أو يكون ممن هلك ، هذا حكم الله في خلقه و لا يمكن للمرء أن يتصدى لحكم الله ويعترض على قدره.

وهذا أبو حفص بن عمر الأغماتي (ت 604 م) يقول عن الغافل الذي لا يبصر الأمور كما هي على حقيقتها ويبصرها على مظهرها.

وعَيْ نَيْكَ غَمضْهُمَا تُبْصِلُ إِذَا أَرْسَلَ الطَّرَائي عَمَى البَصَرُ الْفُؤَاد وَبِرَسِعْضَ الْمَرَائي عَمَى البَصَرُ فَإِنْ تَرْعَ قَ لِمُ تَنْظُرُ (3)

بِلَقْبِكَ يَا غَافِ لَلَّ فَأَنْظُر ْ وَ آفَ عَيْنَه وَأَلْبِ الْفَتَى عَيْنَه

وهذا بن جبير (ت 614 أمال في هذه الأبيات من المرء الذي يزرع الآمال في هذه الدنيا ناسيا مصيره ومآله الحقيقى:

> عَجِبْتُ للْمَرْء في دُنْياً هُ تُطْعمُ هُ يُمْسِي ويُصبِحُ فِي عَشْوًا هُ يَتَخَبَطُهَا و بقول أبضا:

النَّاسُ مثل ظُرُوفُ حَشْوها صَبْرُ تُغْر ذَائقَهَا حَتَى إِذَا كَشَــَهُتَ

أَعْمَى البَصِيرَةِ وَ الْآمَالِ تَزْرَعُهُ (4)

في العَيْش وَالأَجَلُ المَحْتُومُ تَقْطَعُهُ

وَفَوْقَهُ أَفْوَاهًا شَيءٌ من العَسَل لَهُ تُبَينُ مَا تَــَحْويه منْ دَخَل(5)

### و يقول كذلك:

وَشَاهَدْتُ في الأَسْفَار كُلُ عَجيبة فَلَمْ أَرَ مَنْ قَدْ نَالَ جـــدًا بجده(١)

أبيات تصدم كل من اعتقد دنياه نفعا من مال أو حسب أو جاه أماني هي كل أمور لــن تنفع من جد فيه وتسعى إليها بكلُ. ومثل الناس مثل ظروف مغلقة لا تعرف ما بداخلها وقد غره مظهرها.

-56-

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(3)&</sup>quot; نفح الطيب "ج 3 ص 209.

<sup>(4) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 2 ص 491

<sup>(5)</sup> نفسه

وهذا أبو زيد الفازازي (ت 627ه) \* يعظ ناصحا الابتعاد عن كل ما ينسيك امتداح محمد صلى الله عليه و سلم، فمن أراد الفوز في الآخرة ما عليه إلا أن يشغل نفسه بمدح النبي:

الله عليه و سلم، فمن أراد الفوز في الآخرة ما عليه إلا أن يشغل نفسه بمدح النبي:

الله عليه و سلم، فمن أراد الفوز في الآخرة مُرشد و يَصينع إرشادَها كُلُ مُهتَدِ

إذَا شِئْتُمْ أَنْ تُحَرِزَ الفَوْزَ في غَد ذَرُوا كُلُ شُسُعُلُ لِامْتِدَاحِ مُحَمَدِ

فَذَاكَ مَنْحَى لِلْنَجَاةِ وَمَأَخَذِ (2)

(1) نفسه

### د.فكرتا القبور و ذهاب الأمم السابقة:

إن الفكرتين مرتبطتين لكل عاقل، إذ أن الواقف على قبر يعرف أنه دفن ها هنا ذات يوم إنسان سواء كان أبا أو جدا أو أما أو أخا أو كان غير قريب أو كان من الأمم السالفة ، وهنا يكون الترابط بين الهاجسين اللذين عبر الشاعر الزاهد عن خوفه منهما في شعره .

إن شعراء الزهد المغاربة ما نطقوه شعرا أرادوا به الاعتبار إلا وكان نتاج التأمل والتذكر في حال الأمم السابقة أو حتى الأحباب والجيران والخلان، حين يرى القبر وفي هذه المعاني يقول بكر بن حماد (ت 295هـ): يوجه الاتهام الصريح إلى من هدم دعائم الأمم السابقة و يخص بذلك الزمن المتمثل في الليل و النهار حين يقول:

نَذَهَالُ مُشْرِقٌ وَظَلَمُ لَيْ لَ اللَّهِ لَيْ اللَّهِ وَطَلَمُ لَيْ لَا اللَّهُ لَيْ اللَّهِ وَبِالسَوَادِ

<sup>\*</sup>سكن مدينة تلمسان .ترجمته في " نفح الطيب" المجلد 4 ص 468

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

هُمَا هَدَمَا دَعائمَ عُمْرُ نُوح وَلُقُمَانُ وَشَدَاد وَعَالَم اللهُ عَمْرُ نُوح وَلُقُمَانُ وَشَدَاد وَعَالَم

إنه صنيع الزمن بالأمم السابقة التي ظنت أنها خالدة بطريقة أو أخرى .و ليتفكر الإنسان الضعيف مثلا في نوح عليه السلام الذي عمر طويلا . لكنه استسلم في الأخير إلى عامل الزمن وأبين قوة عنترة و قوم عاد الذين ادعوا القوة من قبل. إن الاتعاظ والاعتبار لابد أن يكون مــن خلال هذا التأمل وإلا لا. ثم ها هو يكشف حقيقة الزمن بشتى عوامله و يهون من شأنه:

قفْ بالقُبُور فَن اللهَامدينَ بهَا من أَعْظَم بَلَيْتَ فيهَا أَجْسَاد قَوْمٌ تَقَطَّ عَتْ الْأَسْبَابُ بَيْنَ هُمْ من الوصال وصال وصار وا تَحْتَ أَطْوَاد رَاحُوا جَمِيعًا عَلَى الأَقْدَامِ وَ ابْتَكَرُوا فَلَنْ يَرُوحُوا وَلَنْ يَغْدُو لَهُمْ غَاد (2)

إن الزمن فعل فعلته بأصحابه فأصبحوا هادمين في قبور لا حول و لا طاقة لهم .

كـــــَــــأني لَمْ أَمْش يَوْمًا عَلَيْه فَمَا أَنَا قَدْ صراتُ رَهَنَا لَدَيْه (3)

وغير بعيد عنه يقول ابن زهر الحفيد (-595): يتصور نفسه يوما في هذا القبر تُرَابُ الضَريح عَلَى صَفْـــــحَتي أُدَاوي الأَنَامُ حَذَارِ المنُـــــون

#### ه. تزكية النفس:

سميتها هكذا و قد يسميها غيري غير ذلك كجهاد النفس أو وعظ النفس أو مسمى آخر. فالزاهد في لدينا لابد أن يكف النفس عن ملذات الحياة ، من هوى ولهو وغير ذلك و إلا كيف يسمى زاهدا ، وهذا ما طرقه الشعراء أو المغاربة وهم الذين اختبروا الحياة أيما اختبار وارتحلوا أيما ارتحال ، في البلاد الإسلامية فتمسكوا بدينهم أيما تمسك .

ولنبدأ هذه الفكرة بالشاعر المشهور بكر بن حماد التاهرتي حين يقول:

لَقَدْ جَحَمَتْ نَفْسى فَصدْتُ وَأَعْرَضَتْ وَقَدْ مَرَقَتْ نَفْسى فَطَالَ مُرُوقُهَا فَيَا أَسَفِي مَنَ جُنْحِ لَيْل يَقُ وِدُهَا وَضَوْء نَهَار لاَ يَزَالُ يَسُوفُهَا وَ مَنْ ضَرَ ع للْمَوْت سَوْفَ أَذُوقُهَا (1) الِكَي مَشْهَد لاَبُدَ لِي منْ شُــُـــــــهُوده

<sup>&</sup>lt;u>(1) الدر الوقاد ص 76</u>

<sup>(2)</sup> الدر الوقاد . ص 80 . رياض النفوس ج 1 .ص 25 . الأدب العربي في المغرب العربي ص 188 . معالم الايمان ج 2

<sup>(3) &</sup>quot; نفح الطيب " المجلد 3 ص 434

إن الشاعر قد علم شيئا مهما وهو أن مسايرة النفس وركوبها لأهواء الدنيا قد طال وإعراضها عن الطاعات والعبادات والنفس المقصود بها ...

ثم يأتي ذلك العامل الذي لابد من جعله سببا في كل هذا و هو الزمن بما يمثله من ليل ونهــــار يقودان هذه النفس إلى حتفها حقيقة.

### و هكذا ابن غليون أبو عقال يقول:

مَنَايَ وَ تَسْوِيفِي بِنَفْسِي أَذَلَهَا وَأَعَلَمُ هَا فَيِمَا عَلَيْهَا بِمَا لَهَا يَخُطُ منَ الدَارِ التي لاَ أَنْقَاضَ لَهَا(2)

تَميلُ إِلَى حَظ منَ القَــوت دَارس

إن محاولة تذليل النفس التي ينشدونها في أشعارهم دائما إنما هي في الواقع إبعادها عن ملذات و شهوات الحياة وهنا يقع الصراع بين قلب المؤمن الذي يرى أن ذلك الزمن المتمثل في الدنيا أو الدهر ما هو إلا وسيلة بينما تريد هي الميل له لجعله غايتها المطلوبة والمنشودة .

### ويقول و هو سجال مع نفسه:

إِذَا سَاعَدَتْنِي في السُهَاد بَدَا لَهَا وَتَقْطَعُ مني باليمين شمالَها تُسَاعدُ شُـيْطَانًا يُريدُ ضلالَهَا(3)

كَأْنِي وَنَفْسِي بَيْنَ حَرْبِ وَهُدْنَــــة تُخَالفُني في كُل أَمْـــر أُريــدُهُ فَمَنْ لِي بِنَفْسِ لاَ تَزَالُ غَــَـــويَةٌ

تَعَوَذْتُ من نَفْسى فَلَمْ أَرَحَالَهَا (1)

فلُو كَانَ لي التَخْييرِ في بدء خلقتي

ولكنه لما صبر في حربه مع نفسه التي كانت تساعد ذلك الشيطان الذي يريد هلا كها قد تفوق عليها في الأخير:

> وَخَالَفَتْهَا في هَوَاهَا عنسَادَا فَأُمْسَى وَأُصنبَحَ عندي سهَادَا (2)

فأَلْزَمْتُ نَفْسى مَدَى ضـــَــيْرَهَا 

وهذا الفقيه خطاب التلمساتي ( -؟ )\* يقول عنها :

إِلَى أَنْ تَقر ُ النَفْسَ عَيْنًا بِمَا تَدْرِي وَ تُؤْنسُهَا أَنْوَارُهُ في دُجَكِي القَبْرِ (3)

حَرَامٌ عَلَى نَفْسِي لَذَاذَةٍ عَيْشَهَا بعلْم يُزكي النسَفْسُ عنْدَ مَليكهَا

<sup>(1)</sup> محمد الطمار ،" تاريخ الأدب الجزائري" ص 35 . رمضان شاوش "الدر الوقاد" ص 12.

<sup>(2)</sup> المالكي." رياض النفوس" ج 1 ص 541.

فهو يرى أن هذه النفس لو كانت تعلم علما يقينا لما تلذذت بملذات الحياة ولكفاها علم ينفعها يــوم الحساب وقبله في ظلمات قبرها.

وهذا أبو الأصبع عبد العزيز بن على (ت 559) \* \* المعروف بابن الطحان الاشبيلي بدعو إلى معاداتها -أي النفس- فإن كانت تطلب أشياء دنيوية وجب منعها وإن هلاك الإنسان في مجاراتها و طاعتها، وكل من خاف الرحمن وجب عليه أن يدللها حتى يسلم من الآخرة:

> وَعَادَ الصِنْفُسُ مُصْطَبِرًا وَ نَصَكُبُ عَنْ خَصَلَائَقَهَا مُجَ ددًا في عَ لأَنْقَهَا فَيَسْ لَمْ منْ بَ وَالْقِهَا (4)

هَلاَكُ المَر ْء أَنْ يُضَصِحِي وَذُو النَّقُورَى يُذْلُكُ النَّقُورَى يُذْلُكُ اللَّهَا

وَ هَا هُو َ الأمير ابن عبد المؤمن (ت 604) يزجرها و يحذرها من عواقب الزمن:

عَن الذُنــُــوب فَإن القَبْرَ مَثْوَاك وَهُو َ الذي عَنْ سَبيل الرُشْد أَقْصَاك مَا كَانَ أَحْرَاكَ بِالأَجِدَى وَأُو لْأَكَ (5)

يَا نَفْسُ حَسْبُك مَا فَرَطْتَ فَازْدَجري خَافِي الإِلَهُ لِمَا قَدَمْتَ مِنْ زَلَكِ لِ وَاعْصِي هَوَ اكْ فَالِهِ اللهَ يَرْعَاكِ إِن الهَوَى قَلَمَا تُجْــدي هَوَادَتُــهُ لشد مَا تَعْلَمينَ الفَرْقَ بَيْنَ هُمَا

(5) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

إِلِّي مَا تُلْهِينَ عَنْ قَوْلي مُسخَالَطَة

وَتُوقِنِ بِنَ بِأَنِي غَيْرَ أَفَ اك أُصْغِي إِلَى فَمَا فِي الأَرْضِ مِنْ أَحَدِ النُّصْحِ إِلاَكِ النُصْحِ إِلاَكِ النُصْحِ إِلاَكِ ا تُوبي إلَى الله إنَ اللهَ يَقُسُ بَلَهَا وَاسْمَى بِجُهْدِكَ فِي تَحْسِينِ عُقْبَاكِ (1)

تحذير الأمير للنفس متواصل في الأبيات الستة كلها فهو يحاورها و يرهبها و يرغبها فلا أحد أنصح لها كصاحبها ،وأما في البيت السابع فيأمرها بالتوبة إلى الله ويخبرها أن الله يقبل التوب على الرغم من كثرة الذنوب عل ما بقى من العمر يحسن من العاقبة.

<sup>(1)</sup> المالكي "رياض النفوس"ج 1 ص 541.

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ص 539.

<sup>\*</sup> هو أبو الحسن الخطاب بن أحمد بن عدي بن خطاب .....كان إماما فاضلا .ينظر "الخريدة" المجلد 2 ص 698

<sup>\*\*</sup> أخذ القراءات ببلده اشبيلية ثم انتقل إلى فاس...ينظر " نفح الطيب " ج 2 ص 634.

<sup>(4)</sup> المصدر نفسه .

القصيل 2

(1) نفسه

### و.فكرتا الندم و طلب الصفح:

إن فكرتي الندم وطلب الصفح مكملتين لبعضهما لذا أردت وضعهما في عنوان واحد فالأول يؤدي إلى الثاني وقد أورد الشعراء المغاربة هاتين الفكرتين أو الموضوعين في أشعارهم بكثرة فكل إنسان تأتي أوقات من عمره تنقلب عليه أهوائه وشهواته ويخسر معركت مع نفسه و الشيطان ثم يتدارك ذلك على حسب قوة إيمانه ويكسب معاركه فتبدأ حالة الندم وهي أول طريق إلى تفوقه وهي وسيلة كذلك لطلب الصفح من المولى عز وجل. الندم طلب الصفح دون شك يؤديان بصاحبها إلى اعتزال ملذات الحياة والزهد فيها وتصغيرها.

و هذا أبو جعفر أحمد بن سليمان داوود الصواف الذي كان يقول: "أزهد الناس في الدنيا من لم يرضى منها إلا بأخذ الحلال و إن رآه الناس متكئا عليها"(1) وهو القائل في ما يندم عليه الإنسان وإن كان قد سر فيه لزمن معين:

يَا لَذَةٌ قَصُ رَتْ وَ طَالَ بَلاَوُهَا عِنْدَ التَذَكُرِ فِي الزَمَانِ الأَولِ لَمَا تَذَكَ لَمْ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

لأَنكَ لَمْ تَرَلْ رَبًا غَصَصَفُورَا(3)

وَ أَنْـــــــــــــــــى لَمْ أَزَلْ أَرْجُو عَفْوًا

وهذا أبو عقال بن غلبون يرى أن مصائب الزمان ما زادته إلا يقينا بوجود ربه ، وقـــد أوكل نفسه إليه فهو الذي علم مصالحه وأمنه وكان رفيقا له في البلاء وحوادث الدهر:

> علْم أَنكَ سَيدي تَحْقِيقًا إِذْ كُ سَنْتَ مَأْمُونًا عَلَى شَفِيقًا إني رَأَيْتُ كَ فِي البَلاء رَفيق (4)

إِنَ الزَمَانَ عــــــدَا عَلَىَ فَزَادَني حَسْ بِي بِأَنَكَ عَالِمُ بِمَصَالِحِي فَامْ ضي القَضَاءُ عَلَى الرضَى مني به

ويتحسر على ما فات من العمر وقد ضاع في اللهو وحب للشهوات ولذائذ الدنيا ثم يطلب العفو والصفح ممن لا يخذله دائما:

لأَهْ جُرَنَ أَحبَتي وَمَعَارِ في وَ لَأَقْطَ عَصَابَةَ المجَانِ وَ لأَبِــُكينَ عَلَى الصبَا وَلَمَا مَضَى منْ غَـــرتي في سالف الأزّمان يَحْيَى الفُ وَادُ بِكَثْرَة الأَشْجَان فلَعَ لَ مَنْ شَمْل العبَاد بفَضْله فَامْـــــنُنْ عَلَىَ بِمَا أُومَلُ مِنْكَ يَا مُعْطِي الجَميلِ وَمُسْدِي الإِحْسَانِ(1)

وهذا عبد الرحمان أبو القاسم بن محمد الحضرمي المعروف باللبيدي (-440) ولبيدة

من قرى الساحل من مشاهير علماء إفريقية ومؤلفيها توفي بالقيروان \* \* يقول داعيا:

أَنْتَ العَلَىُ وَ أَنْتَ الخَالقُ البَارِي أَنْتَ العَالِمُ لمَا تُخْفيه أَسْرَارِي في وسْع عَيْشُ وَ في بُؤْس وَ افْتَــــقَار عَسَى المَليكُ يَذُودُ النَّفْسَ عَنْ عَطَّب يَجْلُو العَمَاءُ بِتَوْفِيقِ وَ أَنْوَارِ (2)

أَنْتُ العَليمُ لمَا في الخَلْق مَقْدرَةٌ

يخاطب عبد الرحمان أبو القاسم ربه و قد تضرع إليه خيفة، إنه يواجه ربه بفقره فهو حتى في هذه الدنيا ليس له كمال و لا جاه فيها يغويه و يبعده عن طريق الصواب.

وهذا عياض بن موسى اليحصبي (ت 544) \* يقول:

-62-

<sup>(1)</sup> الدباغ ." معالم الإيمان" ج 1 ص 207.

<sup>(2)</sup> نفســـه .

<sup>(3)</sup> المالكي. "رياض النفوس" ج 1 ص 513.

<sup>(4)</sup> نفسه ص 527.

أَعُ وذُ بربي منْ شَر مَا يَخَافُ منْ الإنْ س وَ الجنة عَ وَارِفُ تُوصِلُ بِالجَنَة سوَى فَضْ لللهِ وَحْمَاهُ منْ جنَّة (3)

فُمَ ـــا للْخلأن منْ نَاره

إن الشاعر يتضرع إلى خالقه ،عله يجد طريق النجاة و يتعوذ به من كل الاهية تلهيه عن ذكر ربه وتجعله ينسى رحمة ربه.

وهذا أمية بن عبد العزيز بن أبي الصمت (ت 529 م) يقول:

وَطَالَ فِي الغَيْ إِسْرَافِي وَإِفْرَاطي(4)

حَسْـــبي فَكَمْ بَعُدَتْ في الله أَشْوَاطي

أَنْفَقَتَ فِي اللَّهُو عُمْري غَيْرَ مُزْدَجِر وَجَدْتُ فيه فوري غَيْرَ مُحْتَاط عَلَيَ أَخْلَص من بَحْر الذُنُوب وَ قَد عَرقَت فيه عَلي بَعْد من الشَاطي إِلاَ اعْتِرَافِي بِأَنِي المُذْنبُ الخَاطي(1) نعَمْ وَمَــالى مَا أَرْجُو رضاكَ به

إنها أبيات ظاهرة المعنى بينة المبنى لأمية هذا فقد كانت بدايتها في الندم على ما فات وما جرى من كثرة الأخطاء والمعاصى ، وقد أنفق جل العمر في غير رضا الله" أنفقت في اللهو عمري غير مزدجر " ثم يأتي بعد ذلك الاستغفار .وطلب الصفح " نعم ومالي لا أرجو رضاك " عند الله القدير قابل التوب وغافر الذنب. ويقول إما يكون عقابه شديد أو ينال عفوا فقد فاز بنعيم دائم:

فَيَا لَيْتَ شَعْرِي كَيْفَ أَلْقَاهُ عنـــْـــدَهَا وَزَادِي قَلـــــــــيلُ وَ الذُنُوبُ كَثيرُ ا فَإِنْ أَكُ مُجْزِيًا بِذَنْبِ عِي فَإِنَ نِي بَشَرٌ عَقَ ابُ المُذْنِ بِينَ جَديرُ وَ إِنْ يَكُنْ عَفُو ً بِذَنْبِـــي فَإِنَـ يَكُنْ عَفُو ً بِذَنْبِــي فَثَمَ نُع يِمٌ دَائِمٌ وَسُرُورُ (2)

وهذا بن جبير يقول طالبا الصفح والعفو من الله عز وجل متضرعا إليه في صورة الخائف الذي قام بجريمته وينتظر حسابها وعقابها.

> وَقُلُ ْ رَبِ هَــــب رَحْمَةً فِي غَدِ

لِعَ بُسِيمِ العُصَاةِ اتسم مُسبِينًا وَ دَانِ بِكُفْرِ النِعَمِ

<sup>(1)</sup> نفسه ص 527.

<sup>\*\*</sup> نفسه ص 168.

<sup>(2)</sup> نفســه

<sup>\*</sup> القاضي الإمام المجتهد يكنى أبا الفضل سبتي الدار و الميلاد أندلسي الأصل... الإحاطة ج 4 ص 233

<sup>(3)</sup> الإحاطة ج 4 ص 233.

<sup>(4)</sup> محمد المرزوقي "ديوان أبي الصلت أمية بن عبد العزيز" ص 115 . وينظر "الخريدة " ج 2 ص 456

فَيَا رَبُ صَلَ فُحُكَ عَمَا جَنَّى يَارِبُ عَفْ وَكَ عَمَا احْتَرَم(3) وهذا القاضي الكبير الأستاذ الشهير أبو العباس أحمد بن الغماز البلنسي نزيل إفريقية يدعو كل من أسرف في دنياه وأمضى عمره في لهو أن يبادر بالتوبة وليتذكر يوم الحساب " إذا انتشرت يوم الحساب الصحائف" وألا ييأس من رحمة الله وإن عظمت ذنوبه:

وَبِــَـــادر ْ بِأَعْمَال تَسُرُكَ أَنْ يَرَى الذَّا انْتَشَرَتْ يَوْمَ الحسَاب الصَحَائفُ 

وهذا الأمير بن عبد المؤمن (-604م) يقول:

وَ أَذْكُر ْ يَ سَوْمَ الْحَشْرِ إِنْ جِئْتَهُ غَدَا وَذَنْبِي مَعِي وَ الذَنْبُ أَخْبَتُ صَاحِب (5)

(1) المصدر السابق.

(2) " نفح الطيب" المجلد 2 ص 129.

(3) نفسه ص 494.

(4) نفسه ج 4 ص 316.

(5) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

وَلَكِنْ أَرْجُ ــو الله في كُل حَالَة فَيَا خَيْرُ مَنْ يُدْعَــــى لكُل مُلمَة أَقَ لَ عَثْرَتي إنى أَتَيْتُكَ تَائبًا

وهذا الزاهد أبومدين شعيب يقول:

يًا مَنْ عَلَى فَرَأَى مَا في القُلُوبِ وَمَا أَنْتَ المُغيثُ لمَنْ ضاقت مذَاهبَهُ إِنَا قَصِدْنَاك وَ الآمَالُ وَالْــــــقَّةُ فَإِنْ غَفَرْتَ فَدُو فَضِلْ وَ ذُو كَرَم وَإِنْ سَطَوْتَ فَأَنْتَ الحَاكمُ العَادلُ(2)

وَأَخْشَ بِمَا قُمْ تُ سُوءَ الْعَوَاقب وَأَكْــرَمُ مَنْ يُرْجَى لنَيْل الرَغَائب وَ لَيْ سَ مُقيم في الذُّنُوبِ كَتَائب(1)

تَحْتَ الثَرَى وَظَلاَمُ اللَّيْلِ مُنْدِلُ أَنْتَ الدَليلُ لمَنْ ضَاقَتْ به الحيَلُ وُالكُلُ يَدْعُوكَ مَلْهُوفٌ وَ مُبْتَهِلُ

إن كل من زهد في هذه الدنيا يرى عاكفا على طلب الثواب والمغفرة ويصف الإله بكل ما حدثته به نفسه " أنت المغيث"، "ترى تحت الثرى" ،" أنت الدليل" وقد أكــثر الــدعاء ليتيقن الاستجابة.

وهذا أحمد بن عبد الرحمان بن محمد بن صقر الأنصاري الخزرجي أبو العباس \* (-569) وقد شد نظره إلى الإله العظيم واشتكى إليه حاله ونعى بأعماله إلى خالقه و قد وجد نفسه فقير ، ضعيف لا حول له و لا قوة.

#### Mant. C

إِلَهِ ي لَكَ المُلْكُ العَ طِيمُ حَقيقَة وَ مَا لِلْ وَرَى مَهْمَا نَعَتْ نَقيرُ تَكُ المُلْكُ العَ بَنُو الدُنْيَا مَكَانِي فَسَرَنِي وَمَا قَدْرَ مَ خُلُونُ جَدَاهُ فَقيرُ وَقَالُوا: فَ حَدْوُ الْإِنِي الْمَيْكَ فَقيرُ (3)

وهذا عبد الرحمان السهيلي (ت 581)\*\* يقول داعيا ربه وقد جد في ذلك فهو أكثر من حرف النداء "يا" الذي يدل على طلب الاستعانة في الحالة الشديدة:

يَا مَنْ يَرَى مَا فِي الضَمِيرُ وَ يَسْمَعُ أَنْتَ المُعِدُ لِكُلِ مَا يَتَوَقَّعُ(4)

يَا مَنْ يَرْجَ \_\_\_\_ى لِلْشَدَائِدِ كُلُهَا يَا مَنْ خَزَائِنُ مُلِكَهُ فِي قَوْلَ كُنْ مَالِي سُوَى فَقْرِي إِلَيْكَ وَسَلَيْلَةً مَالِي سُوَى فَقْرِي إِلَيْكَ وَسَلَيْلَةً مَالِي سَلِوَى قَرْعِي لِبَابِكَ حِيلَةً

يَا مَنْ الِّيهِ المُشْستَكِي وَالمُفْرِعُ أَجْمَعُ آمَسنْتُ فَإِن الخَيْرَ عِنْدَكَ أَجْمَعُ فَبِافْت قَارُ النَّيْكَ فَقْرِي أَدْفَعُ فَاللَّهِ اللَّهِ الْكَانِ أَقْرَى أَدْفَعُ فَالَّالِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ فَا أَي بابٍ أَقْرَعُ(1)

### ز. فكرتا الشباب و الشيب:

إن البكاء على الشباب والفزع من الشيب عند الشعراء المغاربة شغل حيزا ليس بالهين و هذا الإحساس هو طبيعي عند البشرية جمعاء وقد صار معها عبر العصور وعبر عنه شعراء كل عصر حين يبدؤون كلامهم بالعجز وقلة الحيلة ويتمنون أكثر من ذلك أي الخروج من عبودية الكبر وأن يعود لهم زمن الشباب وهيهات أن يعود ذلك العمر. وقد قال الحجاج بن يوسف الثقفي "الشيب نذير الآخرة" ولكن الشاعر المسلم وجب عليه التسليم لحقيقة الأمر وأنه لا رجعة في الزمن الماضي.

وهذا الشاعر عيسى بن مسكين بن منصور بن جريح بن محمد الإفريقي (ت 295)\* يقول:

لَمَا كَ بِرِثُ أَتَتْنِي كُلُ دَاهِيَةٍ وكُلُ مَا كَ انَ مِنِي زَائِد نقْصَا

<sup>(1)</sup> نفسه

<sup>(2)</sup> نفسه

<sup>\*</sup> من الثغر الأعلى لسرقسطة ثم تحول 'لى سبتة ثم إلى فس ثم استوطن مراكش. ينظر الديباج المذهب ص 62. وينظر الإحاطــة ج 1 ص 82

<sup>(3)&</sup>quot; الديباج المذهب" ص 62. " الاحاطة "ج 1 ص 82. "الدولة الموحدية بالمغرب في عهد عبد المؤمن بن على" ص 344

<sup>\*\*</sup> هو أبو القاسم أبو زيد عبد الرحمان بن الخطيب.وتوفي بحضرة مراكش . الديباج المذهب ص 166. " الاستقصاء" ج 1 ص 190. (4) "المطرب من أشعار أهل المغرب" ص 234 . "الديباج المذهب" ص 166.

أُصاَفحُ الأَرْضَ إِنْ رَمَتْ القيَامَ وَإِنْ مَشَ يِنْتُ تَصْحَبُني ذَاتَ اليَمين عَصاً (2) إن الدواهي التي تلحق بالإنسان هي لا تشك مرتبطة بضعفه أو سقمه و ان الكبر لا محالـــة جالب الضعف الذي تمثل في مصافحة الأرض عند القيام والاتكاء على العصا وحملها أثناء المشى. ويتحسر عيسى بن مسكين في نص آخر عن ساقه التي أصابها السقم وقد كان يمشي بها إلى أماكن العلم ، فما عليه الآن سوى القعود والبقاء منفردا وحيدا:

به قَدْ كُ نُتُ مَشَاء جَلبدَا لِّي الفُ قَهَاء أَنقُلُهَا وَأَطْوي بِهَا للْ حَاجَةِ البَلَدِ البَعِيدَا وَطَ القُعُودَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عُودَ منْ الإخْ وَحِيدا(3)

أُصَـــابَ الدَهْرُ مني عَظْمَ سَاق وَصَـــارَ ابَيْتُه جَلَسًا وَأَمْسَى

وهو ككل الشعراء المسلمين يتقبل الوضع والانصياع للقضاء والقدر شأنه في ذلك شأن بكر بن حماد حين امتد به الزمن وعجز عن التصرف في أموره فأنشد يرثى نفسه:

أَحْ بُو إِلَى المَوْت كَمَا يَحْبُو الجَمَلُ قَدْ جَ اءَ مَا لَيْسَ لَى فيه حيل (1) إن الموت لا بد مدرك الإنسان فلا حيلة معه وهذه الحتمية ستأتى بعد حالة الكبر - لا محالة-الذي يدل عليه حبو الإنسان بعد ما كان جلدا قويا.

وهذا أبو العرب أحمد بن محمد بن تميم\* وقد ضعفت حيلته وما عليه إلا الشكوى إلى الله وتسليم نفسه إليه بعد أن فقد الشباب:

ضَـ عُفَتْ حيلَتي وَقُلْ اصْطبَاري وَ إِلَى الله أَشْ تَكي كُلَ مَا بي وَهَنَ الْعَصِطْمُ بَعْدَ أَنْ كَانَ صَلَابًا وَفَقَ دُتُ الشَّبَابِ أَيُ شَبَابِ(2)

وهذا أحمد بن أبي سليمان وقد خلى بنفسه و أيقن أن زمن الشباب قد مضى فتأمل واعتبر ورأى أن المشيب يأتى للإنسان بالرؤية الصحيحة للحياة الدنيا وحقيقة وجوده فيزداد تقوى لخالقه ،وتراه يصحب كتب العلم ويعكف على المساجد، ويصير لحياته معنى. وقد أوعاه

<sup>(1)&</sup>quot; نفسه

<sup>\*</sup> من تلاميذ سبحنون انتقل عبر الشام و الأردن و توفي سنة 295 هــ .ينظر " المغرب العربي تاريخه و ثقافته "ص 114. وينظر الأدب العربي في المغرب العربي" ص 237.

<sup>(2)</sup> العربي دحو ." الأدب العربي في المغرب العربي "ص 237.

<sup>(3)</sup> نفسه ص 238.

ذلك كله ما أضاعه من زمن في غير منفعة ، فسيستدرك الزمن الباقي ويضعه تحت تصرفه حتى لا يغدر به.

> وَلَمَ انْ حَا عُمْرِي ثَمَانينَ حُجَة تَركُ للله تَكَاليفَ الحَيَاة لأَهْلهَا أرَاني بحَمْد الله في المال زَاهدًا فَخَلَ يْتُ مِنْ دُنْياً إِلاَ ثَلاَثَةَ

وَجَانَب شُهَا طُوعًا جَانبَي الردَى وَفِي شَرَف الدُنْيا وَ فِي العز أَزْهَدَ دَفَاتر من عالم و بَيْتًا و مسجدا(3)

وَأَيْقَنْتُ أَنِي قَدْ قَرَبْتُ مِنَ المَدَى

وهذا أبو عقال بن غلبون يقول:

وَنَفَى الصبِاعَنِي وَذَمَ عِنَانِي فَبَقي تُ مُنْفَردا من الأَقْران(4)

لاَحَ المَشِيبُ بِلْهَتِي فَنَعَاني وَنَأْت خُطُوبَ الحَادثَات بأُسْرَتي

(1) رمضان شاوش." الدر الوقاد" ص 91.

\*أبو العرب أحمد بن تميم صاحب كتاب" طبقات علماء افريقية". ينظر " رياض النفوس" 306.

- (2) المالكي "رياض النفوس" ص 312.
- (3) القاضي عياض . "ترتيب المدارك "ج 3 ص 244. الدباغ" معالم الإيمان "ج 1 ص 207. المالكي "رياض النفوس "ج 1 ص 507.
  - (4) المالكي " رياض النفوس" ج 1 ص 539.

إن الشاعر مستعد لقبول واقعه فقد أدركه الشيب وهو نذير بلا شك بالتقدم في السنن وسيذهب الخلان والأهلون والأقران واحدا تلو الآخر فيصارع ما بقي له من الزمن منفردا فتتوضح طريقه حينها . ويضيف قائلا:

فَلَـئِنْ مَضَى صَدْرُ الزَمَانِ بِصَفْوِهِ فَلأَخْ يَصِدُنُ السَيدي المَنَان(1) فهو قد استسلم في الأخير إلى ذلك الإيمان الذي ثبت في قلبه باعتباره مسلم.

ويقول الصواف في هذه الأبيات وقد ذهب عكس ما ذهب إليه عيسى بن مسكين حين رحب بالشيب:

> دُعيتَ مُـعِلمًا إذَا صرْتَ شَيْخًا لئِنْ كَانَ المَشْسِيبُ أَتَى نَذِيرًا فَأَهْلاً بِالْمَشْيِبِ بِ لَنَا لِبَاسًا

وَأَيَامِ الشَّ بِيبَةِ كُنْتَ بِ ُورَا فَإنِي سَوْفَ أَدْعُوهُ بَشيرًا وق \_\_\_\_ارًا نَسْ \_\_تزيدُهُ وَقُورَا وَجِزَتْ تسْعَة وسَبْعينَ عَامًا وقد ضَمِنَتْ أَصْحَابي القُبُورَا(2)

إنه يرحب بالشيب وقد رأى فيه السعادة التي كان يطلبها في شبابه ولم يجدها "كنت بــورا" لأن الشيب قد ألبسه الحكمة والوقار والاحترام " فأهلا بالمشيب لنا لباسا" ويرجع هذا الاستسلام

للزمن الذي أوقع عليه الشيب لثقافته الدينية وتمسكه بدينه فلا تفسر هذا الترحيب بالشيب على أنه ضعف وقلة حيلة جعلاه يزهد هذه الحياة فالصواف كان ثقة صالحا عاقلا كريم الأخلاق برا بمن يأتيه وهو القائل" أزهد الناس في الدنيا من لم يرضى منها إلا بأخذ الحلال وإن رآه الناس متكئا عليها"(3).

(<del>1) المالكي ."رياض النفوس" ج 1 ص 539.</del>

### ح .فكرة القناعة:

كنا صغارا ونسمع تلك الأمثال والحكم التي تطرب لها الآذان ولا تعيها القلوب إلا بعد جهد. كنا نسمع تلك الحكمة القائلة " القناعة كنز لا يفنى". وحتى يدرك الإنسان ذلك لا بد أن يحارب كل وساوس الشيطان التي تدله على الحرص والطمع وتعده الغنى من الفقر وتسير لغايتها بوسائل المرض والعجز والذل وأنه هو في غفلة وهو لا يدري. لكن الإنسان المسلم وقد تيقن أن الله هو الرزاق " ومن يتقي الله يجعل له مخرجا ويرزقه من حيث لا يحتسب"(1) وأن رزقه سوف يأتيه كما كتب له ذلك " وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها"(2) . فقد حارب تلك الوساوس ليفوز بكنز القناعة التي تبقيه سعيدا في الدنيا والآخرة ذلك هو الدرب الذي طرقه شعراء الزهد المغاربة وعبروا عنه بعد أن تبقنته أنفسهم.

وهذا أبو حفص عمر بن خلف بن مكي (-؟) \* \*ينصح كل من حرص بأنه لا يعيش سوى في بؤس وعناء ويتعب نفسه في هذا الحرص وأن الله قد قسم الأرزاق فما عليه سوى القناعة:

يَا حَرِي صًا قَطْعَ الأَيَامِ بُؤْسَ وَعَيْشٌ وَعَن َ اعْ وَتَعَبِ الْأَيَامِ لَكُوْسَ وَعَيْشٌ وَعَن َ الْأَي الطَلَبِ (3) لَيْسَ يَعْ دُوكَ مِنَ الرِزْقِ الذِي قَسَمَ اللّ قَسَمَ اللّ اللّ في الطَلَبِ (3)

### وهذا حماد بن على الملقب بالبين (-؟) \* \* \*يقول:

اِقْتَعْ وَاقْنَعِ بِرِزْقِ اللهِ تَنَالُهُ لِلْطِينِ اللهِ العُسْرِ اللهِ العُسْرِ اللهِ العُسْرِ

<sup>(2)</sup> القاضي عياض" ترتيب المدارك"ج 3 ص 244. رابح بونار "المغرب العربي تاريخه و ثقافته" ص 112، 113 .الدباغ "معالم الايمان" ج 1 ص 211.

<sup>(3)</sup> الدباغ." معالم الإيمان "ج 1 ص 207.

#### 2 trait

وَأَطْرِقِ إِطْرَاقِ البِغَاثِ لَدَى الصَقْرِ كَأَنْ لَمْ يَكُنْ إِذْ ذَلَكِكَ مِنْهُ عَلَى ذِكْرِ (4) انه على القناعة فلعل الله يفرج ما كان للإنسان من شدة . ولينظر هذا الإنسان في خلق الله الضعيف وكيف أوجد الله له رزقه وجعل له الأسباب لذلك.

وهذا بن جبير (ت 614<sup>ه</sup>) يحذر من الوساوس التي نترك الإنسان يجري وراء الدنيا التي جعلها هنا "الملبس" الذي يؤدي بالإنسان إلى الكبر ويحثه على التواضع فهو الذي يرفعه وليس الملبس:

إِيَاكَ وَالشَّ هُرَةَ فِي مَلْ بَسِ وَالْبِسْ مِنَ الأَثْ وَالشَّ وَابِ أَسْمَالَهَا تَ وَالْبِسْ مِنَ الأَثْ وَالشَّ وَالْبَانَ فِي نَفْسِهِ الشَّرَفُ لِلْنَفْسِ وَأَسْم صَلَى لَهَا (1)

ويقول كذلك إن الكد لا ينال صاحبه الرزق مالم يكتبه الله له:

وَمَا يَحْ رُمُ الإِنْسَانَ رِزْقًا لِعَجْزِهِ كَمَا لاَ يَنَالُ الرِزْقَ يَ وَمَا لَكَدهِ حُطُ سُونَ شَقْوَةٍ وَسَعَادَةٍ جَرَتِ بِقَضَ لَا يَنَالُ الرِزْقَ يَ سَبِيلَ لَرَدهِ(2) حُظ شُعْدَةً وَسَعَادَةً

وهذا أبو عقال بن غلبون وقد قنع ورضي بأقل ما يكفي الإنسان من القوت وهي لا شك من أكبر القناعات ولكنه في ظل ذلك كان توكله واعتماده على الله عظيمين:

رَضِيتُ بِدُونِ الكِفَايَ ـ قُوتًا وَبِاللهِ عَنِ كُ لِ خَلْقِ عِمَ الدَا(3) وهذا الصواف (ت 291 أي يتكلم عن نفسه ، وقد قنع من هذه الدنيا بعد أن تدبر أمرها وعرف خداعها بشتى أساليبها:

أَرَانِي بِحَـَـمْدِ الله فِي المَالِ زَاهِدًا وَفِي شَـرَفِ الدُنْيَا وَفِي العِزِ أَزْهَـدَا(4) وهذا أبو بكر بن مجبر (-588<sup>6</sup>)\* يمقت الذي يحرص على الدنيا وتتعدم قناعته فينسى ما عنده ويتلهف على ما في أيدي الناس حسدا وطمعا:

أَلاَ مقت الله سَعَي الحَريص فَم َ اللهُ الذَهُ الذَهُ إِلاَ إِليَهِ فَم َ اللهُ مقت الله سَعَي الحَريص فَم ويَنْسَى السُرُورُ بِما فِي يَدَي غَيْرِهِ ويَنْسَى السُرُورُ بِما فِي يَدَي غَيْرِهِ ويَنْسَى السُرُورُ بِما فِي يَدَي غَيْرِهِ

<sup>(1)</sup> الآية 2 سورة الطلاق

<sup>(2)</sup> الآية 6 سورة هود

<sup>\*\*</sup> انتقل إلى تونس و ولي قضائها و هو فقيه محدث .الخريدة ج 2 ص 389.

<sup>(3)</sup> نفسه

<sup>\*\*\*</sup> ذكره صاحب الخريدة في باب جماعة من أهل المغرب الأوسط في عهد بني حماد ج 2 ص 429

<sup>(4) &</sup>quot; الخريدة "ج 2 ص 429.

القصل 2

و هذا بن عربي (-638) \*\* يقول:

مِنْ عَسْ جَدٍ مُشْرِقٍ لِرَاءِ بِهِ غَن السَوَاءِ بِهِ غَن السَوَاءِ وَعَامِلُ الْخَ لَافَ بِالوَفَاءِ(6)

|                                        | `                       |
|----------------------------------------|-------------------------|
| بَنَ المَالَ مَا تَرَاه                | لاَ تَحْسَ              |
| نْتَ يَا بُنِّيَ                       | بَلْ هُوَ مَا كُــُـــ  |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | فَكُنْ بِرَبِ العــُـــ |

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب" المجلد 2 ص 485-490.

<sup>(2)</sup> نفسیه ص 485–490.

<sup>(3)</sup> المالكي "رياض النفوس "ج 1 ص 539-541.

<sup>(4)</sup> نفسه ص 507.

<sup>\*</sup> من شعراء الأمير يعقوب بن يوسف بن عبد المؤمن المتوفى بمراكش ينظر "نفح الطيب المجلد 3 ص 237

<sup>(5)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>\*\*</sup> هو محمد بن على الطائي بن عربي الصوفي من إشبيلية وأصله من سبتة . ينظر "عنوان الدراية " ص 158

<sup>(6) &</sup>quot;نفح الطيب " المجلد 2 ص 184

# الفصل الثالث

- 1. هواجس خالجت شعراء الزهد:
  - أ. الغفلة
  - ب. الخوف من كثرة الذنوب
- ج. الدعوة للتزود بالتقوى و الشكوى من قلة الزاد
  - د. الصبر على الملذات
    - ه. الحث على العلم
  - 2. مصادر المعجم الشعري
    - أ. القرآن الكريم
  - ب. التراث العربي القديم
  - 3. التشكيل الفنى فى شعر الزهد
    - أ. اللغة و الأسلوب.
      - ب. الصورة
    - ج الموسيقي الشعرية

### هواجس خالجت شعراء الزهد:

إن الشعراء المغاربة أكثروا من شعر الزهد وما ذاك إلا تمسكا منهم وثيقا بقيم دينهم وارتباطهم به ارتباطا صحيحا. وقد رأيت في هذا الشعر بالإضافة إلى الأفكار التي أوردتها أن هناك مواضيع أخرى تمثلت في غفلة الإنسان والصبر على الملذات والدعوى للتزود بالتقوى والحث على العلم والخوف من كثرة الذنوب ،وقد يرى غيري مواضيع أخرى أو يجدها في أشعار لم أستطع حيازتها في هذا البحث:

#### 1-الغفلة:

يلوم شعراء الزهد أنفسهم وغيرهم بكثرة وينسبون ذلك للسذاجة التي جعلتهم يغفلون أمور توضحت لهم فيما بعد، وكانوا فيها غير مبالين.

فهذا أمية أبو الصلت (ت 529 هـ) وقد استفاق من غفلته يقول:

حَسْبِي فَكَ مَ بَعُدَتْ فِي اللهِ أَشْوَاطِي وَطَالَ فِي الغَيْ إِسْرَافِي وَإِفْرَاطِي أَنْفَقْتُ فِيهِ فوفري غَيْرَ مُرْدَجِر وَجَدْتُ فِيهِ فوفري غَيْرَ مُحْ تَاطِ(١)

أدرك أمية أن الزمن قد غدره وهذا الزمن هو العمر الذي مضى فقد قطع أشواطا في غير تقوى الإله بل أنفق ذلك الزمن في لهو ولم يجد من يزجره على ذلك.

### و هذا الأمير بن عبد المؤمن يقول:

يَا غَ سَافِلاً عَنْ ذَكْرِ مَوْلاَه وَذَاهِلاً عَنْ شُكْ رِ مَولاَه وَذَاهِلاً عَنْ شُكْ رِمَولاَه وَرَات عَا فَي غَيه لَاه عَيْنَاه وَرَات عَا فَي غَيه لَاه عَنْ ذَكْرِه وَكَمْ يُرَاع يَكَ وَ تَنْسَاه كَ مَ تُصْحَبُ الغَ عَنْ ذَكْرِه وَكَمْ يُرَاع يَكَ وَ تَنْسَاه يَا عَ جَبًا تُكْثرُ عَصْ يَانَهُ وَتَ دَعَي أَنْكَ تَ خُشَاه (2)

ينادي الشاعر كل عاقل محذرا له من غفلته وقد " رتع" في الظلام وكأنه دابة لا يعقل وتصاحبه الغفلة ، ويدعي هذا الغافل أنه يخشى ربه وهو على عكس ذلك حين يعصيه وينام ملئ عينيه وما على هذا الإنسان إلا إيقاظ نفسه من غفلتها ويتوب إلى مولاه:

فُعدْ عَنْ ذِكْرِ الصِيِ بَا جَانِبًا وارج الذِي تَكُلُ رُحْمَاه(3)

<sup>(1)</sup> محمد المرزوقي "ديوان أتبي الصلت أمية بن عبد العزيز" .وينظر " الجريدة "ج 2 ص 456.

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(3)</sup> نفسه.

### ب- الخوف من كثرة الذنوب:

إن هذا العنصر لهو دافع كبير لهؤلاء الشعراء لإطلاق ما جادت به قرائحهم، والتعبير عن ذلك بصدق زاهدين في هذه الحياة ، ونذكر من هؤلاء بعض من وجدناه .

### فهذا أبو حفص عمر بن حسن ابن السطبرق\* يقول:

سَيَ لُقَى الْعَبْدَ مَا كَسَبَتْ يَدَاه وَيَ قُر أُ فِي الصَحيفَةِ مَا جَنَاه وَيسَ قُى حَائرًا فيمَا دَهَاه(1)

يحذر الشاعر من اقتراف المعاص والبطش بغير حق، فكل قد وثق عند الله وستحسب هذه الذنوب ويتعجب هذا الإنسان يومها .وقد كان خوف الزهاد من ارتكاب الذنوب خوفا كبيرا فهذا الأمير بن عبد المؤمن (ت 604<sup>م</sup>) يقول وقد تذكر يوم الحشر وأني له أن يتخلص يومها من ذنوبه التي صاحبته:

وَأُذْكُرُ عُومَ الحَشْرِ إِنْ جِئْتَهُ غَدَا وَذَنْبِي مَعِي وَالذَنْبُ أَخْبَثُ صَاحِبِ(2) إِنْ جِئْتَهُ غَدَا وَذَنْبِي مَعِي وَالذَنْبُ أَخْبَثُ صَاحِبِهِ إِن تذكر يوم الحشر يجعل صاحبه يرتجف من معاصيه التي ارتكبها في حياته.

### وهذا علي بن القاسم بن عشرة (-597) يقول:

إِلَى كــــتم ذَا التَمَادِي فِي المَعَاصِي أَمَا تخشى هيلت مِنَ القِصاصِ ذُنــُــوبُكَ كُلَ يَوْم في ازْدياد تُسـَـرُ بها وَعُمْرُكَ في انْتقاص(3)

إن ذنوب الإنسان تتزايد مقابل كل عمل يعمله في غير عبادة الله ، ومقابل ذلك أيام عمره في تضائل فهي عملية عكسية وهذا ما دلت عليه عبارة " في از دياد" و هذا خداع من الزمن للإنسان مرة أخرى.

## ج). الدعوى للتزوّد بالتقوى والشكوى من قلّة الزاد:

إنها الغاية لكل إنسان عل وعسى أن يظفر بفوز يوم الحشر وهذا ما دعى إليه شعراء الزهد المغاربة فنجد أبو الفضل جعفر بن شرف (-هـ 534) يقول وهو يظن أن زاده الذي أعده ليوم القيامة قليل. لكنه يفرج عن نفسه غمها حين يذكر أنه نزيل كريـم وسـيرحمه ويعفو عنه.

<sup>\*</sup>ذكره الأصبهاني في (قسم شعراء المغرب) .ينظر " الخريدة "ج 2 ص 389

<sup>(1)</sup> نفسه

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث. (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(3)</sup> نفســه.

رَ حَلْتُ وَكُنْ تُ مَا أَعْدَدْتُ زَاد وَمَا قَصَ رِبْتُ عَنْ زَاد المُقيم فَهَا أَنَا قَدْ رَحَ لَتُ بِغَيْرِ شَيْء ولَكِ نَزَلْتُ عَلَى كَرِيم(1)

لقد تكلم شعراء الزهد المغاربة عن الزاد وحذروا من قلته مقابل تلك الذنوب الكثيرة وكيــف يكون حال صاحبه أمام الله تعالى.

### يقول أبو الصلت أمية بن عبد العزير:

فَيَا لَيْتَ شِعْرِي كَيْفَ أَلْقَاهُ عِنْدَهَا وَزَادِي قَلَـ يِلْ وَالذُّنُوبُ كَثير (2) ويلاحظ أن لفظة "زاد" في العادة تطلق على ما يحمله المسافر من أكل يتزود به على مشقة الطريق أو على شق السفر وقد وضعها الشعراء في قصائدهم وكأنها شيء محسوس لعالم مجرد يكمن في العمل الصالح الذي يأخذه معه كل إنسان.

وهاهو بكرين حماد يوضح هذه الصورة في قول ناصحا نفسه:

فَيَا بَكْرُ بْنُ حَمَاد تَعْ جَبْ لِقُوم سَافَرُوا مِنْ غَلِيرِ زَادِ (3) وقال أبضا:

إِنَا لَفِي غَصَفُلَة مِمَا يُقَاسُونَا زُرْنْكَا مَنَازِلَ قَوْم لاَ يَزُورُونَكَا لَوْ يَنْطَقُون لَقَالُوا : الزَادُ وَيَحْكُمُ جد الرَحيل فمَا يَرْجُو المُلاَقُونا(4)

### د). الصبر على الملذات:

إن الصبر هو الأصل في الزهد ، فالزاهد عندما يصبر إنما يحارب نفسه وهواها وشيطانها ويحارب مغريات الدنيا وملذاتها وشهواتها ولقد عبر عنه هؤلاء الشعراء في قصائدهم . فنجد محي الدين بن عربي (ت 638) يدعوا إلى الصبر على العبادة حين يغفل الناس ويناموا:

مَا فَازَ بِالتَّــِوبَة إِلاَ الذي قَدْ تَابَ قُـــدُمًا وَالوَرَى نَوْم

فَمَ نُوبَ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا يَعْلَم (5) فَمَ اللَّهُ مَاللُّوبَهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا

وهذا أبو بكر محمد بن محرز الزهري البلنسي \* (-655) يقول حين يسقط الابتلاء على العبد فما عليه سوى التحلي بسمة الصبر، حتى يأتي الفرج المنتظر.

<sup>(1)&</sup>quot; الخريدة" ج 2 ص 601.

<sup>(2)&</sup>quot; محمد المرزوقي "ديوان أبي الصلت أمية "ص 87 .نفح الطيب" المجلد 2 ص 107

<sup>(3)</sup> العربي دحو. "الأدب العربي في المغرب العربي" ص 185.

<sup>(4)</sup> الدباغ ."معالم الإيمان "ج 2 ص 282.

<sup>(5)&</sup>quot; نفح الطيب" المجلد 2 ص 174.

<sup>\*</sup> هو محمد بن أحمد بن عبد الرحمن أبو بكر الزهري البلنسي كان في مراكش ثم صدر إلى بلنسية ".ينظر "تحفة القادم " ص 252

#### 3 .t. sitl

اشكر لربك وانتظر في إثر عسر الأمر يسرا واصبر لربك وانتظر في ستر ضر الفقر أجرا(1) واحدال في ستر ضر الفقر أجرا(1) وكما يكون الصبر على الفقر يكون الصبر كذلك على ألم المرض فهذا حمديس القطان (ت 289) \* وقد اعتل في آخر حياته يقول لمن أراد أن يكون سببا في شفائه:

بيد الله دوائي هو الهوائي يعلم دائي (2) انما أظلم نفسي بإتباعي لهوائي كلها داويت دائي غلب الداء دوائي

وقد يكون الصبر على الشهوات هو من أكبر أنواع الصبر فهذا القاضي أبي حفص ابـن عمر الأغماتي (-604) يقول محذرا:

عليك يا غافيلا فانظر وعيينك غمضهما تبصر إذا أرسيل الطرف هام الفؤاد وبعض المرائي عمى المبصر وآفية قلب الفتى عينه فإن ترع قلبك لا تنظر (3)

وهذا أبو الأحوص أحمد بن عبد الله (ت 284) \*\* يحدثنا عن صبر آخر وهو الصبر

### على العبادات يقول:

أبوا أن يرقدوا الليل فهم له قوام أبوا أن يفطروا الدهر فهم لله صوام أبوا أن يخدم وا الدنيا فهم لله خدام(4)

يمدح أبو الأحوص من اتخذ العكوف على العبادة منأى له عن مغريات الحياة الدنيا ، ويصور لنا ذلك في عنصرين للعبادة هما الصلاة والصوم وهذين العنصرين يؤديان إلى عنصر ثالث وهو الابتعاد عن ملذات وشهوات الدنيا .

<sup>(1) &</sup>quot;نفح الطيب "المجلد 4 ص 339.

<sup>\*</sup> هو أحمد بن محمد الأشعري عاصر بن الأغلب. .ينظر العربي دحو " الأدب العربي في المغرب العربي "ص 239

<sup>(2)</sup> الدباغ "معالم الإيمان "ج 1 ص 205.

<sup>(3)</sup> عبد الله " النبوغ المغربي" ج 3 ص 134.

<sup>\*\*</sup> هو صاحب سحنون وسكن سوسة. ينظر العربي دحو ."الأدب العربي في المغرب العربي".ص 240

<sup>(4)</sup> المالكي." رياض النفوس" ج 1 ص 528. العربي دحو. "الأدب العربي في المغرب العربي".ص 240

3 traits

إن قيام الليل يلزمه صبر عظيم لا بد أن يكون صاحبه زهد كل ما يؤدي إلى دنيا زائلة . وفي هذا يقول أبو عقال ابن غلبون:

ونَاشَنَة اللَّــيْنَ البّهِيمَ يقومها رِجَالُ أَضَاعَتْ فَرْشَهَا وَحِجَالُهَا (1)

ويقول في من اجتهد للطاعة وداوم عليها:

أَخُو سَهْرِ إِذَا نَامَ الغَفُ وِلْ تَذْكُر مَا تُوعِ دُهُ الجَلِيل (2) قَرِينُ الحُــــزْنِ ذُو هَمِ يَجُــولَ دَوُومُ الكَـــــد أَواهُ إِذَا مَـــا

### هـ. الحث على العلم:

لا بد أن يكون الحث على العلم هو طريق كل من علم سرائر هذه الحياة الدنيا يقول في ذلك على الحصري القيرواني (ت 488):

ورح واغد للعلم دأبا ترث به العز والنسب الأبركا فَمَا الكَانُ إِلَا هُدَى عَالِم وَلَا الفَاقُرُ إِلَا غِنَى أَنوكا(3)

هذه إحدى نصائح على الحصري لقراء شعره. هو يدعو للالتزام بالعلم لأن صاحبه يرث به العز والنسب فهو الكنز الذي لا بد أن يظفر به الإنسان، وغير ذلك هو الفقر عينه. وفي العلم يقول أحمد بن أبي سليمان " يا طالب العلم إذا طلبت العلم فاتخذ له قبل طلبه أدبا تستعين به على حمله و من دأب العلم الحلم، والحلم كظم الغيظ وأن يغلب حلمك علمك هو اك إذا دعاك إلى يشينك".(4)

وهذا إمام الدولة الرستمية أفلح بن عبد الوهاب \* (ت 258هـ) يقول:

يُريِ فَ أَشْخَاصَهُمْ زَوْجَا وَأَبْكَارَا مَا مَاتَ عَبِدُ قَضى مِنْ ذَاكَ أَوْطَارَا كَمَيْت قَدْ ثَوَى في الرَمْ س أَعْصَارَا(5)

العلْمُ أَبْقَى لِأَهُ لَلَهُ الْعَلْمِ آثَارُ حَيُ وَ إِنْ مَاتَ ذُو عِلْمِ وَذُو وَرَعٍ مَ وَذُو وَرَعٍ مَ وَذُو حَيَاة عَلَى جَهْل وَ منقصة مَ

<sup>(1)</sup> المالكي "رياض النفوس" ج 1 ص 539.

<sup>(2)</sup> نفســـه.

<sup>(3)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث.

<sup>(4)</sup> القاضي عياض" تراجم أغلبية " ص 276.

<sup>\*</sup> هوأحد أئمة الدولة الرستمية يشهد له بالعدل و النقوى بنظر العربي دحو الشعر المغربي ص 207 و ينظر ابن صغير في أخبار الأثمة الرستميين القرن الثالث الهجري". تحقيق و تعليق محمد ابراهيم بحار. دار الغرب الاسلامي. ببيروت ، لبنان 1986 ص 57.69.

(5) العربي دحو ."الشعر المغربي في الأدب العربي " ص 207. بحاز إبراهيم " الدولة الرستمية" ط 1 1985 ص 360.

و لكنه يذم من كان يرائي بهذا العلم أو تلك العبادة أو يجعلها في دنيا يصيبها حين يقول: تَعْسَا لِكُلِ مَرَاءٍ غَيْ \_\_\_\_ر مُقْتَصِد وقَدْ تُقَلَ \_\_\_د وقَدْ تُقَلَ حين يقول: ليَصْ طَادَ مُقْتَنص بالْبَاز أَطْيَاراً(1)

ويقول أيضا في تفضيل أهل العلم على غيرهم وأنه لا بد أن يبحث عن العلم وأن تشد له الرحال.

لِلَهِ حلية أَهْلِ العِ العِ الْمُ أَنْ لَهُمْ فَضْ الْمَاسِ غِيابَا وَحِضَارَا العِ اللهِ حلية أَهْلِ العِ العِلْمِ مَكرمة وَالجَهْلُ جَ هُلٌ كَفَى بِالعِلْمِ مَكرمة العِلْمُ عَ اللهَ عُلَى اللهِ عُلَى اللهِ عُلَى اللهِ عُلَى اللهِ عُلَى اللهِ عُلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَمْلُ العَلَمُ وَأَنّهُ هُو طَرِيقَ التّقوى.

العلِّمُ يكْسُو الحلَلَ الفَاخِرَة والصعلِّمُ يُحْيِي الأَعْظَم النَاخِرَة والصعلِّمُ يُحْيِي الأَعْظَم النَاخِرَة كَمْ ذَنْ بِ أَصْبَحَ رَأْسًا بِهِ وَمُ نَنْ بَا أَبْحَرَ زَاخِرًا مَا شَصرَفُ النسْبَة إلاَ الْتَقَى أَيْ بَنْ تَهْتَمُ الأَنْفُسُ الفَاخِرَة(3)

فهذا الذي كان لا يكاد يبين أصبح بالعلم رأسا في قومه وكم من مذنب رده علمه إلى الصواب. وقال أبو عبد الله الحميدي \* (-488هـ)

مَنْ لَمْ يَكُنْ العِلْمِ عِنْ لَمْ يَكُنْ العِلْمِ عِنْ لَمْ يَكُنْ العِلْمِ عِنْ لَمْ يَكُنُ العِلْمِ عِنْ قَائِهِ اللهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهِ فَائِهُ مَسَنَ تَنَائِه (4) بالْعِلْمِ يَحْيَى المَرْء طُولَ حَيَاتُه فَإِذَا انْ قَضَى أَحْيَاهُ حَسَنَ تَنَائِه (4)

فالإنسان الذي لا علم له سواء بقي حيا أو مات فذاك سيان.وكل علم نافع سيبقى صاحبه حي يذكر به. وفي هذا المجال يقول أبو سعيد سحنون \*\*: " مثل العلم القليل في الرجل الصالح مثل العين العذبة في الأرض العذبة يزرع عليها صاحبها ما ينتفع به ومثل العلم الكثير في الرجل الطالح مثل العين الخرارة في السبخة تهر في الليل والنهار ولا ينتفع بها"

#### 3 traits

- (1) نفسـه.
- (2) رابح بونار " المغرب العربي تاريخه و ثقافته" ص 111.
  - (3) عبد الله كنون "النبوغ المغربي" ج 3 ص 134.
- \* صاحب جذوة المقتبس.سمع بمكة وبإفريقية وبالأندلس و بمصر والشام والعراق .ينظر "وفيات الأعيان "ج 4 ص 282.
  - (4) نفح الطيب المجلد 4 ص 332.
  - \*\* هو عبد السلام سحنون بن سعيد التتوخي المتوفي 240هـ. ينظر " المغرب العربي تاريخه وثقافته ".ص 73

### 2.مصادر المعجم الشعري:

إن هذه المواضيع التي سقناها في هذا البحث والخاصة بشعر الزهد والــتي طرقها الشعراء المغاربة قد تكون غايتها واحدة وكلها سبل لذم الزمن الذي هو الرابط بينها ، وقد تتقاطع هذه الموضوعات أو الهواجس عند الشاعر الواحد بل وفي القصيدة الواحدة بل أكثر من ذلك في البيت الواحد ، وكل الهواجس انسجمت في لغة بسيطة انبثقت من أسس اللغــة العربية المعروفة كالمأثور الشعري الجاهلي والقرآن والسنة.

## أ.القرآن الكريم:

نبدأ بالقرآن الكريم لأن شعر الزهد نابع من تأثر ديني لدى هؤلاء الشعراء ، فالقرآن الكريم هو المنبع الأساسي لأفكارهم ، فقد تناصت مع سور القرآن إما لفظا أو معنا لتشبعهم بالثقافة الإسلامية ولنأخذ نماذج عن ذلك ولنبدأ بالشاعر بكر بن حماد الذي استفاد من دون شك من الآية الكريمة من سورة البقرة " فإن خير الزاد التقوى "(1) في قوله:

وَ اللّهِ لَوْ رَدُو ا وَ لَـــوْ نَطَــقُوا إِذًا لَقَالُوا: النّقَى مِنْ أَفْضَلْ الزَاْد (2) ومن الآية "وما الحياة الدنيا إلا لهو ولعب "(3) في قوله:

بَيْنَمَا نَرَى الْمَرْءُ فِي لَهُو وَ فِي لَـعْبِ حَتَى نَـرَاهُ عَلَى نَعْشٍ وَ أَعْوَادٍ(4) ومن الآية " إنه هو يبدئ و يعيد " (5) في قوله:

تَمُرُ اللَّ يَالِي بِالنُّفُوسْ سَرِيعَة وَيُبدِي رَبِي خَ لُقَهُ وَيُعِيدٌ (6) ويلحظ تناص عند أحمد بن أبى سليمان في قوله:

- ويوما بالحوادث مستطيرا (7)
- وقد سمع الصياح المستطيرا (8)
- و مع الآية: " يوفون بالنذر و يخافون يوما كان شره مستطيرا"(9)

#### 2 .t. sill

- (1) الآية 196 من سورة البقرة .
  - (2) رمضان شاوش.ص.75
  - (3) الآية 64 سورة العنكبوت
  - (4) .رمضان شاوش.ص 80
- (5) الآية 13 من سورة البروج.
  - (6) رمضان شاوش.ص 74
- (7) الرياض: ج 1 ص 510. العربي دحو" الأدب العربي في المغرب العربي"، ، ص 253.
  - (8) نفســــه.
  - (9) الآية 7 من سورة الإنسان .
- و قوله " و صار إلى التي ساءت مصيرا "(1) و " ساءت مصيرا "

مع الآيتان 97 و 115 من سورة النساء و الآية 6 من سورة الفتح ، و كذا قوله : " تزفر في تغيظا و تغيظا و عند الآية 12 من سورة الفرقان : " إذا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظا و زفيرا "

و في قوله في أبياته الشهيرة التي زاوج فيها بين الرثاء والزهد .

فَلَ بِيتَ الْخَلَق إِذَا خُلِقُوا بَوَ اقِي وَلَيْتَكَ لَمْ تَكُنْ يَا بَكْرُ شَيْئًا(3)

مع الآية 23 من سورة مريم: " يا لينتي مت قبل هذا وكنت نسيا منسيا "

ولنكتفي بهذه النماذج ومن بحث في هذا المجال لا شك سيجد هذا التقاطع مع القرآن الكريم عام في شعر المغاربة هذا إن دل على شيء فهو يدل على أن هؤلاء الشعراء كانوا حافظين للقرآن ، ومتفقهين فيه ،وحتى القارئ حين يقرأ هذه الأشعار يستنبط تلك الثقافة الدينية ولاشك أن مدونة الأستاذ الدكتور محمد مرتاض التي وسمها ب" شعر الفقهاء" في الخمسية الهجرية الثانية "لدليل على أن هذا الصنف من الناس كان غالبا في جغرافية المغرب العربي .

لقد تأثر شعراؤنا تأثيرا كبيرا بالقرآن الكريم فأمدهم - خاصة الزهاد منهم - بذلك التصوير البديع للنفس البشرية ، وتلك القيم السامية التي توضحت لنا من خلال أشعارهم الخالدة . والتي اتسمت بالحكمة والسداد.

### ب.التراث العربي القديم:

إنه بذرة أساس استعان بها الشعراء في العصر الإسلامي ، كما كان كذلك شعراء الإسلام في المغرب ، فقد كان لهم اطلاع كبير على الموروث العربي من تلك المدارس التي أسست لتعليم اللغة والدين فكان إعجابهم بالشعراء الجاهلين واعتبارهم مثلا أعلى يقتدى به ، فهذا أحمد بن أبي سلمان داود الصواف يتقاطع مع زهير بن أبي سلمى في قوله:

سَئِمَتُ تَكَالِيفُ الحَيَاةُ وَمَنْ يَعِ شُ تُمَانِينَ حَوْلًا لَا أَبَا لَكَ يَسْلُم (4)

حينَ يَقُولُ: تَركْتُ تَكَاليفَ الحَ يَاةِ لِأَهْلِهَا وَجَانَبَتْهَا طَوْعَا مُجَانَبَتِي الردَى(5)

- (1) العربي دحو." الأدب العربي في المغرب العربي ". ص 254.

  - (3) رمضان شاوش ." الدر الوقاد البكر بن حماد" ص 87.
    - (4) الأصفهاني . "الأغاني" ج 14 ص 213.
    - (5) العربي دحو .المرجع السابق ص 251.

#### و حين يقول:

وَلَمَا مَحَا عُمْرِي ثَمَانينَ حُـجَة هَجَرَتْ تَكَاليفْ الحَيَاةْ لَمَا فَجَا(1)

وهذا أبو عقال بن غلبون وقد أوضح هذا التقاطع والتأثر وهو يتأمل في الماضي وبعده الحاضر وخائفا من المستقبل في حركة انفعالية يوصلها إلى المتلقي في قالب زهدي محض ، في اتباعه لمنهج القدامي:

> وَ أَقْفَرَتْ الْربْـــــعَ منْ أَهْــله وَشُتَتَتُ الشَّ مُلُ بَعْدَ ائتلَاف بِلَوْتُ الزَمَانَ وَ دُسْتُ البِلاَدَ شَربْتُ المــــدام وَسُسْتُ القيَـــانَ وَصُــعُلكْتُ في الْبر وَالبَحْر دَهْرَا

وَأَبْقَ بِيْتُ خلوف النَّدامَى فُرَادَى فَلَمْ تَبْ فَي لِلرَائِدِينَ إِرْتِيَادَ وَنَافَسْ تُ فِي كُلِلْ شَيِّ عَنِادَا وَرُضْتُ الجَيَادَا وَرُعْتَ الشِدَادَا أخلف أَهْلي عَلي حَصداد (2)

إلى أن يأتي التخلص من هذا التقديم و الماضي فسيرى إلى الحاضر و المستقبل معاقبا نفسه و معاتبا لها:

فَأَلْزَمْ تُ نُفْسِي مَدَى ضيرها وَخَالَفْتُ هَا في هَوَاهَا عنَادَا(3)

فتلك الحركة والنشاط الحياتي لقطف اللذة (بلوت، شتتت الشمل وصعلكت، نافست ،....). شابهت تلك التي كانت عند القدامي حين يكون في موقع الفخر أو الغرل فهذا عنترة بن شداد العبسى يقول:

> أَنَا في الـــــحَرْب العَــوَانَ أَيْنَ مَا نَادَى المُنَادي وَحَــسامي مَعَ قَنَاتي أَنَن خَفيفي أَطْعَن خَفيفي

غَ يُر مَجْهُول المَكَانُ في دَجَى النَّـــقْع يَرَانِـي لفع الي شاهداًن وَهُ وَ يَقَ ظَانَ الجنَانِ (4)

- المرجع نفسه ص 251.
- (2) المالكي "رياض النفوس" ج 1 ص 539.
  - (3) نفسه.
  - (4) ديوان عنترة ص 221.

### 3. التشكيل الفنى في شعر الزهد:

إن هذه القصائد الشعرية يصعب علي أن أحدد جوانبها الفنية ، فهي تعبيرات لشعراء من أربع قرون ، فقد تتقارب وقد تتباعد الرؤى وماهي إلا خوالج سارت على ألسن هؤلاء الشعراء باختلاف مشاعرهم إما غاضب من واقعه أوسعيد بتقدمه في العم متشائم منه وحزين لأمره أو متأمل في الوجود أو مسافر يرى أحوال هذه الدنيا فزهدها وإما خائف من عاقبته . ومن هذه النظرة فقد رأيت أن أخذ أكثر من نمودج واحد للتحليل بحسب :

- 1. اللغة والأسلوب
  - 2. الصورة
- 3. الموسيقى الشعرية

محاولا أن أوقع أغلب هذه المدونة على هذا النسق.

### أ-اللغة والأسلوب:

إن شعر الزهد هو في الحقيقة تعبير عن موقف الإنسان من هذه الحياة أو مسن الوجود عموما . ومع اختلاف تلك المعاني التي تقع في ذهن هذا الانسان من قبول ورفض وإقبال وإدبار محاولا فهم ما يجري حوله وتفسير كل ظاهرة تفسيرا صحيحا . يلوم نفسه مرة على ما فرطت و ما أغفلت و يجهز عليها بالحرمان والمجاهدة ويلوم الزمن مسرات ويحمله الأعباء كلها ، كل تلك التساؤلات أخرجها الشاعر المغربي الزاهد في لغة بسيطة معبرة واضحة غير مسعقدة مفهومة هي لغة المحيط أو البيئة الاجتماعية التي يحياها وإن اتسمت ببعض الموروث إلا أنها ظلت واضحة ، سهلة الفهم سلسلة على اللسان يفهمها الجميع كيفما كانت موضوعاتها فهي كلها تصب في تجهيز النفس البشرية إلى يوم المعاد ، من خلال جعلها تزهد و تنفر من هذه الحياة الدنيا التي هي غير دار المقر بـل هـي دار الممر .

وهذا بكر وقد استعمل لغة العتاب واللوم قاصدا بذلك نفسه التي أرقتها الظنون:

لَقَدْ جَمِ حَتْ نَفْسِي وَأَعْرَضَتْ وَقَدْ مَ رَقَتْ نَفْسِي فَطَالَ مروقها

فَيا أَشْفَى منْ جُ نَح لَيْل يَقُودُهَا وَضَوْءُ نَهَار لَا يَزَالُ يَسُوقُهَا (1)

(1) رمضان شاوش ،" الدر الوقاد" . ص 77.

الِّي مَشْهَد لَاابُدَ لي منْ شُــــــــهُود سَتَأْكُ لُهَا الديدَانُ في بَاطن الثُرَى مَوَ اطـــن للْقصاص فيهَا مَظَالمُ سَحَـــابُ المَنَايَا كُلُ يَوْم مُظْلْمَة وَ للنَفْس حَاجَات تَرُوحٌ وَتَغْتَـدي تَجَهَمَتْ خَمْسًا بَعْدَ خَمْــسينَ حُجَةٌ وَ أَبْدِي المَنَـــــايَا كُلُ يَوْمْ وَلَيْلَة

وَمِنْ جُرِع للْمَوْت سَوْفَ أَذُوقُهَا تُصَودي إلَى أَهْل الحُقُوق حُقُوقها فَقَدْ هَ طَلَتْ حَوْلي وَ لاَحَ بروقها وَدَامَ غُرُوبُ الشَّمْسِ لِي وَشُرُوقُهَا إِذَا فَتَ قُتْ لَا يُسْتَطَاعْ رُتُوقُهَا يُصْ بِحُ أَقْوَامْ عَلَى حين غَفْلَة وَيَأْتِيكَ في حين البَيات طُرُوقُهَا(1)

إن هذه الألفاظ والعبارات التي استعملها بكر بن حماد مبثوثة في محيطه وأمكنه بهذا المعجم وضع القارئ أمام أحداث وحالات هي واقعة لكل إنسان على الأرض .إنه يعـــترف بالذنب الذي ارتكبه في حق الله وما جموح النفس ومروقها إلا دليل على ذلك (جمحت ، مرقت)، ويلوم الزمن على هذه الحالة (جنح ليل يقودها ، ضوء نهار يسوقها).

لكنه يذهب إلى لغة الهدوء والاستسلام واجتراع الحقيقة المرة بدون مقاومة حين يذكر هذه النفس بما هو عليها (مشهد ، جرع الموت ، ستأكلها الديدان - مواطن القصاص).

ثم يأتي لغة التذكير والإنذار قبل العاصفة التي عل وعسى تجعل هذه النفس تتدارك ما فاتها في تعويض عنه (سحاب المنايا ، لاح بروقها ، أيدي المنايا ، يصبح أقواما ياتي في البيات ). إنه الإنذار بالموت بغتة فلابد من الاستعداد . نستشف من ذلك أن دلالات المروت طغت على دلالات الحياة وكانت هي الغالبة لأنها هي المآل ، و لقد انجذب إليها بكر كغيره من شعراء الزهد نابعة لغتهم تلك من الألم والاقتناع والرضوخ ، أنظر إلى هذه الأبيات :

أُحْبُو إِلَى المَوْت كَمَا يَحْبُوا الجَمَلُ قَدْ جَ اعْنِي مَا لَيْسَ فيه حيلَ (2)

وَ خَالَطَ عَيْني العشا بَعْدَ حدة وصال اساني إنْ تَكلَّمَ لجلبا (3)

وَفَــــي أُذُني وَقْرُ وَظَهْرِي به حنا وَمَا أَبْتَــــغي ممَا أَنَا فيه مُخْرجَا (4)

(1) رمضان شاوش ،" الدر الوقاد ". ص 77.

(2) المرجع السابق ص 92.

(3) البيت لأحمد بن أبي سليمان داوود الصواف ، ينظر العربي دحو ." الأدب العربي في المفرب الغربي "ص 252.

كُلُّ يَنَالَ مِنَ المَقْدُورِ قَسْ مَتَهُ قَوْمٌ تَرَقُوا وَقَوْمٌ في الهَوَى سَقَطُوا (1) وَأَن الصَّمَنَايَا لَيُدْرِكَنَ مَصَّنْ وَنَصَى فِي الطَّرِيقِ وَمَنْ أَرْكَضَا (2) المَوْتُ في كُل حين يَنْشرُ الكَفَنَا وَنَحْنُ في غَصَافَلَة عَمَا يُرَادُ بِنَا(3) سَكَنَتْكَ يَا دَارَ الْفَنَاءُ مصدفا بأني إلِّي دَار البَقَاء أصير (4)

إن هذا المعجم اللغوي المتكون من هذه النماذج (العشا ، تلجلج اللسان، الحبو، الـوقر في الأذن ، انحناء الظهر ، كل ينال قسمته ، تدركنا المنايا ، الموت في كل حين ، ينشر الكفنا ، نحن في غفلة ، دار الفناء ، دار البقاء ، أصير ... ). يصب في وعاء واحد ينصرف إلى معجم دلالات المحتم أو الموت اللازم، وهو المعجم الذي سار عليه جل شعراء الزهد في المغرب وقد نلحظ ذلك في المدونة التي تم جمعها واستعمالهم لغة البكاء والحزن والتحسر واليأس وظلم الزمين بارتكابه آثام المرض بأنواعه والوهن والضعف والكبر والنكد لتصوير خوالجهم ووجـــدانهم والعمق النفسى الذي يعيشونه ، وأثبتـت هذه الألفاظ انصراف شعر الزهد إلى حقيقة واحدة متفوقة وهي المعجم الدلالي للموت بشتى معانيها المخولة لها . حتى وان ظل بعض الشعراء يــذكرون ويعددون هروبهم إلى الماضى لكننا نكتشف أن هروبهم ذلك ما هو إلا هروب لحظى وستتم الأوبة، والعودة للحاضر المستقبل الحتميين و الهروب إلى الماضى إن دل على شيئ فإنما يدل على الحياة فيستعمل الشاعر الألفاظ الدالة على الحياة ، كما نلحظ ذلك من خلال هذه النتائج:

أُصـــــيهُ الغَزَالَ وَأُمَ الرئَالَ وَصُعْلَكْتُ فَى البَروَالبَحْرِ دَهْـــرَا 

بِلَوْتُ الَّزِمَ ان وَدُسْتُ البِلاَدَ وَنَافَسْتُ في كُل شَيْء ع نَادَا شَرِبْتُ المَ دَامَ وَسُسْتُ القيانَ ورَضْتُ الجيادَ ورعت الشدادا بطَ رَف أَرَاهُ يُجِيدُ الط رَادَا أُخْ لَفُ أَهْلَى عَلَى حَدَدًا وَ أُظْهِرُ في الأَرْضِ مني الفَسَـــــادَا أَديمُ السهَادَ وَأَجْفُو المهَادَ وَأَجْفُو

#### 3 trait

- (1) البيت لأبى مدين شعيب . البستان ص 11.
- (2) البيت لعلى الحصري القيرواني . الموسوعة
- (3) البيت لابن أبي زمنين ." نفح الطيب" ج 3 ص 554.
- (4) البيت لأبي الصلت أمية ،" نفح الطيب "ج 3 ص 297
- (5) الأبيات لأبي عقال .ينظر العربي دحو . " الأدب العربي في المفرب الغربي "" ص 257.

إن الألفاظ الدالة على الحركة والنشاط والتي رمزت لمعجم الحياة (بلوت الزمان ودست البلاد ، و نافست ، شربت ، رضت ، أصيد و رعت ، صعلكت ، أسوم ، أهوى اللذاذا، أظهر الفساد ، أديم السهاد \_ أجفو المهاد ) ، هي ألفاظ تدل على قوة هذا الانسان التي يفتخر بها و يظن في وقت ما أنها خالدة ، و لقد نحى الشاعر في هذه المقدمة منحى الجاهلين كما رأينا من قبل في هذا البحث .

إن هذه الألفاظ ستتكسر أمام ألفاظ أقوى منها تكون هي التي ترمز إلى الحقيقة التي لا بد من ظهورها ، يقول بعد ذلك الشاعر أبو عقال:

إِلَى أَنْ تَنَاهَتْ حُدُودُ القَضَاء وَأَنفذ سُلْ طَانِهِ مَا أَرَادَا فَجَلَى مِنَ القَلْبِ إِظْ لَكَ الْاَمَهُ وَأُنورُ مَا كَ لَانَ مِنْهُ سَوَادَا فَأَلْزَمْتُ نَفْسِي مَدَى صَ بْرِهَا وَخَالَفْ تُهَا فِي هَوَاهَا عِنَادَا(1)

و يقول:

لاَحَ المَشْيِبُ بِلهتي فَ نَعَانِي وَنَ فَي الصِبَا عَنِي وَذَمْ عَنَانِي وَنَاءَتْ خُطُوبُ الحَادِثَاتِ بِأُسْرَتِي فَبَقِيبَ تُعَانِي فَبَقِيبَ تُ مُنْفَرِدَا مِنَ الأَقْرَانِ(2)

إن الألفاظ التي عاد إليها أبو عقال و التي نذكر منها (تناهت حدود القضاء ، ألزمت نفسي خالفتها ، لاح المشيب ، نفى الصبا، الخطوب ،الحادثات ، الإنفراد)

شكلت فوهة كبيرة ارتسمت فيها صور الألم والحزن واليأس والضعف والشيب والكبر.... سقطت فيها تلك الألفاظ التي دلت على الحركة والحياة في بادئ الأمر وهي ضمنيا تلــوم الزمن وما فعله بهذه النفس البشرية .

وقد رأينا ذلك من خلال تلك الموضوعات ،التي استخر جنا من شعر أولئك الزاهدين، في أسلوب خبري دل على الوعظ أو الاعتبار أو الحث على القناعة أو التذكير بالموت أو ذكر الأمم الخالية أو الندم كما وردت في أسلوب إنشائي دل عليه الرجاء أو طلب الصفح أو الاستفسار وطلب الأوبة وقبول التوبة. فالوعظ والاعتبار اللذين ظهرا عند بكر بن حماد في قوله:

#### 2 .t. sitt

قِ فُ بِالْقُ بُورِ فَنَاءَ الهَامِدِينَ بِهَا مَنْ أَعْظَم بُلِي تُ فِيهَا وَأَجْسَادَ (3)

(1) رياض النفوس ج 1 ص 539.

(2) المصدر نفسه ص 539.

(3) رمضان شاوش. الدر الوقاد. ص 80 ، وينظر . المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 133.

والتذكير بالموت الذي يظهر عند عبد الحق بن عبد الرحمان المعروف بالخراط (ت 581)

إِنَ فِي المَوْتِ وَالمِعَ الدِ لَشُغْلًا وَالدِّكَارَا لذي النه وبلاغا فَاغْتَ سِنِمْ خُطَتَيْنِ قَبْلَ المَنَايَا صِحَةُ الجِسْمِ يَا أَخِي وَ الفَرَاغَا (1)

والحث على القناعة الذي ظهر عند بن رشيق المسيلي:

يَعْطِي الْفَتَى فَينَال لِي دعة مَا لَمْ يَ نَلْ بِالْكَدِ وَالتَعَبِ فَاطْ لِي دعة مَا لَمْ يَ سَتْ الْأَشْيَاءُ بِالْقَلْبِ (2) فَاطْ لُب لِنَفْسِكَ فَضْلُ رَاحَتِهَا إِذْ لَيْ سَتْ الْأَشْيَاءُ بِالْقَلْبِ (2)

والامتعاض من الشيب والذي يظهر عند عيسى بن مسكين :

لِعُمْرِي يَا شَبَابِي لَوْ وَجَـدِتُكَ بِمَا مَلَكَ تُ يَمِينِي لَارِ تَجَعْتُكَ (3) والابتعاد عن اللذات ومحاربة النفس الذي يظهر عند الصواف:

حَبِسْتُ نَفْسِي بَيْنَ بَيْتِي و مَسْجِدِي وقد صرات مثل النسر أهوى التعركجا(4) وغيرها من الأفكار التي ذكرناها أو التي لم نذكرها جاءت في غرض أدبي دل على القنوط واليأس وإبداء الضجر والملل فمن تذكر الموت أو من حاور الشباب ليبتعد عن الشيب لحظة من الزمن أو حرم النفس من لذائذ الحياة أو من نظر إلى القبر واستحضر ما حوى وكيف أصبح. لابد أنه في حالة شكوى من ألم الزمن، وهمه أن الموت لابد مدركه لا محالة . فيخرج كل ذلك من صدره و يعبر عنه مستحضرا ما ملكت يمينه من لفة ورثها اكتسبها.

ويخاطب القارئ بلغة منسجمة مع واقعه المعيش.و لقد ارتسمت هذه اللغة في أفعال ماضية وجدتك ، ملكت ، خالط ، لحلجا " و ما تبعها من فواعل و مفعولات أو كانت مضارعة " ينشر الكفنا ، يراد بنا ، أصير إلى دار البقاء " ، وما يتبعها هي الأخرى وما يلزمها وما تقتضيه هذه اللغة من أدوات ربط وتسيق، جعلت المتلقي يأخذ المعنى كما هو دون أن يذهب إلى أن يقلد ذلك ويحول هذه الأقوال إلى أفعال فذاك أمر آخر بل يخلص إلى نزعة الشاعر الزهدية فقط، إلى ذلك التصوير الفني الذي اتسم به الشاعر المغربي في فترة من الفترات ، وذلك البعد الدرامي الذي خلص إليه النص الشعري في نهايته.

- (1) " الديباج المذهب" ص 193.
- (2) رابح بونار "المغرب العربي ، تاريخه و ثقافته " ص 312.
  - (3) العربي دحو . "الشعر المغربي "ص 175.
    - (4) المالكي" رياض النفوس "ج 1 ص 510.

### ب. الصورة عند شعراء الزهد المغاربة:

إن الصورة الشعرية هي" أساس العمل الأدبي "(1) فهي جوهر النص الشعري وهي ليست مستحدثة عند شعراء الزهد في المغرب العربي، بل هي موجودة مع وجود اللغة العربية الستي وصلتنا سواء عند الجاهلين أو من العصر الإسلامي في المشرق وهي قد تكون أكمل من بعض أو أنقص منها في إيصال المعنى إلى المتلقى وفي استفادته من هذا المعنى. ولعلنا في في دراستنا البسيطة نحصرها في بعض التشبيهات أو الاستعارات أو صور البديع التي ظهرت لنا في هذه النصوص الشعرية، ونحن نعلم أننا لا نوفها حقها من التحليل. وقد يرى القارئ لهذه الأشـــعار أنها لا تخلو من هذا النوع من التصوير من قريب أو من بعيد ، إن دل ذلك على شيء فإنما يدل على سعة أولئك الشعراء للــــغة العربية ومعانيها وألفاظها وتوظيف كل ذلك كما شاءوا فـــى النص الشعري حتى تتضح الدلالة " فالمعنى الواحد يستطاع أداؤه بأساليب مختلفة في وضوح الدلالة " (2). هذه الصورة الشعرية لها أشكال مختلفة ، فمنها ما هو بسيط ومنها ما هو معقد يستعمل صاحبه الرمز والاستعارات التي لابد من التمعن فيها بدقة حتى نجد تلك العلاقات الخفية بين أطرافها أو العلاقات المحدثة بين هذه الأطراف (3) و لعلنا نأخذ بعض النماذج من هذه المدونة ونحاول أن نجد فيها هذا التصوير قصد وضع رؤية خاصة لها ، و لننظر إلى هذا التصوير عند أحمد بن أبي سليمان :

دَعيتُ مُعَلَّمًا إذْ صـــرْتَ شَيْخَــا

أَرَى البَرْقُ منْ نَحْو العَصيب تُوقدا تَغيبب للهُ طُورًا لَمْعَهُ وَتَرَدَدَا وَ أَيَامَ الشَّ بِيبَة كُنْتَ بُورَا لَئنْ كَانَ المشيبُ أَتَى نَذيراً فَإني سَصوفَ أَدْعُوهُ بَشيراً (4)

إن البرق يشق ظلمة الغيوم و ينير الليلة الحالكة، كذا المشيب عند الصواف قد ظهر منن ظلمة سواد الشعر هذا التصوير الجميل للشاعر يظهر كذلك في تشبيه أيام الشباب بالأرض البور التي لا ينمو فيها أي زرع كذا توظيف الشاعر لصورة بيانية أخرى في البيت الثالث حين 

- (2) عبد اللطيف شريفي و .زهير دراقي " الاحاطة في علوم البلاغة"- ديوان المطبوعات الجامعية الساحة المركزية . بن عكنون- الجــــزائر 2004 . ص 112
  - (3) ينظر عبد القادر الرباعي." الصورة في شعر أبي تمام". ص 14.
    - (4) العربي دحو. "الأدب العربي في المغرب العربي" ص 255.

الاستعارة لتبرز المعاني في صورة حبة محسوسة ، تمكن المتلقي من الوقوف على علاقة الشاعر بالواقع و فهم أحاسيسه تجاه ذاته كذلك وصورة أخرى نراها عند بكر بن حماد في قوله :

قِفْ بِالْقُبُورِ فِنَاءَ الْهَامِدِينَ بِهَا مَنْ أَعْ ظَم بَلِيتُ فِيهَا وَأَجْسَادَ وَالْمَوْتُ يَهْدَمُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتُهُ مِنْ مَا بَنَيْتَهُ مِنْ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مِنْ أَنْ بَنْ مُ بَنْ مُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتِ فَا بَعْلَالِ مَا بَنَيْتُهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتَهُ مَا بَنَيْتِ فَا بَعْدَلِهِ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُولُ مُنْ الْعُلْمُ الْعُنْ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْع

لقد علم الباث والمتلقي أن من سكن القبر لا يمكن له أن يجيبك حين تناديه . لكن براعسة الشاعر التي وضعتنا أمام هذا التشكيل اللغوي الذي جعل الصورة بنية واحدة الذي اخستزل المسافة بين طرفي الصورة و ترقى بخياله ليوصل للمتلقي المعنى كاملا واضحا ، وقد جعل الموت معولا أو فأسا يهدم بها فكان أن حذف المشبه به"الإنسان" ورمز له بأحد لوازمه"يه منت الاستعارة و كانا طرفي التشبيه قد تقاربا حتى التصقا ، وهذا الحصري يشبه الموت بالعدو القاتل الذي لابد يصيب صاحبه بسهمه و هي صورة فيها تحريك للمجرد و جعله مادة محسوسة وإن كانت حركة هذا المجرد مؤدية إلى نتيجة مأسوية ، حين يقول :

هُوَ المَ وْتُ لَابُدَ مِنْ سَهُمِهِ فَكَيْ فَ ادر عنا لكي يدلظا أَنَا المَنَايَ لَابُدَ مِنْ أَرْكَظَا(2)

و في البيت الذي يليه و غير بعيد عن المعنى الأول يصور لنا الموت بذاك الشيء الدي يأخد اليابس والأخضر في طريقه و هو تصوير بليغ فإن هذا الموت سوف يأتي على الذي تأنى في مشيته و يأتي كذلك على من ظن أنه سيهرب و كان يركض بما أوتي من قوة ، فيحس المتلقب بشراسة الموت و يستشعر ذلك التصوير الفني الذي أوقفه على مصيره . و لقد شغلت فكرة الموت أغلب شعراء الزهد فوظفوا فيها صورا شتى تعبر عن خوالجهم وآلامهم وخوفهم في آن واحد ، فانظر إلى هذه الأبيات :

أُصَـــافِحُ الأَرْضَ إِنْ رَمَتْ القِيَـام تَصْــحَبْنِي ذَاتَ اليَمِينِ عَصَا (3) أُصَــافِحُ الأَرْضَ إِنْ رَمَتْ القِيَـام قَدْ جَاءَنِي مَا لَيْــسَسَ فِيهِ حِيلَ(4) أَحْبُو إِلَى المَوْتِ كَمَا يَحْبُو الجَــمَلُ قَدْ جَاءَنِي مَا لَيْــسَسَ فِيهِ حِيلَ(4) ففي البيتان صور الأقتراب الخفي للموت و قروب أجل كلا الشاعرين فالعجـــز الـذي

<sup>(1)</sup> المرجع السابق. ص 188.

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

#### 3 trait

- (3) إبراهيم الدسوقي .جاد الرب ." شعر المغرب حتى خلافة المعز " ص 175.
  - (4) رمضان شاوش." الدر الوقاد". ص 91.

يجلب الاتكاء على العصا والحبو الذي أدى إليه الكبر كلاهما دليل على اقتراب المنية ، ولقد جاء التصوير الفني عند عيسى بن مسكين بديعا فصورة الشيخوخة شاخصة في عبارة «أصافح الأرض » و هي كناية عن الكبر ، لها نفس المعنى و نفس الرمزية مع عبارات

«تصحبني ذات اليمين عصا » و « أحبو إلى الموت » و «قد جاءني ما ليس فيه حيل » و تصوير آخر نستشفه عند بكر في بيته الموالي :

فقد استعار للمنايا أيد تريد أن تخنق صاحبها الموكلة إليه وهي تزوره بتكرار على مر الزمن وتقترب منه أكثر وتحدث فيه ندوبا تستنزفه إلى أن يلقى حتفه .

وهذا بن عبد ربه وبن حمد يس الصقلي وقد عبرا هما الآخران عن الفكرة وصوراها أحسن تصوير ونقلوا لنا ذلك التحويل من المجرد إلى المحسوس معتمدان في ذلك على التشكيل اللغوي الذي يحدد الصورة البيانية التى تجعل الجامد متحركا نابضا بالحياة .

يقول بن عبد ربه:

وَ الْمَوْتُ وَيُحْكَ لَمْ يُمْدَدَ الْإِيْكَ يَدَا (2)

بَادَرَ إِلَى التَوْبَةِ الخُلَـــصَاءِ مُجْتَهِدَا ويقول بن حمد يس الصقلى:

دب مَوْتَ السُكُ ونِ فِي حَركَاتِي وَخَبَا فِي رَمَ ادِهِ حَمْرُ جَمْرِي (3)

إن الموت لن يترك لصاحبه فرصة و لن يساعده بل هو يتحين الوقت المناسب، وقد استعار بن عبد ربه للموت يدا التي لن يمدها للمساعدة وهي صورة جميلة جعل صاحبها المعنى مجرد محسوسا و ذلك لتسليم الذات البشرية لهذا المصير المحتوم . و تقريبا نفس العمل قام به بن حمديس حين جعل هذا الموت حركيا و صاحب نشاط فهو قد أوجد له الفعل " دب " ، حتى أن تلك الحركة الحية " حمر جمري " قد اندست تحت الرماد الكثيف الذي غطاها ، والشطر الثاني من البيت هو تعبير عن صورة بيانية مشعة يتجلى من خلالها القول الشهير " رب كناية تربيعي على إفصاح " فقوله " و خبا في رماده حمر جمري " كناية عن ما تبقى له من حركة وحياة واصفا لنا انفعالاته وأفكاره و تجاربه وعواطفه على غرار كل شعراء الزهد.

<sup>(1)</sup> رمضان شاوش،" الدر الوقاد" ص 79.

<sup>(2) &</sup>quot; نفح الطيب" المجلد 4 ص 321.

3 . Loat

(3) عبد العزيز عتيق " الأدب العربي في الأندلس" ص 224

ولنختم هذا العنصر بأحد النماذج التي رسمها لنا بكر بن حماد: سَحَابُ المَنَايَا كُلُ يَوْم يَظُلُهُ فَقَدْ هَطُلَتْ حَوْلى وَلَاحَ بُرُوقُهَا (1)

إنها صورة الموت مرة أخرى تظهر عند بكر ليعبر بها عن انفعالاته وعواطفه ، لقد استعار لها (المنية) هذه المرة لفظا جديدا تمثل في "سحاب" و اكتملت الصورة بالظل الذي تحدثه هذه السحابة التي تزوره كل يوم ثم إنها بدأت في الهطول ولمع برقها فهي ليست ببعيدة وقد اعتنى بكر وغيره من شعراء الزهد في المغرب بالصورة الفنية لأنها جوهر الشعر مستمدين تشكيلها اللغوي من الموروث العربي ومن ثقافتهم الدينية وما هي هذه الصورة إلا تقريب المفاهيم البعيدة والصعبة للمتلقي وجعله يعيش حالة حاسمة أمامه ، حين يخلق له علاقة تقرب أو تجمع بين الأشياء المتباعدة المختلفة في هذه الصورة البيانية أو كما يقول إحسان عباس "هي خلق جديد لعلاقات جديدة " (2).

- التضاد أو الطباق:

<sup>(1)</sup> محمد الطمار ." تاريخ الأدب الجزائري " ص 35

<sup>(2)</sup> إحسان عباس . " فن الشعر " ص 260.

ج. الموسيقي الشعرية:

إن الشعراء المغاربة اختاروا لقصائدهم معجما شعريا اتسم بالعفوية والوضوح دون تكلف، جعلت هذه الأبيات لها نغمة شعرية خاصة متميزة عن سائر الأغراض الأخرى. عبروا من خلالها على آلامهم وأحزانهم وأنواع الكآبة التي أصابتهم جراء معرفتهم لحقيقة هذه الحياة المعاشة ، و إن كانت هذه الأبيات جاءت متناثرة عبر كتب التاريخ وكتب الأدب لكنها اتسمت بخلوها من التعقيد و الإبهام المتعدد الحلول ، كما أنها وصفت بلغة الحيرة و الشك المؤدية إلى لغة اليقين و الصواب .

ولئن جئنا إلى خاصية التضاد في هذه الأشعار وجدناها كثيرة و دون تحديد نوع الكلمة فقد يكون ذلك بين الأفعال أو بين الأسماء هذه الثنائيات المتقابلة هي نوع من التسميق الشعري، يلاحظ ذلك من خلال هذه النماذج على سبيل المثال لا الحصر.

فيا أسسفي من جُنَحِ لَيْلِ يَقُودُهَا وَضَسُوءُ نَهَارٍ لَا يَزَالُ يَسُوقُهَا (1) ظهر التضاد في الأسماء (جنح – ضوء) شم (ليل – ظهر التضاد في الأسماء (جنح – ضوء) شم (ليل – نهار) و قد يفسر هذا الطباق في البيت الواحد لتلك الانفعالات الداخلية التي يعاني منها الشاعر، نرى هذا الأمر. كذلك في هذا البيت:

وَأَنَ المَنَايَ اللَّهُ رُكُنَ مَنْ وَنَى في الطَّريق وَ مَنْ أَرْكَضَا (2)

هذا التضاد الواقع بين الفعلين (ونى و أركضا) اللذين يخضعان لقضاء الموت ما هو إلا استسلام من الشاعر لمصيره و صورة واضحة لهذا الخضوع التام و لكن المتلقي يستمتع بهذه الأشعار من خلال ذلك التصوير الموحي و الأسلوب الرشيق البعيد عن التعقيد الشكلي أو المضموني مع اعتماد تلك المحسنات البديعية لإعطاء إيقاع يثري هذه النصوص و من هذه النماذج كذلك:

<sup>(1)</sup> البيت لبكر بن حماد، من" الأدب العربي في المغرب العربي" ص 186

<sup>(2)</sup> البيت لعلي الحصري .من الموسوعة

<sup>(3)</sup> البيت لبكر بن حماد ." الدر الوقاد " ص 75

<sup>(4) (5) (6)</sup> الأبيات لأحمد بن أبي سليمان داود الصواف . الأدب العربي في المغرب العربي ص 251 ، 255 ، 255.

دَعِيتُ مُعَ لِمَا إِذَا صِرْتَ شَيْخًا وَأَيَامَ الشَينَةِ كُنْتَ بُورَا(1) لَعَيتُ مُعَ لِمِنَةِ كُنْتَ بُورا(1) لَئَنْ كَانَ المَشَينِةِ كُنْتَ بُوراً فَإني سَوْفَ أَدْعُ وهُ بَشِيرًا (2)

لضروب منْ سُوءَ فعْلَى وَهَجْرِي غَيْهَبَ اللَّهِاللَّهُ فيه عَنْ نُورِ فَجْ رِ(3) سَكَنْتُكَ يَا دَارَ الْفَنَاء مُصَدِقًا أَنِي إِلَى دَارَ البَقَاء أَصِيرُ (4)

كُلَــــمَا تَبُتَ سَاعَةٌ عَدَتْ أُخْرَى ثَقُلَتْ خُطْــوتي وَ فودي تَـفَرَى

لقد كثر هذا التضاد اللفظى الذي يؤدي إلى المعنوي عند هؤلاء الشعراء و مما جعل دون شك - المتلقى يرى ذلك التصوير الفنى البديع في شعرهم ويتلذذ به و يستصييغ سهولته ، و يرى تلك الطبيعة الواضحة أمامه من خلال رسم الشاعر لها فالبياض هو ضد السواد واللفظان يؤديان إلى معنيين متضادين أشركهما الشاعر في البيت نفسه كذا الحال بالنسبة للطول والقصــر واليسر والعسر والسهل والصعب والشيخوخة والشبيبة والنذير والبشير والملاحظ أن الشاعر في صراع مع الحياة ومع عناصرها كالزمن والنفس ، فهو يتوب ساعة ، فينزوي إلى صراط الرحمن وقد تغلب على نفسه ، ثم تصارعه عناصر الحياة فتغلب عليه فتعود مرة أخرى للهوى ولذاته ، فهذه الثنائيات المتضادة (نهار مشرق - ظلام ليل) ، (بياض - سواد) ، (تبت - عــدت) ، (دار الفناء – دار البقاء) والمعطوفة على بعضها أوصلت للمتلقى صورة حية عن مشاعر وخوالج هذا الشاعر الزاهد المنقلبة بين الحزن والألم والأمل أحيانا حين يفسح لنفسه قليلا من الأمل فالصيرورة تعنى الدوام وهو يعلم أن ذاك هو مصيره في تلك الحياة الثانية .

### -الإيقاع في شعر الزهد المغربي:

لعل كل من يتحدث عن الايقاع في الشعر العربي لابد أن يرسمه في تلك المقاطع المتكررة وهذا يحدث في جميع اللغات و" العربية من أغنى اللغات البشري إطلاقا بالإيقاع الذي يجعلها لغة شعرية بالطبيعة "(1) وقد يرقى هذا الإيقاع في البيت و لا يرقى في بيت آخر، ثـم إن

<sup>(1)</sup> الأبيات لأحمد بن أبي سليمان داود الصواف . الأدب العربي في المغرب العربي ص 251 ، 253 ، 255.

<sup>(2)</sup> البيت لأحمد بن أبي سليمان داود الصواف ."الأدب العربي في المغرب العربي "ص 255

<sup>(3)</sup> البنيان لابن حمد يس الصقلى .

<sup>(4)</sup> البيت لأبى الصلت أمية . الديوان ص 87 . ومن "نفح الطيب "المجلد 2 ص 107.

#### 3 trait

أذن المتلقي هي التي تمدد مواقع هذه الموسيقى في الشطر ثم في البيت ثم في النصص كاملا. ولنأخذ نماذج عن هذا الإيقاع أو التكرار أو الموازنات الصوتية التي حدثت عند شعراء الزهد الذين كانت من مواضيعهم تدور حول التوجع والحسرة والتالم والبكاء والاعتبار والتأمل والنصح و الوعظ و التذكر و الخوف ... و من هذا التكرار نأخذ قول الصواف:

سَأَلْيِسُ لِلِصَبْرِ ثَوْبًا جَمِياً وَاَفْتِلُ لِلصَبِرِ مَثِيلًا طَوِيلًا طَوِيلًا اللهِ عَلَيْلًا قَلِيلًا قَلْمُ مِنْ فَسْمِي قَلْمِيلًا قَلْمُ مِنْ فَسْمِي قَلْمِيلًا قَلْمِيلًا قَلْمِيلًا قَلْمُ مِنْ فَسْمِي قَلْمِيلًا فَلْمُ مِنْ فَسْمِي قَلْمِيلًا فَلْمُ مِنْ فَسْمِي قَلْمِيلًا فَلْمُ مِنْ فَالْمُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مُنْ فَاللَّهُ مِنْ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مَا مِنْ فَالْمُ مِنْ مَا مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مَا مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مَا مِنْ فَاللَّهُ مِنْ مَا مِنْ مُنْ مِنْ مَا مِنْ مَالْمُ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مِنْ مَا مِنْ مُنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَالْمُ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِنْ مَا مِ

إن التكرار الذي استعمله شعراء الزهد هو نابع من الضغط الذي يعانيه الشاعر فهو في الحقيقة انفعال قوي عبر عنه هذا الشاعر للوصول إلى فكرة معينة ، فالصواف ذكر الأصل "صبر" ثلاث مرات فالصبر هو المادة الأساسية في النص و هذا الصبر هو الحل الوحيد حين تغييب الحلول للخروج من المآزق و الحرج و الخطوب ، فالصبر هو مفتاح الفرج والله مع الصابرين و الصبر سبيل الزاهدين كل هذه الثقافة الدينية استنبطها الشاعر و نسجها في تلك الأبيات ثم إن هذا الحل أو الخلاص كما عبر عنه الشاعر لا يأتي دفعة واحدة بل هو شيء عسير و لا بد أن يمر بفترات متعاقبة (قليلا قليلا قليلا)

ولنلاحظ المرارة التي يعيشها الشاعر عيسى بن مسكين و الحزن ظاهر عليه من خلال نصوصه الشعرية و القلق باد عليه من خلال هذه الأبيات:

لِعُمْرِكَ يَا شَبَابِي لَوْ وَجَدْتُ كَ بِمِنِي لَارْتَجَفْتُكَ وَمَا فِيهَ لِمَا مَلَكَتْ يَمِينِي لَارْتَجَفْتُكَ وَلَوْ جَعَلَتْ لِي الدُنْ يَمِينِي لَمَا وَهَبْتُكَ وَلَوْ جَعَلَتْ لِي الدُنْ يَا تُوابِّ اللَّهُ وَمَا فِيهَ عَلَيْكَ لَمَا وَهَبْتُكَ فَقَدْتُكَ فَافْتَقَ دُتُكَ فَافْتَقَ دُتُكَ فَافْتَقَ دُتُكَ وَانْتَحَبْتُ عَلَيْ لَمَا فَقَدْتُكَ وَانْتَحَبْتُ عَلَيْ لَكَ دَهْرًا فَلَم تُعْن النيَاحَةُ حَيْثُ نَحْتُكَ (3)

إن الإيقاع الذي حدث في هذه المقطوعة شكلته التكرارات التي وقعصت من نفس الشاعر عندما صور لنا تلك الوضعية التي يعيشها حيث لا يستطيع أن يسترجع ما تريده ذاته ولابد لها أن تسلم بالواقع وضيع الزمن ، فكلمة " لو " تكررت مرتين وحرف الكاف المتأخرة تكرر على هذا النحو:

<sup>(1)</sup> عبد المالك مرتاض. الأدب الجزائري القديم (دراسة في الجذور) دار هومة للطباعة و النشر و التوزيع . بوزريعة/ الجزائر 2005. ص 200

<sup>(2)</sup> العربي دحو."الأدب العربي في المغرب العربي" ص 250.

<sup>(3)</sup> نفسه ص 238.

| <u>ئ</u>   | ••••• | ای                                      |
|------------|-------|-----------------------------------------|
|            |       |                                         |
| <u>ك</u> ك | ••••• | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| اك         |       | ای                                      |
|            |       |                                         |
| ای         | ای ا  | اکی                                     |

هذه الكاف المتكررة هي دليل التخاطب وتوجيه الكلام لهذا الشيء المجرد الذي لا يمكن لمسه واسترجاعه وتكشف عن معاني التأسي والحسرة والألم التي تظهر كذلك تردد لفظه "لـو" التي تفيد إلى أسلوب التمني الذي يهدف إلى كيفية الخلاص ، والشاعر يعلم أن مخاطبة الماضي هي غير مجدية فكثيرا ما اشتكى الشعراء قبله غدر الزمن . وإن لقدره يظهر بعد مروره ، نلاحظ كذلك التكرار عند بن مسكين لكلمات الفقد التي كانت في صورة الفعل " فقدتك ، فافتقدت ، فقدتك ".

إن نظرته إلى حاله التي أصبح عليها وظهور عيوبه جعلته يناجي هذا العمر المفقود الذي جعله يفتقد النوم الهنيء والعبيش الطيب وكل لذائذ الحياة وحتى لو كان الانتحاب دهرا كاملا على هذا الشباب فإن ذلك لا يساوي شيئا منه فأظهر التكرار لمعنى البكاء في أربع مرات في بيت واحد " نُحتُك ، انْتَحَبْت ، النياحة ، نُحتُك ". لأن مأساة أكبر من أن توصف ونلاحظ أن الإيقاع الداخلي ظهر في الحرفين الذين تكرروا خمس مرات لكل واحد منهما أي " النون " و "الحاء" في البيت الرابع . وأمام هذا الواقع الأليم انزوى تحته شعراء الزهد وتلك المخاوف المتي اكتنزتها أنفسهم يقول أبوالأحوص أحمد بن عبد الله:

أَبُوا أَنْ يَرِ قُدُوا اللَّهِ لَى فَهُمْ الله قُوا أَنْ يَرِ قُدُوا اللَّهِ لَل فَ فَ هُمْ الله قُوامُ (1)

أُبُوا أَنْ يَفْطَ رُوا الدَهْرَ فَ هُمْ للله صُوامُ اللهُ اللهُ

إن التكرار حدث ثلاث مرات في الأبيات الثلاث و ليس في البيت الواحد وذلك لعبارة " أبوا و عبارة " فهم لله " ، لكن الإيقاع حدث كذلك في هذه الموازنات الصوتية التي وقعت في أواخر الأبيات (قوام ، صوام ، خدام ) ولعلنا نرجع القوة في الوصف لشدة هؤلاء الزهاد وتفرغهم

<sup>(1)</sup> المالكي ،" رياض النفوس "ج 1 ص 528

#### 3 .t. sitt

للعبادة. ولنلاحظ هذا التكرار الذي حدث بالحروف التفعيلية في قول الحصري راسما لنا حال الدنيا جاعلها في وضع هين لا قيمة له:

وَإِنَّمَا هِيَ أَصْنْغَاتُ تَصْنْغِيثُ (2) خَواطِرُ الوهُم فِيهَا أَيْ تَصْغِيثُ (2)

لقد تكررت هذه اللفظة "أضغاث - تضغثها - تضغيث " ثلاث مرات معلنة نوعا من الإيقاع الداخلي في البيت ، أراد من خلاله الحصري أن يُحقر هذه الدنيا وهي عنده كالوهم لكونه متشبعا بالثقافة الإسلامية (3) ولعل كثرة مراثيه وتألمه لفقد ابنه جعله يزهد هذه الدنيا و يقول عن المنية :

إِذَا رَعَظَ السَهْمُ أَوْ عَظْعَظًا فَسَهُمُ المَنيَة لَنْ يَرْعَظَا (4)

يلاحظ تقارب صوتي بين الكلمات الثلاث " رُعِظ ، عَظْعَظا ، يُر ْعَظا " ولعل الإيقاع الحادث في البيت آت منها. ثم إن هناك تكرار آخر ظاهر في حرف " الظاء" الذي تكرر في الكلمات الثلاث أربع مرات وكله متعلق بسهم الموت الذي لن يوقفه أحد ولن تعترضه عارضة .إن هذه الحروف المستعلية المطبقة التي استعملها الحصري نضيف إليها حرف " الظاء " المتكرر في جميع الأبيات كحرف روي.

و يتساءل أبوبكر بن عطية (-546) عن متى يستفيق الإنسان من غفلته و إلى متى و هو يظن أنه مازال صبيا لا يعقل:

كُمْ إِلَى كُمِ أَنْتَ فِي جَهْلِ الصِبَا قَدْ مَضَى عُهُمْ الصِبَا وَإِنْقَرَضَا (5)

يتكرر لفظ "كم" مرتين و لفظ " الصبا" مرتين و يوجه أسئلته إلى النفس الغوية التي ما تزال في حرب مع صاحبها إلى أن يمر به الزمن و ينقضي .زمن الصبا و هو في غفلة لا يدري و هناك تقارب صوتى في لفظتى " مضى" و " انقرضا" الواقعتين في الشطر الثاني من البيت .

ونظرا لما في تعاقب الليل و النهار – اللذان يمثلان الزمن – من آلام و مصائب و هموم راح الشعراء يتذمرون و يشكون منه و يحاولون التغلب عليه في الأيام الباقية ، يقول أبو عقال :

فَلَئِنْ مَضَى صَدْرُ الزَمَانِ بِصَفْوَةِ فَلَأَخَدَمِنَ لَسَيدِي المَنَانِ

<sup>(1)</sup> المالكي ،" رياض النفوس" ج 1 ص 528

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث

<sup>(3)</sup> الجيلالي سلطاني. من مجلة الفضاء المغاربي. مجلة دورية تصدر عن جامعة تلمسان / العدد الثاني 2004. ص 45.

<sup>(4)</sup> الموسوعة.

<sup>(5) &</sup>quot;الخريدة " ج 2 ص 766 .

3 .t. sitt

ولَأُقُطعَنَ عَلَائِقِي مِنْ غَيرِهِ حَتَى أَحِلَ بِسَاحَةِ المَيْدَانِ وَلَأَنْفِينَ مَطَامِعِ مِنْ غَيرِهِ وَلَأَمْنَ عَنَ مِنَ الكَلَامِ لِسَانِي وَلَأَهْجُرنَ أَحِبَتِي وَ مَعَارِفِي وَلَأُقَطِ عَنَ عَصَابَةً المَجَانِ وَلَأَهْجُرنَ أَحِبَتِي وَ مَعَارِفِي وَلَأُقَطِ عَنَ عَصَابَةً المَجَانِ وَلَأَهْجُرنَ عَلَى الصب بَا وَ لَمَ مَضَى مَنْ غُرتي في سَالف الأَزْمَان(1)

إن الموازنات التي حدثت عند أبي عقال و تعلق في ذهن المتلقي هي الصورة الشبيهة بالقسم المتمثلة في الأفعال " لأقطعن – لأنفين – لأهجرن و لأبكين " على وزن " لأفعلن " المردوفة بحرف العطف " الواو" كل مرة ، حدثت في صدر كل شرط أول من هذه الأبيات الأربعة ، و لعل ذلك راجع إلى تحسره على ما فات فسوف يمنع لسانه من القيل و القال و سوف لا يفتخر بملابسه و سوف يبتعد عن عصابة الأصحاب ثم في الأخرير سيبكي على ما مضى و سيطلب العفو من مولاه و هو حسن الظن فيه . و يسلم أمره إليه و من هذا المغزى الأخير يكون حال حمديس القطان (-289):

بِيَ عِلْمُ دَائِي يَ عِلْمُ دَائِي إِنَّهِ دَوَائِي الذِي يَ عِلْمُ دَائِي إِنَّهَا أَظْلِمَ نَفْسِ عِلْمَ وَائِي بِاتِبَ عِي لِهَ وَائِي كِلَمَا أَظْلِمَ نَفْسِ عَلَى الدَاءُ دَوَائِ عِي لِهَ وَائِي كُلَمَا دَاوَيْ مَا تَفْسِي غَلَي عَلَي بَ الدَاءُ دَوَائِ عِي (2)

إن كلمتي "دواء "و "داء "المتضادتين في المعنى إلا أن بينهما موازنة صوتية ، تمثلت في نسق إيقاعي بين العروض و الضرب تمثل في اشتراكهما في حرف الروي في البيت الأول كما أن ياء النسبة أضفت نوعا من الموسيقى الخاصة لهذه الأبيات الشهيرة.والشاعر مسلم بقدر الله ، وله رؤية خاصة لتلك الأدوية

### و لننظر إلى بعض أبيات أحمد بن أبي سليمان حين يقول:

أَرَى بَ<u>وْمًا يَجِيءُ كُلُّ خَيْ</u> و<u>يَوْمً ا</u> بِالحَوَادِثِ مُسْتَطِيرَا كَذَا <u>أَحْ وَال</u>ُ دَهْرِكَ حَالَ أَمْن و<u>حَالَ</u> تُجْزعُ البَطَلَ الْجَسُورَا(1)

لقد تأمل الشاعر الحياة الدنيا فأحسن تأملها. وأحس بتغيرها و تجددها وتقلبها (يوما - و يوما) وبالرغم من أن كل يوم هو عكس اليوم الآخر إلا أن هذا التكرار الحادث أحدث وقعا إيقاعيا داخل البيت ، كذا نلاحظ ذلك في لقطة "حال " التي جاءت جمعا مرة ومفردة مرتين في بيت

<sup>(1)</sup> العربي دحو ،" الأدب العربي في المغرب العربي" ص 258.

<sup>. 71</sup> مرجع نفسه،  $\sim 239$  وينظر كذلك "شجرة النور الزكية " $\sim 1$  م  $\sim 1$  المرجع نفسه،

#### 3 . Loat

واحد وهو بحسه المرهف قد لمس قساوة الحياة على ذات الإنسان، فهو في عمقه ليستهجن هذه الدنيا ويمقتها لخداعها وتلونها ولعدم ثبلتها على ما هو أفضضل لهذا الإنسان الذي قد مر عليه الزمن وندم عليه

فَصارَ بَودُ أَنْ لَوْ كَانَ أَضْ حَى عَلَى تَ فْرِيقِ مَا يَحْوِي قَدِيرًا وَعَادَ بَودُ أَنْ لَوْ كَانَ أَمْ سَى وَلَيْسَ بِمَ الله منْهُ نَقيرًا (2)

لكن أنى له ذلك و قد مضت مدته ، فأصبح يرجو أن يرجع به الزمن ليصحح الأمــور ويضع الموازين في مكانها ، لكن رجاؤه الذي يأمل منه لو ينتفي ما فعله في سابق أمره .

وعبارة " يود لو كان " المتكررة أنبأت المتلقي أن الشاعر يعيش في صراع مستمر مع نفسه و كما أن هذا الإيقاع الحادث هو تعبير عن خيبات الأمل التي تلاحق الإنسان على مدى حياته . ولنختم هذه النماذج التي حاولنا أن نحدد من خلالها تلك الموسيقى الداخلية التي تمثلت في التكرار الحادث داخل البيت الواحد أو البيتين بهذا البيت لصاحبه أبو عبد الله محمد بن زرزر الذي تجلى شعره في محاربة الانحلال العقائدي آنذاك (3)

وَأَيْقَنَ المُشْرِكُ الدَاعِي لَـهُ وَلَدًا بِأَنَ اللَّهِ لَهُ يُولَدُ وَ لَمْ يَلِدْ (4)

لقد تشبع الشاعر بالثقافة الدينية التي جعلت شعره يتناص مع الــــقرآن الكريم وهذا التكـــرار الذي حدث في الأصل " ولد" والذي تمثل في "ولد ، يولد ، يلد ، لابد أن يــجعل المتلقى يختصر البيت في هذا المعنى الولادة التي تجعله يدعى للواحد القهار الذي يخلق كل شيء

ومن جهة أخرى يلاحظ نوع آخر من الإيقاع الداخلي تمثل في تكرار المد أو المصوتات الطويلة (1) يقول بن عمروس:

أَيَا نَفْسٍ قَدْ أَتْقَاتَتْ يِ بِذُنُوبِ ي كَيْفَ التَصَابِي بَعْدَمَا ذَهَبَ الصبِا و يقول أبو عقال:

لَاحَ المَشْيِبُ بِلَمَتِي فَنَعَ انِي ويقول أمية بن أبي الصلت:

أَيَا نَفْ سس كُفِي عَنْ هَوَ اكِ وَتُوبِي وَقَدْ مَلَ مُ سَيبِي (2) وَقَدْ مَلَ مُسيبِي (2)

وَنَفَى الصبِاعَنِي وَذَمْ عِنَّصَانِي(3)

<sup>(1)</sup> العربي دحو ،" الأدب العربي في المغرب العربي" ص 254.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 116

<sup>(4)</sup> نفســه .

حَسْبِي فَكَمْ بَعَدْتُ فِي الله أَشْوَاطِي وَطَالَ فِي الْفَنِ إِسْرَافِي وَ إِفْرِاطِي (4) و يقول:

إن حالة الاضطراب التي يعيشها الشاعر والألم الذي يتخبط فيه فيأتي المد الصوتي الذي هو يوضح للسامع هذه الصورة التي تقع في نفسه إثر ذاك التصويت الطويل الذي تمثل فلواو والألف والياء . تدل على التشكي من حال الدنيا ومسعاتبتها " إذ كان المتوجع محكوما عليه في معظم الأطوار برفع عقيرته ويفتح فمه لإسماع شكوه والتعبير عن بلواه " (5). ولعل التكثير من المد الصوتي يجعل في البيت رنينا داخليا ثم أن بعض هذه الألفاظ جاءت جموعا (ذنوبي ، أشواطي) وهي دالة على التكرار والكثرة .

### الوزن والقافية والروي :

1. الوزن: إذا أمعنا النظر في أبيات هذه المدونة فعلى الأرجح نجد جل شعرائها في حالة خوف وجزع أوحالة يأس أو تحسر وبكاء وندم أو قلق واضطراب دائمين ، وللما كان الموزن أعظم أركاني حد الشعر (1) أو هو جثمان الشعر (2) فقد يتخير الشاعر لذلك وزنا طويل المقلط يبث فيه أحزانه وعواطفه عموما وقد يتخير وزنا قصيرا يحصر فيه انفعاله مرة وهدوءه مرة أخرى ، يضع به موسيقى تعبر عن كل تلك الأحاسيس والأشجان والتموجات النفسية الحزينة التي ينتج عنها نبرة انفعاله فيكون لذلك نبرة خاصة كمثل قول أبي عقال:

<sup>(1)</sup> صبحي البستاني." الصورة الشعرية في الكتابة الفنية ". دار الفكر اللبناني بيروت لبنان – ط 1 . 1986 ص 51.

<sup>(2)</sup> العربي دحو ." الأدب العربي في المغرب العربي" ص 239.

<sup>(3)</sup> نفسه

<sup>(4)</sup> الخريدة ج 2 ص 456.

<sup>(5)</sup> عبد المالك مرتاض. "الأدب الجزائري القديم (دراسة في الجذور)" دار هومة للطباعة و النشر و التوزيع . بوزريعة الجزائر ص 219.

هذه التفعيلة قد جعلت للغصب من تلذذ النفس بالحياة الدنيا و نسيان مصيرها أو كمثل قول بكر بن حماد:

لَقَدْ جَمَحَتْ نَفْسي فَصدَتْ وَأَعْرَضَت وَقَدْ مَرَقَتْ نَفْسي فَطَالَ مُرُوقُهَا (4)

أو تكون هادئة قد رضيت بمصيرها واستسلمت لفعل الزمن متأملة في هذا الوجود فيجعل هذا الشاعر لذلك نبرة خاصة كمثل قول:

أمية بن أبي الصلت، حين يقول في آخر أبياته الطائية:

نَعَمْ وَمَالِي مَا أَرْجُو رضَاك به إلّا اعْترَافي بأني المُذْنبُ الخَاطي (5)

وقد تلونت كل عاطفة لدى شاعر بوزن من الأوزان المختلفة . وقد ألفينا لما ألفيناه من أبيات شعرية لهذه الفترة عددا من الأوزان الخليلية المعروفة كالطويل و الكامل وغير هما. وقد أعاقني عدم التأكد من صصحة جمعها من أن أذكر عدد كل بحر في هذه المدونة أو النسبة المئوية لكل بحر من مجموع البحور المستعملة أو أي تصنيف آخر.

### −2 القافية :

قال عنها إبراهيم أنيس: ليست القافية إلا عدة أصوات تـــتكرر في أواخر الأشــطر أو الأبيات من القصيدة ، و تكررها هذا يكون جزءا هاما من المـوسيقي الشعرية (6) وقد جاءت

عند شعراء الزهد المغـــاربة بنوعيها مقيدة أو مطلقة حسب حرف الروي المنوط بها .

وقد لا حظنا من خلال هذه المدونة التي لدينا كثرة القافية المطلقة: ولـما كان الشعر هو تعبير عن العواطف الكامنة النفسية، كانت حزينة أو غير ذلك وحُـدت هذه الكثرة للقافية المطلقة الـتي جعلها الشعراء عامة مشبعة للنفس تكتمل معها صـرختهم واستغاثتهم ولا تبترها ومن مثل هـذه القافية المطلقة عند شعراء الزهد المغاربة، قول بكر بن حماد.

أَيْ نَ البَقَاءُ وَهَذَا المَوْتُ يَطْ لَبُنَا هَيْ هَاتَ هَيْ هَاتُ يَا بِكْرَ بْنَ حَمَادْ(1) أَو قول الحصرى:

وَأَنَ المَنَ المَنَ الْمُدْرِكَ نَ مَنْ وَنَكِ فِي الطَّرِيقِ وَمَنْ أَرْكَظَا(2)

<sup>(1)</sup> ابن رشيق . "العمدة "ج 1 ص 134.

<sup>(2) &</sup>quot;الشعر غاياته ووسائطه" ص 70

<sup>(3)</sup> العربي دحو." الأدب العربي في المغرب العربي " ص 259.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ص 187.

<sup>(5) &</sup>quot;الخريدة "ج 2 ص 456

<sup>(6)</sup> إبراهيم أنيس ،" موسيقى الشعر " ص 246.

#### 3 traits

ولعل شعراءنا هنا في هذه المدونة لم يبتعدوا أو لنقل لم يخرجوا عن المالوف فيما يخص القافية المقيدة وعدم إكثارهم منها في شعرهم . فقد كان اعتمادهم في تعبير اتهم على القافية المطلقة ربما للأسباب التي ذكرناهم أو لأسباب لا نعرفها . و من مثل هذه القافية المقيدة قول عيسى بن مسكين :

لَعُمْرِي يَا شَبَابِي لَوْ وَجَدْتُكَ بِمَا مَلَ كَتْ يَمِينِي لَارِ تَجَعْتُكَ (3) أو قول بن عبد ربه:

لَوْ لَمْ يَكُنْ لَكَ غَيْرُ المَوْتِ مَوْعِظَةً لَكَانَ فِيهِ عَنِ اللَّذَاتِ مُزْدَجِرُ (4) 3. الروى :

يعرف الروي بأنه الحرف الذي تبنى عليه القصيدة و تنسب إليه حين يقال رائية فلان أو لامية فلان أو بائية فلان ...

ولقد جاء شعر الزهد عند المغاربة الذي تم لنا جمعه مشتملا على كثير من حروف الهجاء التي وردت رويا سواء أندر ذلك عند العرب أم كثر \*(5) وقضية اختيار حرف الروي لقصيدة ما مقطوعة ما فهذا راجع إلى ذوق الشاعر و إحساسه العميق بتلك الموسيقى النابعة من قصيدته التي سوف تؤثر على المسامع وتجذبها نحوها في نهاية كل بيت من القصيدة.

ثم إن الروي هذا هو العنصر الأساسي في تشكيل القافية التي يشكل معها ضمن تكرار هما ذلك الإيقاع الموسيقي الخاص بالقصيدة .

أما المجموعة الشعرية التي تم لنا جمعها فقد اشتملت على 24 حرفا استخدمها الشعراء وقد يأتى أكثر من حرف رويا عند شاعر واحد .

| نسبة وروده في المدونة | عدد المرات في المدونة | حرف الروي |
|-----------------------|-----------------------|-----------|
| % 20.77               | 32                    | الراء     |

<sup>(1)</sup> رمضان شاوش "الدر الوقاد" 80.

<sup>(2)</sup> الموسوعة.

<sup>(3)</sup> العربي دحو . "الأدب العربي في المغرب العربي" ص 238.

<sup>(4) &</sup>quot;بغية الملتمس "ج 1 ص 195.

<sup>(5)</sup> ينظر ابراهيم أنيس." موسيقي الشعر" ، في تقسيمه للحروف الواردة رويا عند الشعراء فالراء مثلاً كثيرة و الظاء نادرة ، ص 248.

# غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث إلى نهاية القرن السادس الهجري

#### القصيل 3

| % 17.53               | 27                    | الدال     |
|-----------------------|-----------------------|-----------|
| % 11.03               | 17                    | الباء     |
| % 08.44               | 13                    | اللام     |
| % 7.14                | 11                    | الهاء     |
| % 4.54                | 07                    | الياء     |
| % 3.24                | 05                    | الميم     |
| % 3.24                | 05                    | النون     |
| % 3.24                | 05                    | الضاد     |
| % 2.59                | 04                    | الكاف     |
| % 2.59                | 04                    | الصاد     |
| % 1.94                | 03                    | التاء     |
| % 1.94                | 03                    | الطاء     |
| % 1.29                | 02                    | العين     |
| % 1.29                | 02                    | الخين     |
| % 1.29                | 02                    | الثاء     |
| % 1.29                | 02                    | الفاء     |
| % 1.29                | 02                    | القاف     |
| % 1.29                | 02                    | الظاء     |
| نسبة وروده في المدونة | عدد المرات في المدونة | حرف الروي |
| % 1.29                | 02                    | الجيم     |
| % 0.64                | 01                    | السين     |
| % 0.64                | 01                    | ۶         |
| % 0.64                | 01                    | الشين     |
| % 0.64                | 01                    | الحاء     |
| -                     |                       |           |

# غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث إلى نهاية القرن السادس الهجري الفصل في الشعر المعربي الفصل في الفصل الفصل الفصل الفصل في الفصل الفصل

يتصدر هذه الحروف "الراء" كحرف روي بنسبة مئوية مقدرة ب: 20.77%.

وبعدها حرف "الدال" بنسبة مئوية مقدرة ب: 17.53% ثم تأتي بعدها الحروف "الباء" و"اللام" و"الهاء" بنسبب متقاربة تليها الحروف: "الميم " و "النون" و "الياء" و "الضاد". وتتأخر حروف "الحاء" و "الشين" و "الهمزة" و المدونة هي عبارة عن تتوع في أحرف الروي من كثيرة الاستعمال إلى متوسطة الاستعمال إلى قليلة الاستعمال.

ونستطيع أن نقول أن شعراء الزهد المغاربة قد نظموا قصائدهم ومقطوعاتهم على حروف الهجاء التي نظم عليها الشعراء العرب عموما شعرهم وكانت عندهم كما أسلفنا 24 حرفا وأهملت بعض الحروف. لا نجزم أنها غير موجودة لكن الواقع أنها نادرة.

## - التصريع:

إن التصريع هو نوع من الموسيقى التي يحدثها الشعراء على أشعارهم فيحدث رنينا خاصا يود السامع أن يتلقاه مرارا وتكرارا. والتصريع هو كما قال قدامة بن جعفر "تصيير مقطع المصراع الأول في البيت الأول من القصيدة مثل قافيتها" (1) . وغير بعيد عنه يقول ابعن رشيق " فأما التصريع فهو ما كانت عروض البيت فيه تابعة لضربه ، تنقص بنقصه وتزيد بزيادته " (2) . وقد وجدناه عند شعراء الزهد وإن دل هذا على شيء فإنما يدل على أن الشعراء المغاربة قد ساروا على نهج اللغة العربية التي سادت المشرق قبل الإسلام و بعده يقول حمد يس القطان :

# غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث إلى نهاية القرن السادس الهجري

إن هذا البيت الذي أحدث رنة قوية في أذن السامع حين حدث ذلك التكرار في آخر كل شطر وقد أضفى هذا التصريع موسيقى رنانة حملتها تلك الأصوات المتشابهة والتي شكات لفظين متجانسين تمثلا في: " دَوَ ائِي " و " دَائِي " ،هذه النماذج تكررت عند كثيرين يقول أبسوعات :

لقد تم اشتراك العروض و الضرب عند أبي عقال في الحرف القافوي " اللام" في البيت الأول وفي التفعيلة: "فعولن" من بحر الوافر وتم الاشتراك و التوازن في البيت الثاني في الحرف القافوي " النون". و في التفعيلة ، "متفاعلن" من بحر " الكامل".

وتظهر هذه الظاهرة كذلك عند الشاعر صاحب النفوذ الكبير في شعر الزهد بكر بن حماد في قوله

فَيا أَسَفِي مِنْ جُنْحِ لَيْلِ يَقُودُهَ اللهِ وَضَوْءُ نَهِ إِلَّا يَزَالُ يَسُوقُهَا (1)

لم يكن التصريع عند بكر في هذه القصيدة في مطلعها بل كان في البيت الثاني فتلك المقابلة التي كانت بين يقود و يسوق أنبأت عن إيقاعي داخلي تمثل في اشتراك العروض و الضرب في تفعيلة واحدة هي "مفاعلن" من البحر الطويل ، و كان ذلك في الحرف القافوي " الها" و لعل هذا التصريع أنبأنا بتلك النغمات الصوتية التي نشد المتلقي و تجعله يندمج مع صاحب البيت السئ نفسه تراه عند شعراء متأخرين عن هؤلاء المذكورين و قد أتو بعد هم بأزيد من قرنين الحصري حين نجده يصرع في مطلع قصيدته الظائية :

<sup>(1)</sup> قدامة بن جعفر ." نقد الشعر " ص 51.

<sup>(2)</sup> ابن رشيق . "العمدة "ج 1 ص 156 أو 173

<sup>(3)</sup> العربي دحو ." الأدب العربي في المغرب العربي" ص 239.

<sup>(4)</sup> المرجع نفسه ص 260.

<sup>(5)</sup> نفسه ص 258.

# غرض الزهد في الشعر المغربي من القرن الثالث إلى نهاية القرن السادس الهجري

لقد اختار الحصري هنا تفعيلات " المتقارب" ليبث فيه خوفه و استسلامه لمصيره المحتم و جعل الاشتراك بين العروض والضرب في التفعيلة " فعل" ، و مثل هذا التصريع الحرف القافوي " الظاء" في كلا الشطرين . وقد أحدث نغما خاصا بقصيدته التي قد اعتبر (3) حرفها القافوي نادر الورود عند العرب .

ويمكن أن نقول أن التصريع هو دليل مقدرة الشاعر وهو دليل التميز للشعر عن النثر ونقول في مجمل القول أنه كان حاضرا عند المغاربة في هذا الغرض المأخوذ.

<sup>(1)</sup> نفسه ص 187.

<sup>(2)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث

<sup>(3)</sup> ابر اهيم أنيس ." موسيقى الشعر " ص 248

# 

#### -1- الإمام أفلح بن عبد الوهّاب (-240هـ)

هو ثالث أمراء الدولة الرستمية بتيهرت بالجزائر، يُـشهد له بالعدل والورع والتقوى . يقول في العلم:

يُريكَ أشخاصُهم زوجاً و أبكاراً مَا مات عبدٌ قضى منه أوطرارا في النّاس يدري لـــناكَ الدر مقدارًا عن النبيّ رورينا فيه أخْسبارا في العلم أعظ مُ عند الله أخطاراً صامَ النَّهارَ وأحسْيَ اللَّيلَ أسهارَا وَصلْ إلى العلم في الآفاق أسفراً مهامه الأرض أحزان َ وأقطارًا جَدِّد له كل يوم منك أبرارا كالعّير يَحمال بينَ العّير أسفارًا لنفسك اليسوم إن أحسنت أثر الرا و لا تُـرائي به بـدوًا ، وأحضا را و قد د تقله أثاما ، وأوزارا يَصطادُ مقتنص بالبّاز أطياراً أضررت بالدّين إنْ داهنت إضررت بالدّين إنْ مع الصديق إذا استوحشت أسْمَ ارا بربتك رزّاقاً وغها وعها الرا لُطفًا خفيًّا يرُدُّ العّسرَ أيسَارَا أقرر رثت شه بالتوحيد إقصرارا(١)

العلم أبقى لأهل العلم آثراً حي ّ وإنْ مـــاتَ ذُ و علم ،وذُو ورع للعلم فضلٌ على الأعمال قاطبَ ـــة ً يقولُ طالبُ علم باتَ لياته من عابد سنة لله مجتهدا أشدُدْ إلى العلم رحلا فوق راحلة واصبر على دُلج الأغساق مُعْتَسفً و ألطُ فْ بمن أنتَ منه ُ العلم مقتبسٌ و لا تكنْ جامعًا للصّحف تخُونُهــــا نعْم الفَضيلة نعْم الدّخيرة تورثه و اجْعلهُ لله لا تَجعل له مَفخ رَةً يصْطـــادُ بعلم أموال العّباد كما و لا تُداهــــن إذا مـــا قلتَ مســـالــــة ً و أَجْع ل لنفسك حظًا من مَداركه وكنْ بربُّك لا بالنَّاس مُعتصمـــا كفَى خيْرُ العباد عبادُ الله إن لهُ سُبْحانَه صمَدٌ لا شيءَ يشبهُ هُ

<sup>(1)</sup> العربي دحو ، الأدب العربي في المغرب العربي ، من النشأة إلى الدولة الفاطمية – دار الكتاب العربي للطباعة و النشر – القبة ، الجزائر .2007 ص 261

<sup>-2-</sup> أبو الأحوص أحمد بن عبد الله (-284):

سكن سوسة و هو من أصحاب سحنون مكفوف البصر ، قال من ( الهزج):

أَبُو أَنْ يرقد ُوا اللّيلا فَهُ مْ شَه قُ وَامٌ أَبُوا أَنْ يفطرُوا الدّهرَ فَهُمْ شَه صُ وَامٌ

# 3-حمديـس القطـان(-289):

هو أحمد بن محمد الأشعري عامر بني الأغلب له هذه الأبيات عند ما أشاروا عليه بإحضار الطبيب عند مرضه .

بِيدِ اللهِ دَوَائِ يَعْ لَمُ دَائِي اللهِ دَوَائِي اللهِ دَوَائِي اللهِ دَوَائِي اللهِ اللهُ اللهِ المُلْم

# 4- عمر بن يوسف بن عمروس (-290)

هو أبو حفص بن عيسى أصله من إشبيلية و لكنه أقام في إفريقية حتّى توفي بسوسة قال: أيا نفسُ قدْ أثقانتي بذنسوبي أيا نفسُ كُفَيِّي عن هو اك وتوبي

ايا نفس قد القلبي بدلسوبي بدلسوبي ايسا نفس كفي عن هواك وسوبي. كيف التصابي بعدما ذهب الصبا وقد مل مقرا في عتاب مشيبي (3)

# −5 مجبر بن سفیان (−285): قال

لعل الذي نَجى من الجب يوسُفا و خَلَّصَ إبراهيم من نـار قومه يصبر أهل الأسر في طول أسرهم

و أعلَى عصب مؤسى فذّل له السّدر على معض لات الأسر (4)

و فرّج عن أيوبَ إذْ مسّه الضّرُ

-6أبو جعفر أحمد بن أبي سلمان داود الصوّاف (-291هـ): قال من (المتقارب)

سألْبِ س ْ للصبّرِ ثوباً جميلاً وأفت ل ْ للصبّ ر حبلاً طويلاً وأُحلّ نفسي قليلاً قليلاً قليلاً (5)

وقال من (الكامل):

(1) العربي دحو الشعر المغربي من الفتح الإسلامي إلى نهاية الإمــــارات ص 177، المالكي رياض النفوس ج 1 ص 483 أو 528

(4) المغرب العربي: تاريخه و ثقافته : رابح بونار ، ص 119-120 ، محمد مرتاض . التجربة الصوفية عند شعراء المعرب العربي في الخمسية الهجرية الثانية .

(5) العربي دحو. الادب العربي في المغرب العربي ص:250

يَا لَـذ َّةً قَصُرُت وطالَ بـ لَوُها عندَ التذكر في الزّمانِ الأولِ

<sup>(2)</sup> معالم الايمان ج 2 ص 205 ، العربي دحو ، الأدب الأدب العربي في المغرب العربي ص 239 ، رياض النفوس ج 1 ص 534

<sup>(3)</sup>العربي دحو. الادب العربي في المغرب العربي ص:239

لمّا تذكرها قال ندامة وقال أيضا من الطويل:

أرى البَّرق من نحو العذيب تُوقَـــدا أَفْقُ أيّها الباكي المسائل منزلا كفي عَجبا أنا جهاناه ماخسلا ألفت به غيداء إذا هي ناهد ً و كنتُ قريبا إذا دَعَتني ابـــنَ عَمّها و كلُّ نساء الحيّ يَهوينن طلعَتي فلمّا إكتسيتُ الشّيبَ صرت ُ إلى النّهي لبستُ به ثوبَ الوّقار ، و كلّمَا جــزَى اللهُ طــولَ العُمْــر خيــــرَا و لمّـــا نَحَـــا عُمري ثَمانينَ حجــــــةً تركتُ تكاليف الحياة لأهلها رأيتُ حَليهم القوم فيههم مُقدماً أراني بحَمد الفي المَال زاهــــدًا تخليت من دُنياي إلا ثلاثة غيت بها عن كل شئ حويتُه ُ و قــدم ذمّ قــوم ما فعلتُ جهالـــــــةً و لو فَهمُوا رأي ، و أمري لأبْصــروا ألم تـــَـــرى أنّ الدّهـــرَ و أوقَ أهلُـــه فمــَــا حــلّ يـــومً فيـــه إلاّ بفــجعَة و کے مْ قدّر رأينا من عزيز مشــــرف فجَتُّهُ المَنايا و هو في حين غفلة

من بعدِها ياليتني لم أفعَلِ (1)

تغيبُ طورًا لمعه، و تــرددا تشتّ ت منه أهلُه فتبددا ملاعب ولدان و نؤيا و مُوقدا و إنْ كنتُ مرمـوقَ الزيادة أمـردا فلمّا دَعَتني عمّها كنتُ مُبعَدًا ليَالَى كَانَ الشُّعِرِ أَرْجِل ، أُسْوِدَا و أصلَحتُ من شأنى الذي كانَ مُفسدا بليتُ ، و أبليتُ الثِّياب تَجَددًا فإنه حَدَاني إلى النّقوى و دَلَّ و أَر شَدَا و أيقنت أنبِي قد قَرَبْتُ من المَّديَى و جانبت ها طوعاً مُجانبتي الرددي و منْ نَالَ علمًا نالَ جاهًا و سُــــــــؤُددَا!! و في شُرف الدّنيا ، و في العزِّ أزْهـــدَا دفاتر من علم ، و بيتًا و مسجدًا و كنتُ بها أعفِّي ، و أقنِّي ، و أسْعدَا فعُدوا مع الجهَّال في الجَّهال أحمداً و قالوا: رأى رأيًا سديدًا مسددًا همُومًا ، و أن العَّيشَ صارَ مُنكَّدًا!! و أنت لآخرى فيه منتظر عدا و ما صاحب الا سيصبح مُفردا يبيتُ مُقراه في القبال ممهدا فأضحى ذليلاً في التّراب مُ وسداً (2)

وقال أيضا الطويل:

<sup>(1)</sup> المرجع االسابق ص 251.

<sup>(2)</sup> نفسه ، ص 194

و لمّا صَحاعمري ثمانينَ حجةً و لاقيتُ أترابي فأحدبُ ماشياً تمنيتُ طولَ العمر أحيا مؤدبَا مؤدبَا و خالط عيني العشا بعد حدة و في أذني وقر ، و ظهري به حنا رأيت الذي قد كنتُ فيه لدى الصبي و أصْلح أزماني أو أن زمانتي و أصبحتُ ممّا كنتُ أبتغي من الغنّى و أصبحتُ ممّا كنتُ أبتغي من الغنّى و حبستُ نفسي بين بيتي و مسجدي و حبستُ نفسي بين بيتي و مسجدي كأنّي بهم قدْ أعلنوا بعدي البُكا و في حين ن يقضيني، و في قول ل بعضهم في حين ن يقضيني، و في قول ل بعضهم في المنا لوافر:

تفهم يا حبيب، هديت قيلي سمع ثنك تذكر الشّعراء طرًا و ليس مُ ولف قول حكيما و يرجف قوله لينال دنيا في في خلا تُشغَل بقول غير قيلي فدَعْ عنك المذاهب و اتبعني فقيه النّاس سحنون تجدني و في فقه الفقيه أبي سعيد

هجرت تكاليف الحياة ليما فجا و آخر مكفوفا ، و آخر أعرجا و أسلك في التعليم للعلم منهجا و مسار لساني إذا تكلم لجلجا و ما أببتغي مما أنا فيه مخرجا من الشيب و التشييخ أشنا و أسمجا لزمت العصا من بعد مشيبي تبرجا لل الزهد في الدنيا الدانية أحسوجا و قد صرت مثل النسرأهوى التعراجا إذا أنا صرت في المدارج مُدرجا و يا خير من يلجأ إليه لمن لجساع الرجا و يا خير من يلجأ إليه لمن لجساء و يا خير من يلجأ إليه لمن لجساء

تنسال بفهم خيراً كثيراً و تُشدد قولهم جماً غفيراً كآخر قائسلاً: إف كسا و زوراً إذا ما نالها نسال الغسرورا فما في النّف ع كان له نظيراً فما بناهمة تجد خيراً كثيراً لأكثر فقهه بصراً بصيراً وجدت الحق مُتضحاً مُنيراً (2)

و في تعليمِه علمـــًا عليمــــًا لزمتُ فنـــاءَهُ عشرين عامـــــًا

و في تأديب سنْرا ستيرا أغاديب و أغشاه هجيرا

<sup>(2)</sup> المصدر السابق ، ص 196-198

عليى نفس أجنبها النكيرا و إمضائـــــى و تُجربتي الدّهورَا وَوَقَانِي، و بِلَغنِي السُّرورَا و لم أك في الغنى بطراً فَخُـوراً يعودُ عسيرهَا سهلاً يسيرا و لم أفْرح لأنّ لها انقلابًا يُعيد يسيرها صَعبًا عسيرا لجَ لدًا... صبُ ورا و لا متضعفًا جزعًا ضجُـــورًا و لم أخبر بذاك أخاً وزيررا فلستُ إليه محتاجًا فقيرًا وأمنَحُــه – إذا قطــع– الدّبــورَا يُتَابِع مدار احدث الصغيرا و أيّامًا مؤلف ة شه ورَا و يومًا بالحوادث مستطيرًا و حالُ تجزعُ البَطَلَ الجَّسُ ورا أُعَدَّ خزائنًا بنكى قُصورًا فصار مُؤجلاً أجللاً قصيرا و سكَنَ قُصْرَه ، سكَنَ الحَّقيـــرَا يضيقُ اللَّحد منجدلاً غفيراً و يركبُ في مَطَالبه البُدُ ورَا؟! على تفريق ما حبوى قديرًا و ليس بمالك منه ُنقيرًا و قد سمع الصياح المستطيرا (١)

و كنتُ مُؤدِّبًا نفسى لنفسي فقلتُ من العلوم لطول عمــري و حُزتُ من السّلامة ما كَفَاني و لمْ ألبس لذَّل الفقــْـــــر ثوبـا و لم أجزَعْ ، و للأيّام صرفٌ و إنِّي و إنْ توالــــي فجعهـــا و لا أنا و إنْ نابَت نائبةٌ خضوعا و إنْ أودعْت سرًّا كنتُ حــرزًا إذا كانَ الفَّتي عنيِّ غنيرًا أواصلكُ إذ بيغي وصَالي و ليسَ من الجَّميــل يرى كبير أرى الدُّنيـــا تغيرُهــا اللَّيــالي أرى بما يَجيئ بكلّ خير كَذَا أَحْوَالُ دهرك، حالُ أمن و كمْ مَلَك عظيم ذي اخْتيـــال و کانَ مَدَاه ذَا خطر عظیم و منْ ذاكَ التـملُّك و التَّعـالي و أُضْجِعَ فـــي النُّرَابِ بلا مهاد و كمْ من طالب للمال يسعى فصار يوَدُ أنْ لو كان أضحَى و عاد يَوَدُّ أن لو كــان أمسَـــي و قدْ حبسَ اللَّسان فلاَ كــــلامٌ

#### (1) العربي دحو . الشعر المغربي من الفتح الإسلامي إلى نهاية الإمــــارات ص 196-198

فإمّا مُؤمنٌ يَرجو خلاصاً و إمَّا كافرٌ يُصلَي سَعيراً فويلٌ للشّقي إذا تردّى و صار َ إلى التي ساءَت مصيرا

و تُزفِر في تغطيه ازفيرا الله ُلعَرش في الفردوس حُورا الله ُلعَرش في الفردوس حُورا و أنه الم مفجرة خُمورا و أنهار مخامر ضرا ضريرا و قد حَملُوا بجثّت ي السّريرا و ينصرفون عن قبْري نفورا على الحالات تنتظر ُ النّشورا و كن لي منك يا أملي مُجيرا لجائت إلى فنائك مُستجيرا لجائت إلى فنائك مُستجيرا

و أيامُ الشّبيبة كنتُ بسوراً فإنّبي سوف أدعبوهُ بَشيراً وقارًا نسْتزيدُ له وقساراً وقساراً وقد ضمنتُ أصحابي القُبورا و أصبح خاسئًا بصري خسيراً و في بَدني ، و في بَطْنِي فتُوراً رأي الحسق متضاً ، مُنيراً رأي الحسق متضاً ، مُنيراً

إلى نسار تلظيها شديدُ و طُوبى للسّعيد إذْ حَبَاه و طُوبى للسّعيد إذْ حَبَاه و صار شرابه من سلْسبيل أراني و قدْ كبرت ورق عظمي كأنّي بالبّكاء على فساش إلى دار البّلي حملاً سريعاً و خَلونِي بأعمالي فَرُوحي أجرنني من عذابك و أعْفُ عنّي أجرنني لم أزلْ أرجُسو عفواً و و إنسي لم أزلْ أرجُسو عفواً

#### و قال الواقر:

دُعِيتُ معلمًا إذ صرتُ شيخاً لئن كان المَّشيبُ أتى نَذيراً فأهُلاً بالمَّشيبِ لنَا لباساً فأهُلاً بالمَّشيبِ لنَا لباسا و جزتُ بتسعة و سبعينَ عامًا و صرتُ كراكع يمشي دبيبا و ألقى الدَّهرُ فَي أُذُنِي وَقُراً و في فقه الفَّقيه أبي سعيدٍ لزمتُ فناءَه عشرينَ عاماً

#### 7- عيسى بن مسكين (-291هـ)

هو عيسى بن منصور بن حريح بن محمد الإفريقي من تلاميذ سحنون، كان قاضيا قال عـن الكبر:

لمّا كبُرت ُ أَتَتْ ني كلّ داهية مِنْ كلّ ما كانَ منَّي زائِداً نُقْصاً -110-

<sup>(2)</sup> المصدر السابق ، ص 199

أُ صافح الأرض إنْ رمْتُ القيامَ وإنْ وله أيضا عن ألمه:

أصاب الدهر عظم ساق الى الفقهاء أنقلها وأطروي الفقهاء أنقلها وأطروي الإرجر ألفتي يومًا أصيبت وصار لبيته جلسسا وأمسى وله في الشباب:

لعمري يا شبابي لو وجدتك ولو جَعَلت لي الدّنيا ثواباً ونحتك ونحتك و انتحبث عليك دهرا

# 8-محمد زرزر الفارسي (-291هـ):

هو أبو عبد الله من طلبة سحنون كان حافظا للغريب بصيرا بالعربية (4) قال:

تهتك الستر عن ذي الغي و الفند و أيقن المشرك الدّاعي له ولـ دُ لا موت يدركه ، لا شيء يشبه ك ويح بن آدم من عاص لخالق ـ ـ ـ

مشيت تصحبني ذات اليُمنَى عَصاً (1)

به كنتُ مشسّاءً جليدًا بها للحّاجة البّلد البَّعيدا وطالَ سقامُه أليف القُعُودَا من الإخوان مُنفردًا وحيدًا (2)

بما ملَكت يمين لارْتَجعْ تُكَ وما فيها عليك لما وهَ بْتُكَ فلم تغن النياحة حيث نُحتك (3)

وحصيْحُصَ الحقّ بعد الغي و اللسّدد

بأنه ألله لم يسولد ولم يَلد

يبلى الأياد ولا يبلى على الأبد ومن مصر على الآثام معتقد (5)

# 9- أبو عقال ابن غليون (-290هـ):

عاصر أخته مهرية ، و هذه برزت في أو اسط القرن الثالث الهجري بتونس يقول من الكامل : عقدت عليك مُكْملات خواطري عقد الرّجاء فألزمتني حُقوقاً إنّ الزَّمان على فزادني علمًا بأنَّك سيدي تحقيقاً ما نالني ضرر بوجه مساءة إلاّ وجدت به إليك طريقاً

<sup>(1)</sup> العربي دحو الشعر المغربي من الفتح الإسلامي إلى نهاية الإمــــارات ص 175

<sup>(2)</sup> نفسه

<sup>(3)</sup> نفسه

<sup>(4)</sup> رابح بونار المغرب العربي ناريخه و ثقافته ص 116.

<sup>(5)</sup> رابح بونار المغرب العربي ناريخه و ثقافته ص 116. معالم الايمان ج 2 ص 247.

حسبي بأنّك عالِمٌ بمصالحِي فامْضِ القَّضاء على الرِّضى منّي به و قال المتقارب:

أيًا منْ يــرى الرّشد فــي غيّه تَجَلَافُ بِنَفسكَ عَن حتفها أَجِبْ دَاعِ عِي الله لا تُعصه و لا تُلْبه بالمُوبق َ التي و أَقْفَرَتُ الرّبعَ منْ أهله و شتَّتُ الشَّمْ لَ بعد إنت لاف شربتُ المدامَ و سُسْتُ القيَّانَ أُصيدُ الغَزالَ و أم الرِّئَال و صَعلكتُ في البّـر و البّحر دهرًا أَسومُ البِّعـــاد َ، و أهْـــوى اللَّذاذ َ أروحُ على هذًا و ذَاك إلى أنْ تنسَاهَتْ حدودُ القضاء فَجَلَــــى مـــــن القلْب إظلامُــه فألزَّمْ تُفسي مَدَى صبرها و بايَنْتُ مــَــا كنتُ ألهُـــــو به

إن كنت مأمُونا علي شفيقاً (1) أنّى رأيتك في البّلاد رفيقاً (1)

و يخبط في الدّاجيات القتادا وَ خُلُدٌ لأَمانكَ منكَ القَيادَا فقد جاد بالنُّصح جهرًا و نَادَى أبادت بوائقُها من تَمادَى وَ أَبَقْتُ حَلُوفَ النَّدامَ عِي فَرَادَى فلم تُبقى للرّائدين ارتيَادا و نافستُ في كل شي عنادًا و رُضنتُ الجيَّادَ ، ورُعتُ الشِّدادَا بطرف أراه يجيد الطسّرادا أُخلَّفُ أهلي عليَّ حدادًا و أُظهر أفي الأرض منسّي الفّسادا أُديمُ السهادَ ، و أَجْفُوا المهادَا و أَنْفَذَ سُلطانَه مُا أرادَا و أَنْوَرَ ما كانَ منه سُوَادَا و خالَفْتُهَا في هَوَاهَا عنادًا فأمسَى و أصبح عندي سُهادا(2)

(1) المصدر السابق ، ص 200.

(2) نفسه ، ص 200–202.

رضينتُ بدُونِ الكفايه قُوتاً فأضحي المُلُوكُ ، و أهْلُ النَّعيمِ و أَهْلُ النَّعيمِ و أَهْلُ النَّعيمِ و أَهْلُ النَّعيمِ و أَهْلُ النَّعيمِ فَي العَالمينِ فَمَنْ دامَ دمتُ له في الوَّفاءِ و منْ تَاهَ تُهْتُ بِمنْ لاَ يُسذِلْ فلم أَرَ عيشًا كعيشِ القَّنُ وع

و بالله عن كلِّ خلق عماداً أقل البرية عندي العدادا فمن شاء ود و من شاء عادى و زايدته أبرد ما استزادا به من أعرز و لا من أسادا و لم أر مثل التقي لي مرادا(1)

#### و له أيضا:

لاَحَ المَّشيبُ بِلمَتِي فَنَعَانِي وَنَائَتْ خُطُوبُ الْحادِثات بِأَسْرِتِي فَلَئِنْ مَضَى صَدْرُ الزَّمَان بِصَفْوهِ وَ لأَقْطَعَنَّ علائقِي مِنْ غيرِي و لأقطعَنَّ علائقِي من غيرِي و لأنْفينَ مَطامعي ، و مَلابسي و لأنْفينَ مَطامعي ، و مَعارفي و لأهْجُرنَ أحبَّتي ، و مَعارفي و لأبْكِينَ على الصبا و لما مَضَى و لأبْكِينَ على الصبا و لما مَضَى فَلَعَلَّ مَنْ شَمَلَ العباد بفضله يَا مَنْ إليه حسن طنبي قادني فأمنن علي بما أؤملُ منك يَا من (الطويل):

مُناي و تَسويفي بِنفسي أذلها تَميلُ إلى حَظِّ القُّوتِ دارسٍ كأني للدّنيا رهين بخدعة و ناشئةُ اللَّيل البَّهيم يَقُومُهَا سَوَامِر أسدالُ الظَّلامِ ضَوَامِر أسدالُ الظَّلامِ ضَوَامِر و لاذَت بِمَو لاها بَصائر فكرها

و نفَى الصبّاعني، و ذَمَّ عناني فبقيْت مُنفردًا مِنْ الأقْدرانِ فبالأخْذُ مِنْ لسيدي المنان فالأخْذُ مِنْ لسيدي المنان حتّى أحل ساحة الميدان و لأمنعن مين الكَّلم لساني و لأقطعن عصابة المجدان من غرّتي في سالف الأزمان بيعي أحي الفُّؤاد بكثررة الأشجان بيعي الفُّؤاد بكثرة الأشجان أوان معظي الجَميل ومسدي الإحسان (2)

و أعملُها فيما عليها بمالها بحظ من الدَّار التي لا أنقضالها تحالفني يومًا و يبقى وبَالُها رجالٌ أضاعت فرشها و حجالها بنيل من الأقتار منها مثالها فأنْعَشها روح الحياة و عالها فأنْعَشها روح الحياة و عالها

فَلَمّا رَأَى مَنْ آشرت بِحُبِّهَا فَعَفَى مرَاقيها و أوصى سُهُولُها نَعيمُ ذَوي الألباب، برهان صدقهم كأني و نفس بين حرب و هدنة إذا ذادها للورد حادي وعيدُها تُخَالفُني في كل أمر أريده

دَوَامُ الأَسى منها عليها رَثَى لها وَ حَطّت عليه بالوّجود و حالُها و لي حالاة لم يَنْعم الله بالها إذا ساعدتني في السّهاد بدَالها أشار إليها ضدّه فَأزالها و تَقْطعُ من باليَمين شمَالها

<sup>(1)</sup> نفسه

<sup>(2)</sup> نفسه ص 203.

<sup>(3)</sup> نفسه ص 204–204.

فمن لي بنفس لا تزال عُويَ ــة فَلو كَانَ لي التّخيير في بَدء خَلقتي و كنت كَمَن لم يُبدع الله خَلْقَ ــ فُ و كنت كَمَن لم يُبدع الله خَلْقَ ــ فُ و لو تكنت في الدّارين حرًا مدلّلاً فلا كانت الدّنيا، و لا كنت قبلها

#### و قال : (الوافر)

قَرِينَ الحُّزْنِ ذُو هَمَّ يجُولُ دَوْومُ الكَيدِّ أَوَاهُ إِذَا مَي عَرُوفُ الكَيدِّ أَوَاهُ إِذَا مَي عَرْوفُ النّفسِ عِن شَهَوَ وات دار عزوفُ النّفسِ عِن شَهَو وان ، صَب قريرُ العين بالإخوون ، صَب سخيَّ الكَف ليس بها الديه مخيَّ الكَف ليس بها الديه وَحينُ الصدر ليس ليها إِخارٌ فعولُ ما يَقولُ وكلّ ما أمر فعولُ ما يقولُ وكلّ ما أمر ذكي النّفسِ ذُو عقلُ ولُب وقال أيضا من (الطويل) أيضا:

دَعَا مِنَ الأوطانِ شوق مُبرِح عليه لِكِتمانِ المَودةِ شاهـــد " عــزوف عن الآمال بين ضلوعه

تساعدُ شيطاناً يُريدُ ضلالها تعَوقنْتُ من نفسي فلم أرَ حالها فلا علّه آسى عليها و لا لها لنغص ذكرُ الموت عندي دلالها فمال ، و ما للعيش فيها، و مالها (1)

أخو سهر إذا نام الغفول تذكر ما توعد الجاليال توعد الجاليال توعد الجاليال تميال ألها القُلوب و ما تميال أله عزير الدمع بسام وصول عزير الدمع بسام وصول من الدنيا، و إن جَلَت ، بخيال و لا أهل ، و لا ولسد يعول يدل عليه فهو له عمول عليه فهو الله عمول صدوق الله تفهم ما يقول (2)

فجادَ عليه دَمْعُه وهاو قاطر من الوجد يبدي ما تَجْنِ الضّمائرُ بين الحَشا من لوعة الحُب بَاتر (3)

المصدر السابق ، ص 204–204.

(2) رياض النفوس ج 1 ص 543.

(3) نفسه ص 544.

ألا فعلى الدُّ نيا عَفَ اء يشوب ُ هُ فإنْ أقبلَ تُ يوماً عليَّ بودِّه المَّ يوماً عليَّ بودِّه لعَمارُكَ ما في الدّنيا شَيءٌ أُريدُه وقال أيضا:

أَبصَ لَ بالقَّلبِ سبيلَ الرَّشدِ وَجَدَّ في اليُّسر إلى ربِّ له

طَلاقي لها مَا ساعَدَتني البَصائِرُ فإنِّي لمَا تولى منِ البِسرِ كافرُ سِوى أنَّها نَزلُ وأني مُسَافرُ(1)

فباينَ الأصلُ معاً والولَدِ مُشَمراً يطْلُب ملك الأبَد

قد صــارت الدُّنيا بأقطارها عليه كَالسِّجن فمنْهَا شَـرد (2) 10- بكر بن حماد الزياتي التاهرتي (-295هـ)

هو أنبغ شخصية في الشعر الغنائي بالمغرب (3) وهو يتزعم الحركة الزهدية في عصره (4) يقول من (البسسيط):

إناً لَفِي غَفَلَةِ عما يُقاس سُونا حلّ الرّحــيل فما يرجـو المُقيمُ ونا وفعُلْنَا فعُلَ قَصَوم لا يَمُوتونَا فالحاما ـ ون لعرش الله بَاك ـ ونا لُوكان جَمْع فيها كَنْز قارونا(5)

زُرْنَا مَنَازِلَ قَوم لم يرزورُونَا لو ينطقُ ونَ لقَالوا:الزّادُ ويْحَكُ م المسَّوتُ أجْحفُ بالدّنيا فخْسرٌ بها فَالآنَ فَابْكُوا فَقَدْ حَقَّ البُّكَاءُ لَكُمْ مراذا عسى تتفع الدّنيا مَجْمَعُها ويقول أيضا من (الرجرز):

قد جَاءَ ني مَا ليس لي فِيه حِيّلُ (6) أُحبُّو إلى الموت كما يحبُو الجمللُ ويقول متأملا في هذه الدنيا وعن أن الخير يقل فيها من (الطويل)

> لَقَدْ جفّت الأقْلامُ بالخَلق كُلّهُم تمُر ّ اللَّيالي بالنَّفوس السّريعــــة

فمنْهُم شَقيّ خَائبٌ و سعيدُ و يُبدْي ربِّي خَلْقَهُ، و يُعِيدُ (7)

و ينقُصُ نُقصًا و الحَديثُ يزيدُ و أحسنب أنّ الخّير منه بعيد (1)

> أَلَحًا بالبَيَاض و بالسَّواد و لقمان و شدّاد و عاد لقوم سَافَرُوا مـنْ غيــر زَاد كأنَّكَ قدْ أَمنت من المعاد

أرَى الخَّيْرَ في الدّنيَا يَقلل بكثرة فلو كانَ خيرًا قُل كَالخَّيرِ كلَّـــهُ ويقول في السفر من غير زاد من (الوافر):

نَهارٌ مُشرقٌ وَ ظَلامُ لَيل هُمَا هَدْماً دائمٌ عمر نوح فيـــــــا بكر بــن حماد تعجب تَبيتُ عَلَى فراشكَ مُطمئنًا

<sup>(1)</sup> رياض النفوس ج 1 ص 544

<sup>(2)</sup> ابر اهيم الدسوقي ، جاد الرب ، شعر المغرب حتى خلافة المعز ص 156

<sup>(3)</sup> رابح بونار. المغرب العربي ناريخه و ثقافته ص 120.

<sup>(4)</sup> محمد الطمار ، تاريخ الأدب الجزائري ص 35

<sup>(5)</sup> رمضان شاوش ، الدر الوقاد . ص 90 . من شعر البكر بن حماد ، المطبعة العلوية بمستغانم ، 1966 . معالم الايمان ج 2 ص 282

<sup>(6)</sup> رمضان شاوش ، الدر الوقاد . ص 92.

<sup>(7)</sup> نفسه ص 75.

فيا سُبْحانَ مَنْ أَرسَى الرّواسي وَ أَوتَدَها معَ السّبعِ الشّدَادِ(2) ويقول تفضيل بعض الناس على بعض من (الطويل):

تَبَارِكَ مَنْ سَاسَ الأُمورَ بِعلمهِ وَ مَنْ قَسَمَ الأرزاقَ بينَ عبَادِهِ فَمَنْ ظنَّ أنَّ الحرصَ فيها يزيدُه

وله في ذكر الموت من (الطويل) أيضا:

لَقَدْ جَمَحْتُ نفسي فَصِدُتُ و أَعْرَضْتُ
فَيَا أَسَفِي مِنْ جُنَحِ لَيْلٍ يقودُهلَ وفيا أَسَفِي مِنْ جُنَحِ لَيْلٍ يقودُهلَ وده الله مَشْهَد لابتُد لي ملى مَشْهُ وده ستَأْكُلُها الدِّيلَ لي ملى باطن التَّرَى مواطن للقصاص فيها مظالم مواطن للقصاص فيها مظالم سكاب المنايا كل يلوم مُظلَّة ولا للنفس حاجات تروح و تعتدي ولنفس حاجات تروح و تعتدي تجهمت خمسًا بعد سبعين حُجَة و اليدي المنايا كل يلوم و ليلة و أيدي المنايا كل يلوم و ليلة يصبح أقوامًا على حيان غفلة يصبح أقوامًا على حيان غفلة

و ذَلَّ لَــهُ أَهلُ السمّــواتِ و الأَرضِ وَ فَضَّلَ بعضِ النَّاسِ فيها عَلى بعضٍ فَضَّلَ بعضٍ فَقُولُوا له: يَزدَادُ في الطُولِ والعَرضِ(3)

وَ قد مَرقَتْ نَفسي فَطَال مُرُوقُها وَ ضوء نَهار لا يسرَزالُ سيوقُها وَ منْ جرْحِ للمَّوتِ سَوف أَذُوقُها وَ مَنْ جرْحِ للمَّوتِ سَوف أَذُوقُها وَ يَذْهَبُ عَنْها طَيِّبُهَا وَ خَلُوقُها تُودَى إلى أَهْل الحُقووقِ حقُوقُها فقد هَطَلَتْ حولي و لاَحَ بَرُوقُها و لكن الحائديث الزَّمان يعُوقُهَا و لكن الحائديث الزَّمان يعُوقُهَا و دامَ غروب الشّمس لي و طلُوعُها و دامَ غروب الشّمس لي و طلُوعُها إذا قتقت لا يُستطساعُ رُتُوقُها و يأتيكَ في حين البيات طروقُها (4)

#### وله في الوقوف بالقبور من (البسيط):

قف بالقبور فنادا لها مدين بها قُومٌ تقطّعت الأسبَاب بَينه م رَاحُوا جَميعًا على الأقدام و ابتكروا و الله لسو ردّوا و لو نطقُوا فَبَرزَ القسومُ و امتدّت عساكرهُم ما بالقلوب حياة بعدَ غَفلتِها

من أعظم بليت فيها و أجسَاد من الوصال و صاروا تحت أطواد فان يغدو لهم غاد فان يغدو لهم غاد إذا لقالوا: التُقى من أفضل الزّاد كما يُوافُول الميقات و ميعاد و الله سبْحانه منها بمرصاد

<sup>(1)</sup> نفســه.

<sup>(2)</sup> نفسه ، ص 76.

<sup>(3)</sup> نفسه ص 77.

<sup>(4)</sup> نفسه ، 78–79.

أَيْنَ البَقاء و هذا الموت يطلبها بيننا نرى المرء في لهو و في لعب هذا يُباكر دُنياه مَنْغصة و كلّنا وَاقف منها على سفر في كلّنا وَاقف منها على سفر في كلل يوم نرى نعشا نشيعه الموت يهدم ما نبنيه من بَدخ

هيهات هيهات يا بكر بنُ حمَاد حتى نراه على نعش و أعواد فيها حزازات أحشاء و أكبَاد و كنا ظاعن يحتدو به الحدي فرائح فارق الأحباب أوغاد فما انتظارك يا بكر بنُ حماد(1)

# - 11 سعـــيد بن الحدّاد (-302هــ)

رَ غبتُ بنفسي عن دَنيِ المكاسبِ فإنْ لمْ أَنَل دَنيَ عن دَنيِ المَكاسِبِ فإنْ لمْ أَنَل دَنيَ الْفَد نلتُ همّتي إلا سُمُ وا إلى الخُليى تراني وفي صَدري هُمُومٌ كثيرةٌ

هو سعيد بن محمد صبيح أبو عثمان بن الحداد ،أخذ عن سحنون يقول:

ا ذُو المَالُ يزهَا الجّزيالِ
الجّزيالِ
الْ عيني لا تَاسراه وأُعرِضُ عنه إعْراضُ الملسُولِ (2)

ومَا أَعجَزَتنِي حيلَةٌ عن مَطلَابِي تَدرُه نفسي عن دني المكاسب وإن طأ طأ تتي حادثات النوائب ضحوكا الأخفي عن جليس وصاحب(3)

#### وقال أيضا:

يَمنعني من عيبِ غيري الّذي عيبي لهُم بالظَّرَ نِّ منِّي لهم الظَّرَ منِّي لهم الْفُرَّ منَّي لهم الْفُرْ كَانَ عَيبِي غَابِ عنهُ م وقال أيضا

مازلت من حادثان الدَّهر مُتعجباً لا بسَارك الله في عام وفي سُنَّة عسادت أسافله مُسراً أُعاليه

أعلم له في من العيب و ولست من عيبي في ريب فقد أحصى ذُنُوبي عَالِمُ الغَيب (1)

<sup>(1)</sup> نفسه ص 80–82.

<sup>(2)</sup> المالكي ، رياض النفوس ج 2 ص 98

<sup>(3)</sup> نفسه

وقال أبضا:

كَــُمْ عساني أعيـــشُ كمْ عَساني بَعدَ سَبِيع ين حُجّة وثُمان يًا خَليلي قَد دَنا المَّسوتُ منًى

كمْ عسَاني أَبْقى عَلى الحَدثَان قد تَوفَيتُهِ َ الأَزمَ الأَزمَ ان فَابِكِيَانِي هديتُما وانعياني (3)

-21 أبو جعفر أحمد بن نصر بن زياد الهواري (-307هـ)(4) قال من (مجزوء الرمل): حُسْ نُ فَرْشٍ وَمُتَّ كَا إنَّ للعــُــرْس فَرحــَــــةً بَع دها الن وحُ والبُّكَ ا(5)

-31 ابن عبد ربه (-328 هـ)

هو أحمد بن محمد بن عبد ربه بن حبيب بن حذير بن عبد الملك بن مروان (6) من أهل العلم والأدب والشعر صاحب كتاب العقد الفريد . قال في الزهد :

يًا عَاجِزاً لَيسَ يَعفُو حينَ يقْتَدر ولا يُقضى لَــــهُ منْ عَيشه وطَـــرُ عَايِنْ بِقَلْبِكُ أَنَّ العَّيِنَ غَافِلَ ـ قُ عِن الحَّقِيقِ ـ قَ وَاعْلَمَ أَنَّ هَا سَقَ رُ (7)

(1) نفسه ، ص 107

(2) نفسه ، ص 110.

(3) نفسه ص 100، 111.

(4) العربي دحو. الأدب العربي في المغرب العربي ص 241.

(6) بغية الملتمس ج 1 ص 193.

(7) نفســـه.

سَوداءٌ تُسفرُ إِذَا سَفرتُ لو لمْ يكنْ لكَ غيرَ المسَّوت مَوعظة أنتَ المَّق ول ُ لهُ مَا قلتَ مُبتدئًا وقال أيضاً:

ألاً إنَّما الدُّنيا نضَّارة أيكة هي الدَّارُ ما الآمَال إلاَّ فَجائعُه وكَم سخنت بالأمْـــس عين قَريرَةٌ فَلا تَكْتَحل عيْنَاك فيهَا بعبرة

للظَّالمينَ فلاَ تَبقي ولا تَكُونُ لكَانَ فيه عن اللَّذات مزدجر 

إذا اخضر منها جانب جف جانب وقرَّت عيُون ٌ دَمعَها النيّوم سَاكِ ب على ذَاهِ ب منهَا فإنَّك ذَاهِ بِيْ (2)

# وما قاله في آخر أيامه:

كلاني لمَّابِي عادَلِي كَفَانِي لَالْيالِي وكَرِّهَ اللَّيالِي وكَرِّهَ اللَّيالِي وكَرِّهَ مَالِي لاَ أَبْلِي سَبعي نَ حجَّةً فلا تَسألانِي عن تَبَاري حَ علتِي فلا تَسألانِي عن تَبَاري حَ علتِي إنِّ لَفضل اللهِ راج لفضل اللهِ ولم ولس من أبالِي من تَبَاريحَ علتي ولس من تَبَاريحَ علتي هُما مَا هُما في كلِّ حالٍ تلِمُّ بِي

بادر ْ إلى التَّوبةِ الخَلصاء مُجتهدًا وارقُب من اللهِ وَعدا ليس يُخلِفُهُ وقال أيضا:

مَا قدّر الله فه هو الغَّسالبُ قدْ صسَدق الله رَجاء الورى وأنْسزلَ الغَّيث على رَاغب

طَويْتُ زَمَانِي بُرهَ مَا وَطَوانِي وَحرفَ اللَّيَّ المَ مُعتَمِ رَانِ وحرفَ اللَّيَّ المَ مُعتَمِ رَانِ وَعشْر أَتَ تُ منْ بعدها سنتَ ان و دُونِكم المنتي الذي تريانِ و دُونِكم المنتي الذي تريانِ ولي من ضمَ ان الله خير ضمانِ الله خير ضمانِ إذا كان عقلي باقيياً و لساني فيها وذاك سناني (3)

والمَّ ويُحك لمْ يمدُد لك يَدَا لا بدَّ شه منْ انْ جَازِ مَا وَعَدَا(4)

لي س الذي يَحسَبُ ه الحَّاسِبُ ومَا رَج فَائِبُ رَحمتُهُ إِذَا قَنَ طَ الرَّاغبُ(5)

- (1) بغية الملتمس ص 195.
- (2) المصدر نفسه ، ص 195.
  - (3) نفسه ص 195.
- (4) نفح الطيب المجلد 4 ص 320.
- (5) " ديوان بن عبد ربه". تحقيق محمد رضوان الداية . مؤسسة الرسالة .بيروت- لبنان. 1979 ص 30

#### وقال أيضا في القناعة:

تَجنّب لباسَ الخزِّ إنْ كنتَ غَافلاً ولا تتطيّب بالغَّوالي تَعليّب طرَّا ولا تتخيّر صيتَ النَّعلِ زَاهياً وكن هملا في الناس أغبر شاعثا

ولاَ تَخَـنَتُمْ يومًا بِفضِ زَبَرْجَدِ وَسَحَب أَذْيَال المَّلاءِ المُعَـضَدَدِ وَسَحَب أَذْيَال المَّلاءِ المُعَـضَدَ ولا تَتَصـدر فِي الفراشِ المُمَهَّدِ تروح وتغدوا في إزار وبرجد(1)

# 14 - أبو محمد عبد الله بن سعد اللحام (ت 331هـ) قال :

أزعجت عن لذَّة القرر آنِ يا سَنَدِي أَتُلُو عَن عجَائبه

و ذَاك لمَّا ركبتُ الذَّنبَ باللَّددِ الشَّهوةِ قطعَت من عُرَى كَبدي

قد صار تذكارُهُم أحلَى من الشَّهدِ يَتلونَه دائمًا قربًا من الصَّمَ دِ و أنت مخدُوعةٌ و الله بالرَّصدِ و رَاقبي الله في الأَلفاظ و الجسد(2)

بسكب الدَّمع في ظُلم اللَّيالِي بخيرِ الفَّوز فِي تلكَ العَلاَ لي(4)

واقبض لسانك عماً قُلت و قالو الله على الله على النّصيحة إماً ملّت أو ماللوا فيه الدّين و المال فيه الدّين و المال أغلَى ألف صائح آداب و أفضال أو تصمت ن فما يعنيك تسال (5)

فَمَا سَلَكتُ طريقَ النَّاعمينَ به و طُول أنْس بهم في وقت خُلوتهم هيْهات يَا نفسُ أن تَحظى بِحالَتهمم أهجُر بِلادَك و كوني للذَّنب بَاكيةً

15-أبو الفضل مولى نجم (ت 324هـ)(3) قال:

ألاً يَا عينُ ويْحكِ فَاسعَدي لعَلَّ في العَتَامَةِ أَن تَفُوزِي

# -16 محمود القطان (-3344هـ)

لا تَطمئِنْ فإنَّ النَّاسَ قد حَالُوا و احذر زمانك إذا أخرث عن زمني وابْكِ الدِّماءَ على ما فات من زمن شه أنت لقد غدرت في زمن و اقتع بجلسك أنْ تقبل نصيحته

# 17 - أبو بكر بن سعدون بن مسعود التميمي(ت 344هـ) قال :

إِذَا القُّوتُ تَأْتِي الْكَ و الصِّحةُ و الأَّمنُ و أَصبَحتُ أَنا حزن فَالا فَالرَّقَك الحُّزنُ (1)

و قال أيضا:

و قال أيضا:

سجنُ اللِّسان هو السلاَمة للفَتَى

وَ فِي مُلاَزِمَةِ البُيوتِ فَأَقَتَعِ بِأَقَّلِ قُوتِ (2)

من كُلِّ نَازِلةِ لهَا إسْتِئْصِنَالُ

<sup>(1).</sup>نفسه ص 48

<sup>(2)</sup> المالكي ، رياض النفوس ج 2 ص 276. وينظر إبراهيم الدسوقي ، جاد الرب "شعر المغرب حتى خلافة المعز " ص 181

<sup>(3)</sup> نفسه ص 243.

<sup>(4)</sup> نفســه

<sup>(5)</sup> نفسه ، ص 349.

إِنَّ اللِّسانَ إِذَا حَلَاْتَ عُقَالَ هُ اللَّسانَ إِذَا حَلَاْتَ عُقَالَ هُ اللَّسانَ إِذَا حَلَاْتَ عُقَالً (3)

18 - يوسف بن عبد الله القفصى التميمي (ت 34432هـ) قال عن ذم الدهر:

و نَجمٌ تَراه طَالِعاً ثُم ً أَفْ للاَ تُعَاقِبُ أُخرَى لاَ يَزلْن شَوامِلاً لبِتُ و جَنبِي لاَ يَمُلُ قَلَقِلاً البِتُ و جَنبِي لاَ يَمُلُ قَلَقِلاً البَالا ي بِهم الصّالحين الأَفاضِلاَ و قد ذُقت مني اللَّهاة حناظِلاً و جازيتُها بالصّاعِ صاعًا مكايلاً و جازيتُها بالصّاعِ صاعًا مكايلاً علائِق دُنيَا المُناعِ صاعًا مكايلاً للبَّيت منهُ المُن ذِرات العواذلا للبَّيت منهُ المُن ذِرات العواذلا للجَرْتُ بنحري مِن دُمُوعي جَدَاولا لكسبتُها تلك الكُسُوب الأَمائِلا عن الرِّق للدُنيا إلى العَتقِ مَائلاً عن الرِّق للدُنيا إلى العَتقِ مَائلاً تخيرتُ أحوالاً بيسه و مَنازلاً لا إلى الكَدِّ حتى يتربُك الجِّسمَ نَاحلاً (4)

لو أنَّ لِي أَدنَى حياء لهَدنِي وفقد تقاة من حميه و جيرة و فَوالِي أَيَّام الحَّيَهِ اللهُ و لَم أَف إِذَا ذَكرُوا ريع الفُّوَاد لذَكَّرَهُم و لو لم يَكُن بِالوجه مني صلابة لو أنَّ لِي حسًّا لأحسست لبله و لو أنَّ لِي حسًّا لأحسست لبلسي و لو أنَّ لِي حرمًا لأعدَّدت جناً و ما جنَّ فَالمُستَجن يعدها

ودَاعِي أَترَاباً و خدْنا مواصِلاً تولُوا فمَا عَاجُوا على الرَّواحِلاً و أصبحتُ عنهُم لاَهِي القَّلبِ ذَاهِلاً و أصبحتُ عنهُم لاَهِي القَّلبِ ذَاهِلاً وَهَيَّجَ أَشْجَانَا لَه وَبَللإِللا لَوَقر ْتُ شَيبًا بِالغَالِيلا لَوَقر ْتُ شَيبًا بِالغَالِيلِ مَا الشَّمَائِلاَ دَبِيبًا بجسمِ قدْ أحسالَ الشَّمَائِلاَ بها أَتُوقى الحادثات النَّوازِلاَ بها أَتُوقى الحادثان وأزكى نوافلَ بأحصانِ أركان وأزكى نوافلَ

ر1) المصدر نفسه ص418 ، معالم الإيمان ج8 ص

<sup>(2)</sup> المصدر نفسه ص 417 ، معالم الإيمان ج 3 ص 53.

ر3) المصدر نفسه ص418 ، معالم الإيمان ج3 ص

<sup>(4)</sup> المصدر السابق ، ص 278–280.

من البرِّ إنَّ البرَّ للمرء مَعقَلُ ومن قوله:

صنافي الجَّليل من العِّباد رجَالاً عَرِفُوا جَلِلُ مَليكهم بحقائــق أُنسَوا به دُون الــوَّرى و تقرَّبــــوا مُتَنَعّمينَ بذكره فَبَذك رِه مُتَعَبِّدينَ له تَعَبُّد ذَلَّهُ صمت عن الفّحشاء إنْ مرَّت بهـم قد أُودَعوا علمًا خفيّــــًا فاجتَنــــوا و هُم إذًا مَا اللَّيلِ أَقبَ لِل أَقبَ وِا يتَسابقُون إلى القّيــــام قد امتَطُــــوا تكسَّبُوا الرُّؤُوسَ على الصُّدُور وهيَّجُوا للهِ دَرُهُ م عصابَ ة عصمَ ة تَحيا القَّاوبُ بذكرهم من مَـــوتها و قال أيضا:

بعيشك أجساد أضر بها الكرد

بعيدٌ منَ الآفَات فَاقَ المَعَا قلا (1)

مَدُّوا الهُّمومَ و قَصَّرُوا الأَمَالاَ فَتحَمَّلُ والجلاَله الأَثْقَالاَ منه فأخمل ذكرهم إخمالاً قَطَعُوا الشُّهورَ و أَفْنوا الأَحوالاَ مُتَسربلينَ منَ التَّقيَ سر بسالا يَومًا و إنْ قَالُوا فَطابَ مَقَـــالاً منه ثمرًا تُعجرُ الجُهالاً متجلِّلينَ منَ الظُّلام جللالاً ظَهرَ الظَّلام و أنصنبُوا الأَوصنالاَ شَجَوا يَقْرُبُ منهُ م الآجَالاَ لو لا هُم صبَّ العَّذابَ وبَالاً وإذا رَؤُوا ذكر الإلـــه تَعَالاً(2)

و طُولُ السرَى في اللّيل وَاللّيلُ مُمْتَدُّ(3)

(1) المصدر السابق ، ص 278–280

(2) المصدر السابق ، ص 280-281.

(3) نفسه.

إِذَا رَجَعُوا فيه الحَّنين فَرَقَّقُوا يَنوحونَ إشفَاقـــــًا و يشجُّــــونَ رقَّةً قيامًا على الأقدَام طورًا وتــَــارةً رُكُوعًا سُجودًا و الأكفِّ شَـــوارع سُراةٌ إلى مَأْمُوله ما لحَاجهم إلى من إلى معروفة ينتهى المنسي قد بَذَلُو المَجهودَ فيه إذ أَيْقنُ وا و صَانُوا وَجوهًا لم تَخلقٌ صفاحهــــــا

تَجَدَّدَ وَجَدَّ منهُم دُونَ له الوّجد دُ تَشُوَّقُ مَوعُود إذا نَجَز الوَّعددُ يَجرّونَ أقدامًا نَحَا نَضوْهَا الجُّهـــدُ خُضُوعًا كمَا يخذي لسيّدة العَّبدُ سواهُ و لا من بعدها لهام بعد أ و منْ نحوه الآمال تسوء و تمتّـد أ بأنَّ ليس يومًا من مُلاقاته بُدُّ قَبائحُ أعمال عواقبها نكد (1)

# 19 - أبو المعمور محمد بن حمزة الربيعي (-265هـ) قال من (البسيط):

إنَّ اللَّبيبَ بذكرِ المَّوت مَشغُولٌ من التررابِ على عينه مَحمُ ولٌ (2)

منْ بعدها يرومُ جَديدُ مَا لاَ تُريدُ ومَا تريدُ (3)

وقَ وَ وَ وَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَنُ النَّضِ رُ كَتَأْدِي بِ الحَ وَادثَ إِذَا تَ دُورُ منَ الخُ ذَلانِ أَصبَحَحَ يستَج يُر يُحَ اذِر ذو المُ راقبَة الحَّذُور

ونعمتُها وإنْ راقَ ت غُ رُورَ وكَثرَت ها لمكرها يسيرُ فيسلب ما أتاح له الرورُ(4)

به منهَ ا بُطُونٌ أَو ظُه ُ ورا

المسوتُ لا بددَّ آتِ فاستَعدْ لهُ وكيفَ يَلهُ و بِعيشٍ أُو يَلِد ُ بِهِ وَكيفَ يَلهُ و بِعيشٍ أُو يَلِد ُ بِهِ -20 أبو الخير العبد \* (-348هـ).

مَا الدَّهُ مِنْ إلاَّ ليلَةً وَكِلَّ ليلَّ ليلَّ ليلَّ ليلَّ هُمَا بِكَ فَاعِلَ لُّ وَكِلَّ لَكُ فَاعِلَ لُّ اللَّهُ القَاسِمِ الفرْارِي (- ؟ ):

تلفَ عُ في مُفَ ارقَتِه القَيْتَ رُ ولي سِل يُؤدِبُ الإنسَانَ شَيءٌ ولي سِل يُؤدِبُ الإنسَانَ شَيءٌ وإنّ بِبابِك اللّه اللّه هُمَّ عبدًا دعاك وقد رجاك فصنه معا ولا تُسلّم له للسدّنيا فته وي سلامتُها وإنْ دامَ تْ سقامًا ومَرعاهم الرّاعيها ورَخيم ستر المَرء يومًا ثمّ يخدو

فعُقبَاهَا الفَّجائِعُ و القبُّسُورُ وسَوفَ يُسرَدُ ذَاكَ المُسْتَعيرُ وسَوفَ يُسرِدُ ذَاكَ المُسْتَعيرُ ذلي المُستَعيرُ فليسلُ ، والغنيُّ بهَا فَقير رُ وعُمررُ لو تَأْمَّلَ هَ قَصيرٌ يَشيبُ لبعض ها الطِّفلُ الصَّغيرُ ليومٍ فيه شررٌ مُستَطررُ مُستَطررُ مُستَطررُ مُستَطررُ أَنْ مُستَطررُ (1) نعيمٌ في الكَّرامَةِ أو سَعيرُ (1)

وإنْ واتَتُ كَ إِقبَالاً ونعْ مَى وكُلُّ الخَيرِ فيها مَا مستعار وكُلُّ الخَيرِ فيها عمّا قليالٌ وإنّ عزير غيا عمّا قليالٌ وكلّ مؤمال أمال طويالٌ وبعد المَّوت أهْ وال عظامُ وتَذهال كالله مرضعة لكرب وبعد المَّاسوت الأرواح إمالًا

22 - بن هانيي من أصل عربي نشأ في الأندلس ، ولكنه

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ، ص 278–280

<sup>(2)</sup> القاضى عياض ، تراجم أغلبية ص 329.

<sup>\*</sup> المعروف بالتيناتي الأقطع . صوفي من أصحاب الكرامات من أهل المغرب ينظر رياض النفوس ج 2 ص 439

<sup>439</sup> ، رياض النفوس ج 2 ص (3)

<sup>(4)</sup> إبراهيم الدسوقي ، جاد الرب ، شعر المغرب حتى خلافة المعز . ص 267 و القصيدة طويلة تزيد عن 68 بيتا.

استقر بعد ذلك بموطن والده المهدية في بلاد المغرب لميله للفاطميين(2).

# يقول في (المتقارب):

ألاً كلُّ آت قَريب المَ دى وَمَا غَرَ نفس سوى نفسها وَمَا غَرَ نفس سوى نفسها فأقصر وي نفس العَيب ن من الفتهة ولم أرك المّ رء وهو اللّبيب بُ وليس النّواظ رُ إلاّ القلُوس وب

وكل حياة إلى مُنتَ هَى وعُمرُ الفَتى منْ أَمَاني الفَت وعُمرُ الفَتى منْ أَمَاني الفَت وأسرع في السمع مين ذَا ولا يرى ميلء عينيه ميا لا يرى ميل و أمّا العيون ففيها العَماد عينيه ميا العَماد عينيه و أمّا العيون ففيها العَماد عينيه ميا (3)

# -23 أبو عبد الله محمد بن أحمد الخيّاط الواعظ ، المعروف بابن قمرة -386هـ) -23

#### قال:

مَاذا تقُول وليسسَ عندَك حُجّة مَاذا تقول إذا دُعيتَ فلمْ تُجِبُ
مَاذا تقول إذا دُعيتَ فلمْ تُجِبُ
مَاذا تقُول وليسسَ حُكمُك جائزاً
مَاذا تقُول إذا حلَّاتَ مَحلَّاةً

لوفد أتاك منغ ص اللَّذات؟ وإذا سُئلت وأنت في غمَ رَات؟ في غمَ التَركات؟ في عند التركات؟ في البُغاة من أهلها بثُقات؟ (4)

# 24 - أبو عبد الله محمد الأرشاني المتعبّـــد (-387هـ).

#### قال:

أرضَ بقوت تعشْ عزيرزاً لم يَرغبُ المعنكي لم يَرغبُ السِرّاغبُ المعنكي أحسنت طُنِّي فطَلَاب عَيشي

سقيًا لحركاه قوت حسبُك فالرزق لا يفوت علماً بأن عداً أموت (1)

# 25 - أبو عبد الله محمد بن إسحاق بن القبان (-397هـ):

المَــوت لابدَّ آتِ فاستعــــدْ لـــــهُ وكيفَ يلهــُــو بِعيش أو يَلـــذُ ٌ به

إنَّ اللَّبيبَ بذكرِ المُّوتِ مشغولٌ من التراب على خدَّيه مجبُول(2)

<sup>(1)</sup> ابراهيم الدسوقي ، جا الرب ، شعر المغرب حتى خلافة المعز . ص 267.

<sup>(2)</sup> الدكتور عبد الله شريط." تاريخ الثقافة و الأدب في المشرق و المغرب" ، المؤسسة الوطنية للكتاب ط3. الجزائر 1983 ص 295 ، 297.

<sup>(3)</sup>ديوان بن هاني ، ص 27

<sup>\*</sup>ترجمته في معالم الايمان ج 2 ص 108

<sup>(4)</sup> نفسه.

# 26 - أبو الوليد سليمان بن خلف بن سعد بن أيوب الباجي القاضي (- 474هـ)

فقيه محدّث إمام متقدم مشهور، أصله من بطليوس، ثم انتقل إلى باجة الأندلس ثم باجة أخرى بمدينة إفريقية و باجة أخرى ببلاد أصبهان .... (3)

#### قال في الزّهد:

إذا كنتُ أعلمَ علماً يقيناً فلم لا أكونُ ضنينًا بها

بأن جميع حياتي كساعه وأنفقها في صلاح وطساعه (4)

# -27 الرقيق القيرواني (- 425 هـ):

يقول (الطويك) أهورَن ما ألقَى وليس بهيـــن إنسى وإنْ لم ألقَك اليومَ رائحاً فلا يبعدنك الله ميتاً بقفرة

بأنَّ المنايا للنُّفوس بمرصد لصرف رزاياها اقيتك في غد مُعَقر خدٍّ في الثّرى لم يوسّد (5)

# 28- ابن أبي الرّحــال (- 425هـ):

هو على بن أبى الرجال الشيباني يُكنيّ أبا الحسن (6) قال في الزّهد:

أمن الزّمان زمانه العقل واعلمْ بأنَّ في الحِّساب غداً وقال أيضا :

وألــزمُ نفســي الصّبــرَ أباً لعلّــني

ألا إنــمّــا الدّنيا كفافٌ وصحّــةٌ

أعاين ما أمّات قبل مماتي وأمنُ ثلثُ هن ً طيب حياتي(2)

فاخْش الإله وحُد عن الجهل

تجزَى بمَا قدَّمت من فعل (١)

# 29-ابن شـــرف (- 460هـ):

هو من وجوه الأدب الزاهيــــة في القيروان في القرن الخامس .وصاحب مؤلف " أبكار الإفكار "(3).

و إلا على الأخرى بوصلة محراب سَأبقى على الدّنيا بصولة محراب

-125-

<sup>(1)</sup> معالم الايمان ج 3 ص 121.

<sup>(2)</sup> نفسه ص 130.

<sup>(3)</sup> الديباج المذهب . ص 126

<sup>(4)</sup> الديباج المذهب ص 126. نفح الطيب المجلد 2 ص 74 . بغية الملتمس ج 2 ص 14. الخريدة . ج 2 ص 557.

<sup>(5)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية) .

<sup>(6)</sup> المغرب العربي ، تاريخه و ثقافته ص 302.

و لا خير َ في عيش يكون أقو ام ـ بمحنة مكذوب ومَدحة كذ اب (4) 30-عبد الرحمن أبو القاسم بن محمد الحضرمي المعروف باللبيدي (- 440هـ)

أنتَ العَلَىِّ أنتَ الخَالَقُ البَارِئُ أنتَ العَّلِيمُ بما تُخفيه أسْرَارِي أنتَ العَّايِمُ بما في الخَّلق مقدرة في وسع عيش وفي بوس وافتقار يجلو العَّماء بتوفيق وأنوار (6)

هو من مشاهير علماء إفريقية ومؤلفيها....، توفي بالقيروان(5)، قـــال: عسكى المليك يذود النفس عن عطب

# -31 بكـــار بن داوود المر واني (440هـ -؟)

ثق بالذي سَوَّاكَ من و انظر ْ نفسكَ قبل قـــــر ْ واحذَر ْ وقيتاً من الــــورَ ي قد كنت في ننه إلىي فاقتديت نحو ضيائه لكن قناديل اله وي

ع ـ دَم فإن ك من ع دَم ع السِّن من فسرط النسّدم واصحبه أعمى وأصَّه أنْ لاحَ لي أهددَى علم حتى خرجت من الظلم في نور رُشدي كالحِّمه (7)

- (2) نفسه
- (3) "تاريخ الثقافة في المشرق و المغرب" ص 321. وترجمته كذلك في "المطرب من أشعار أهل المغرب "ص 66
  - (4) الموسوعة.
  - (5) (6) الديباج المذهب ص 168.
  - (7) " المغرب في حلى المغرب "ج 1 ص 418.

# -32 ابن رشيــــق (-463هـ):

هو أبو الحسن بن رشيق المسيلي من مقاطعة الـــزّاب الجزائرية (1) قال في القناعة: يَعطي الفتَى فينــَــال في دعـــة ما لم ينكُ بالكدِّ والتُّعب إذ ْ اليست الأشياءُ بالقلب (2) فاطلب لنفسك فضل راحتها

ويقول أيضاً:

تُنازعُ نبي النُّفسُ على الأمور ولكنَّ بمقدار قــُـرب المكـــان

وليس من العَّجز لا أنشرط تكونُ سلامةُ من يسقُط (3)

# 34- علي الحصيري القيرواني القيرواني (-488هـ)

قال في الزهد:

<sup>(1)</sup>المصدر السابق، ص 302.

دَهِرُ حوادثُ هُ شَتَى الأَحاديثِ
وسلْ عن ابن الترابِ البّكرِ كيفَ هُوَى
تَغِرِنا دارنا الدّنيا بزُخرفِها
ما أتعبَ الناسَ أحياءٌ وأرواحُهُم
له ولُ يوم عصيب لا مردد له
وكأس ثكل على ريّ شربت بها
قالوا أفِق لعلا يُؤذيك قُلتُ لهُم

لا أشتهي الدُّنيا و لو أنَّني حَلَّ بأجفانك مسًا راعني وقال في المتقارب:

إذا رُعظَ السّهم أو عَظْعَظًا تهيض القسي على نابِل

فاسمَع لما شئت عن نوحٍ وعن شيث فأصبحَت قصوة فصيه لتتكيت ونحن في طلب للمّوت محث وثث موتى لو أنَّ رميماً غير مبغوث تراهم كفراش فصيه مبثوث فرُحت مصنها بتمريض وتمريث

متوّج أملك أجوازها المناف أجوازها (5) فكيف أستَحسِن أجوازَها(5)

فسهمُ المنيِّة لن يُرْعضا ويصمي القصي وإنْ أُجعَظا(6)

(1) رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 304.

. نفسه (3) (2)

(4) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

(5) نفســـه

(6) نفســـه

تكذب هيهات دعوى عسى ويفرع بان بحسنات ويفرع بان بحسنات ويفرع بان بحسنات هو الموّت لا بُدّ من سهمه وكيف جَرَّرنا طوالُ القّنا وأن المنايا ليدركن من وأن المناياة من الله لا عاكظاً تناح لمن حظى الحّت ف منه فيصرع ضرباً وإن لم يجل أيا شامتاً بورود الردى

فحسب المؤمسل أن يروعظا ولو ذكر المسوت ما أنمسطا فكيف ادرع ن لكي يُسدلسطا على كل طرف سليم الشطى على كل طرف سليم الشطى وننى في الطريق ومسن أركضا إذ جاء يأمن أن يتعكظ وليس بنافعه أن حسط ويصرع حرباً وإن ألمنظسا سيُوردك الحوض من أبهضا

رَمَاني الزّمانُ إلى غربة مع القراطين بها عدّتي وقال أيضاً: (مخلع البسيط)

دينُك أعلى العلوق علْق العلوق علْق صراطٌ ذو العرش مستقيم واحذر مرس الدّهر طارقات وقائع الدّهر في شت على الدّها (المتقارب):

هو الدّهرُ يبكي إذا أضحَكا أيشمُتك اليوم شكوى امرئ رئي رأيت العددا هلكوا فاكترت وما سرّني العيش بعدد العدا إذا ذكر الموت ذا عبر قاخو العسر من المسوت عيش أذل فشر من المسوت عيش أذل

أُعاشرُ فيها العدى الغَيّطا وأقسم لا تَرجعُ القَراطا (1)

إِيّ الله بالبّخ س أن تبيعه من يمش فيه يكن تبيعه لحمن يمش فيه يكن تبيعه لحم يخل منها ذ رئى وقبعه وهذه سرها وقيعة (2)

فمَالك تَضحكُ ممّن بكي للطّنّك تشكو غداً ما شكا للطنّك تشكو غدا أرد المَهْلكَا إذا المَّوت من فاتعه أدركا وهم بخير التقي أمسَكا نهاراً ومنزلك منسكا وخير من الحُرر عبد زكا(د)

خذْ العرف وأترك المُنكَ را ورحْ و اغْدُ للعلم دأباً ثرت فما الكَنسزُ إلا هدي عالم هما الكَنسزُ إلا هدي عالم همو الله فاعتقدن اليقين وسلهم بمن مات أوعاش هل أفي الله شك تعالى اسمه

ت وانظر التأخذ أو تتركا به العيز والنسب الأبركا ولا الفقر الا غنى أنوكا وخال الفقر الا غنى أنوكا وخال الزنادقة الأفكا سيوى الله سكن أو حرركا لقد خاب ذو خبرة شككا(1)

# 35- أبو الصلت أمية بن عبد العسزيز الدّاني\* (-529هـ)

ذكر صاحب الخريدة في "باب في ذكر عدد من شعراء المغرب من أهل العصر" (2) و الذي عاش عشرين سنة في مصر (3) قـــــال

<sup>(1)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

<sup>(2)</sup> نفســـه

<sup>(3)</sup> نفسه.

في الإعتبار:

حسبي فكم بعدت في الله أشواطي أنفقت في اللهو عمري غير مُزدجر علي أخلُص من بحر الذُّ نوب وقد نعم ومالي ما أرجو رضك به ويقول أيضا: (الطويك)

تضايقنا الدّنيا ونحن لها نَهبُ وما وَهبَت إلا استردَّت هباتها تُها تُها تُها وما وَهبَت إلا استردَّت هباتها تُؤمل أن يصفو بها العيشُ ضلة إذا سَبقت دار بأه لله ألا إنما أيّام الحياة بأسرها ما أن أنشبت كف المنية ظفرها ولا وألست من صيدها ذات مخلب ولا حيدر ذو لبدتين غضنف ولا حيدر ذو لبدتين غضنف والمنتية في المنتين غضنف والمنتين في المنتين غضنف والمنتين في المنتين في المنتي

وطال في الغيِّ إسرافي وتفريطي وجَدتُ فيه فوقري غيرَ مُحتاطِ عرقتُ فيه فوقري غيرَ مُحتاطِ غرقتُ فيه على بعد من الشاطي المذنبُ الخاطي (4)

وتوسعنا حربًا ونحن لها حربُ وجدوى اللّيالي أن تحققته الله سُكبُ وهيْهات أن يصفو لسَاكنها شربُ رغا بثنائي الددَّار بينه سُعبُ مراحلٌ تطويها ونحن بها رُكببُ فيُنجي طبيب من شباها وطببُ به كلَّ حين من فرائسها خلببُ له من قلوب الأرض في صدره قلبٌ (5)

#### وقال أيضا :

سكنتُكِ يا دارَ الفناء مصدقاً وأعظمُ ما في الأمر أنيّ صائرٌ فيا ليت شعري كيف ألقاهُ بعدها فيا ليت شعري كيف ألقاهُ بعدها فإن أكُ مجزياً بذنبي فإنني وإن يك عفوا ثمّ عين رحيمة وإنْ يك عفوا ثمّ عين رحيمة محقول حير وس (-570هـ)

بأنّي إلى دار البَّقاء أَصيرُ اللَّه عادل في الحُكم ليس يجورُ وزادِي قليل في الحُكم ليس يجورُ وزادِي قليل والذُّنوبُ كثيرُ بحر عذاب المُذنبين جديرُ فثم وسُرورُ (1)

شاعر المغرب الأقصى(2) أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن حيوس ،قال في القناعة: ولا تَحررص قفرب فَترك مُضاع عند ما حرص

<sup>(1)</sup> المصدر السابق.

<sup>\*</sup> ترجمته في تحفة القادم ص 6

<sup>(2)</sup> خريدة العصر ج 2 ص 430

<sup>(3)</sup> نفح الطيب المجلد 2 ص 105.

<sup>(4)</sup> خريدة العصر ج 2 ص 430.

<sup>(5)</sup> المصدر نفسه.

ع صير جَوّه قَفَصاً (3)

وحـــرصُ الطَّائــر الوَّاقـــــ 37-أبو بكر بن مجــــبر \* (-588هـ)

قال في القناعــــة:

يُسَرُّ بما في يدي غيره

ألا مقت الله سعى الحريص ف ما جازة الذمُّ إلاّ إليه وينسى السُّرورَ بما في يَديه (4)

38- أبو الحكم المغربي المريني \*\* (-549)

يقول في الموت:

وللمنايًا مواقيتٌ مُقدّرةٌ وذاك حُكمٌ جرى في سالف الأبد ولم تَزل أسهُم الأقدار صائبة ولا سبيل إلى عقل ولا قدو (5)

39- إسماعيل بن أحمد بن زبـــادة الله التجيبي (-441هـ)

من أهل القيروان، وسكن المهدية يعرف بالبرقي ويُكنني أبا طاهر ،أخذ عن أبي إسحاق الحصري (6).

# قال في محاربة النَّهُ فس:

يا نفسُ فازدج ري عن اللذات قــولُ المَّشيب يُعـارضني ولـــمْتي ودَعـــــــــــي الحيـــَـــاة َلأهلهَا فجهـــّـــزي يا نفسُ ويك تجهز الأموات ولقد وعَظْتُكُ إِنْ سَمَعِتَ عَظَاتِي(1) فلقد نُصحتُك إن قُبلُ ت نُصيحَ تي

# 40 - محمد بن عبد الرحمن بن محمد بن الصغير الأنصاري الخزرجي(569/569هـ)

ويكنى أبا العباس من سراقسطة....نقله أبوه إلى سبته فأقام بها مدّة ....توفى بمراكش (2) قال في الرجاء والدّعــاء:

وما للورَى مهما منعت نصير اللهي لكَ المُلكُ العظيمُ حقيقةً تَجافىك بنُوا الدّنيا مكاني فَسَرّني وما قدر مخلوق جرزاه حقير

-130-

<sup>(1)</sup> نفح الطيب ج 3 ص 297.

<sup>(2)</sup> المطرب في أشعار المغرب ص 199.

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ص 199.

<sup>\*</sup> الفهري الذي كان بمراكش وتوفي بها. ينظر نفح الطيب المجلد 3 ص 237 وينظر "بغية الملتمس ج 2 ص 309

<sup>\*\*</sup> ترجمته في الخريدة ج 2 ص 488

<sup>(5)</sup> الخريدة ج 2 ص 493.

<sup>(6)</sup> التكملة لكتاب الصلة ص 238.

وقالوا فقير وهو عندي جَلاله نَعَمْ صَدَقُ وا إنّي إليكَ فَقير (3) 41 - عبد الحق بن عبد الرحمن (-581هـ)

يعرف بابن الخرّاط .....نزل بجاية عند الفتتة الواقعة بالأندلس ، عند انقراض الدولة اللمتونية (4) قال في الوّعظ:

ادّكاراً لذي النهمي وبالأغا فاغتنه م خُطّتين قبل المنايا صحة الجسم يا أخي و الفراغا(5)

إِنَّ في المَّـوت والمَعَـاد لــَشغــــــلاًّ

42 عبد الرحمن السهيلي (-581هـ)

هو أبو العفاف أبو زيد عبد الرحمن بن الخطيب ،كان يتسوّغ

بالعفاف ويتبلُّغ بالكفاف حتَّى طلبه صاحب مراكش وأحسن إليه (6) قال:

يا من يَرى ما في الضّمير ويسمَع أنتَ المعّدُ لكلِّ ما يتوقّعُ يا من يـرُجى للشَّدائـ دِ كــلـهـا يــا من إليهِ المشتّــــكَى و المَفـزَغُ يا من خزائنُ ملكه في قَـول كن (آمنتُ فإنَّ الخير َعندك أجمعُ (٦)

فَبالافتقَارِ إليه الله فقري أَدْفَعُ فلئنْ رُددْت ف أي باب أقرعُ إن كانَ فَضلُك عن فقيركَ يُمنَعُ الفضلُ أجزلُ والمواهب بُ أوسَعُ (1)

مالي سوى فقري إليك وسيلة مالي سوى قرعي لبَابكَ حيلة ومن الذي أُدعُو وأُهتفُ باســمــــــه حَاشي لمَجدكَ أنْ تُقنطَ عاصياً

# -43 أبو الفضل جعفر بن شـــرف (-530هـ)

و هو ولَدُ أبي عبد الله محمد مصنف " أبكار الأفكار"(2)

قـــال عند و فاته:

رَحَلَتُ وكنت ما أعددت زادًا فهَا أنا قد رَحلتُ بغيرِ شيء

و ما قصرت عن زاد المقيم ولكنك نزلت على كريسم (3)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق.

<sup>(2)</sup> الإحاطة في أخبار غرناطة ج 1 ص 82 ، الديباج المذهب ص 62.

<sup>(3)</sup> الإحاطة في أخبار غرناطة ج 1 ص 82.

<sup>(4)</sup> الديباج المذهب ص 193.

<sup>(5)</sup> نفسه.

<sup>(6)</sup> الديباج المذهب ص 166.

<sup>(7)</sup> الديباج المذهب ص 168 ، الاستقصاء ج 1 ص 190 ، كتاب أعلام مالقة ص 251.

# وقال أيضاً:

لعمر ك ما حصلت على خطير وها أنا خارج منها سلبا وابكي ثمَّ أعلم أن مبكا ولح أجزع لهول المَّوت لكن ْ

منَ الدّنيا ولا أدركتُ شيّاً أقلبُ نادماً كاتا يديّا ي يَا ي لا يُجدِي فأمسَ حُ مُقْاتَيَا بَك يتُ لقاً لكي عليّاً (4)

# 44 عياض بن موسى بن عياض اليحصبي (-544هـ)

القاضي الإمـــام المجتهد، يُكنّى أبا الفضل سبتي الدّار،أنـــدلسي الأصل....(5) قال في طلب الصفح و الاستغفار:

يُخَاف من الإنْسِ والجنَّةِ عَوارِف تُوصَلُ بِالجنَّة سِوى فضلُ رحماهُ من جنَّةٍ (6) أعُوذُ بربِّي من شَرِّمَا وأسْ ألُه رَحمَةً تقتضي فمَا للخِلانِ من نار

# 45- أبي مديــــن شعيب (-594هــ)

و هو الشيخ سيدي بومدين شعيب بن الحسين الأنصاري الأندلسي الشهير بأبي مدين المغربي (1) قال في طلب الصفح و الاستغفار:

يا من علا فرأى ما في الغيُوب وما أنت الغيَّاثُ لمن ضاقت مذاهبيه إنْ قصدنساك والآمسال واثقة " فإنْ عفوت فسد و فضل وذو كرم وقال في التزود بالتقوى وطلب العفو والصفح:

إذا أنًا من زاد التَّقوى كنتُ مُعسِراً دعَــوتُ إلهي ضارعــًا مُتحقَـراً

وتحت الثَّرى وظلامِ اللَّيلِ مُنسَدِلٌ أنتَ الدَّليلُ لمن حارَت به الحيَّلُ والكل يدعُوكَ ملهُ وفٌ ومُبتَهِلُ والكل يدعُوكَ ملهُ وفٌ ومُبتَهِلُ وإنْ سَطَوت فأنتَ الحاكمُ العَدلُ (2)

ومن مُوبقَات الإِثْمِ أصبحتُ مُوقَّراً أَيا مَن تعَالى مَجددُهُ فَتَكبَّراً

<sup>(1)</sup> المصدر السابق.

<sup>(2)</sup> الخريدة ج 2 ص 601.

<sup>(3)</sup> نفســه.

<sup>(4)</sup> نفح الطيب ج 3 ص 208

<sup>(5)</sup> الإحاطة ج 4 ص 335.

<sup>(6)</sup> المصدر السابق ص 335.

بعف وك يا ربّي عُبيد دك لائد أمن بنواصي كلنا هو آخد بناصيتي خد بالهوى أنا شائع بناصيتي خد بالهوى أنا شائع وعبدك بالغفران والعفو قد انع تدارك عُبيدا لم يرزل وهو هائم وأنت الذي تجري لديك مسائدل وسامحه انده على الذنب نادم عُبيدك إن لم تكسه العف و حائر مساويه إن ترضى عليه محاسن عُبيدك يا ربّي لعف وك سائل فصن من الظن وجهي قد بنى لم أصن فصن من الظن وجهي قد بنى لم أصن ومن يتحلل عربّك الدهر لم يهن فجد لعبادك العصاة بعقه

من السُّخطِ ينجُو بِالرَّضى وهو عَائِدٌ (3) ومن حكمه ماض على الخلق نافد ومن بإحسان فجرودك واسع ومن بإحسان فجرودك واسع لك الحكم لا معطي لمسا أنت مانع بعهد الصبّا اعتلته الجررائم إذا قلت كن كان الذي أنت قائل قضاؤك مقضي وحكمك جسازم غريق ،وإن أمنته فهو آمن وأمرك بين الكاف والنون كائسن وليس له إلا رجاك وسائسل وليس له إلا رجاك وسائسل سوى أنني التوحيد بالشرك لم أخن من سبقت و لم تسبّق وكنت ولم يكن غداً يوم يحظى الصادق ون بصدقهم (4)

كما جُدْت في هذي لكل برزقه وطعت زماني في المعاصي مُجاهداً علمك ما يخفى كعلمك ظاهراً علمك مربي خير ظن ومن يظن ظننت بربي خير ظن ومن يظن يبا ربي ألبسني لباس التقى ذكت نار خوفي و الخطايا تشبها ذكت نار خوفي و الخطايا تشبها وأنت الذي لا شك عندك طبها وعدت إله العرش أنسك غافر وأني ضعيف عاجز متصاغر مملت من الأوزار عبئاً مثقلاً

ودبرت أمر الخلق من قبل خلقهم فجئتك أبعي العفو إذ كنت قادراً على السبع السموات قاهراً على السبع السموات قاهراً جميلاً بمولاه عليه به يُمن لبست رداء الكبرياء ولم يكن أيهلكني داء المعاصي ورعبها تقرر لك الأرباب أنت ربها فجئد لي بغفران فعندي كبائر وأنت كما سميت نفسك قاهر فجئتك ربي مستغيثا مصوم لا

<sup>(1)</sup> د. محمد مرتاض . من أعلام تلمسان – مقارنة تاريخية – فنية . دار الغرب للنشر و التوزيع – وهران . الجزائر 2004 ص 19.

<sup>(2)</sup> المرجع نفسه ص 29.

<sup>(3) .</sup>نفسه.

<sup>(4)</sup> الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)

فأنت الذي تعف و الكثير تفضيّلا فأنسزل عليّ مسن رضاك سكينة أمسن رفع السما طباقا مكينة فلا تُبق لي ضررّاء إلاّ محوتها فلا تُبق لي ضررّاء إلاّ محوتها فأمن عبيداً أم بابك صارخوالم فأمن عبيداً أم بابك صارخوالقل عثرتي وارحَ القيام الهي عبرتي فأنت الذي تُحيى البللا بخضرة فأنت الذي تُحيى البللا بخالي جرائراً مناخراً جرمت على نفسي بجهلي جرائراً مفاخراً جرمت على نفسي بجهلي جرائراً مفاخراً فرني من أصلل الردى وفروعه أمن منح الإنسان فضلاً مخضوع فروعه وثبت عليه إذ دعا بخضوع عدوت بأثواب المعاصي مسربلا فخذ بسدواء التوب ربّ وتفضلا فخذ بسدواء التوب ربّ وتفضلا

وأنت رفع ت السبع في ذروة العُلا فَنَفُسْ مِن الأوزار عَلَا الدَّن حزينة وسخرت فيها الشّمس والبدْر زينة وسخرت فيها الشّمس والبدْر زينة أمن يبصر الأشياء ويسمع صوتها وأنت بسط ت الأرض ثمّ دَحوتها إذا صار إسرافيل في الصور نافخا وأرسيت فيها الرَّاسيات شوامخا وأدسي باستدامة حُلوتي وأدبي باستدامة حُلوتي وأنت الذي أنشات منها بقدرة ولست أرجي غير مولاي غافرا ولست أرجي غير مولاي غافرا ولست له عقد لا وسمعًا وناظرا ويحه أي من أقي آدم في وُقُو وعه وزوجته زوجا من إحدى ضلوعه وقلبي بأسق سام القساوة مُبتالي

(1).الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية) وقال من الكامل:

فإذا نظررت بعين عقلك لم تجد وإذا طلبت حقيقة من غيره وقال من البسيط:

ما لـــذ ق العيش إلا صده الفقرا فاصحبه العيش إلا صده في مجالسهم والدب في مجالسهم واستغنم الوقت واحضردائمًا معهم ولازم الصدّ من إن سئلت فقلُ ولا تَــرالعيّب إلا فيك معتقدًا وحُط رأسك واستغفر بلا سبب وإن بدا منك عيب فاعترف وأقيم

شيئاً سواه على الذ وات مُصورا فيذيل جَها أك لا ترزال مُغتَرًا (1)

هم السلطين والسلدات و اللأمرا وخل حظل مهما خاف ورا وخل حظل مهما خاف ورا واعلم بأن الرضى يخص من حضرا لا علم عندي وكن بالجهل مستترا عيبًا بهذا بينًا لكنه أست ترا وقم على قسم الإنصاف معتذرا وجه اعتذارك عملا فيك منك جرا(2)

ارحَمْ عُبيداً أكف الفقر قد بسطُ وا

رياً بربِّهم رضى لم يُثنه سخطُ

يا عَادلاً لا يُرى في حُكمه شطوا

كما يحلّى سَوادُ اللمّة الشَّمط

وآخرون كما أخبرتُ نا خلط وا

في سلك من هوحولَ العرش ينخرطُ

حيران "في شرك الإشراك يتخبَّ طُ

قومٌ تـرُقـو، وقومٌ في الهَوى سَقطوا

فرض علينا له التسليم مُشْتَرطُ

فقد تَصدّى لهُ الخذلانُ والغَلَــَطُ

وهل يُقاسُ بفيض الأبحر للنقَ طُ

يلقى على الحوض هو السّائق الفرط (3)

وقال من البسيط كذلك:

يا مَن يُغيثُ الوّرى من بعد ما قطنُوا واستَنزلُوا جُودك المَعهودُ فاسقهــــم ناج ـ و اللّيل حَالّه بَهاءُ سنا اللّه عَامُ اللّه عَامُ اللّه فشارب بذنوب الذ نب غـــــ س به وملحــــد يدعي ربّاً ســواك له كلِّ ينالُ من المقدُور قسمتَه حكة مرن الله عدل في بريّته ومـــن تصدَّى لحكــم الله مُعترضـــا ً وما ذُنوبُ الورَى في جنب رحمتـــــه فما لنا ملجأ غير الكريم ومــــــن

ذاك الرَّسولُ الذي كلِّ الأنَّــــــــــــام به يومُ القيامةِ مسرورقٌ ومُغتَبــــطُ صلىً عليه صلاةً لا تُقادُ لم َ 46 - بن النحوي (513هـ)

هو يوسف بن محمد بن يوسف أبو الفصل بن النحوي ...عكف على طلب العلم في صغره بإفريقية حتى نبغ فيه (2) ومن أشهر آثاره قصيدته "المنفرجة"

قال في الزهد:

أصبحت فيمن لهم دين بلا أدب أصبحت فيهم غريب الشكل مُنفردا ويعنى بذلك هذا البيت:

وهــــــانَ سُــرَاة بَني لُؤَي

وقال في الدّعاء والشكوى:

ومَن لهُ أدبُ عار منَ الدّبين كبيت حسَّانَ في ديوان سَحنون (3)

من اسمُه باسمه في الذكر مُرتبط(١)

حريق بالبُويرَة مست طررُ (4)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> نفسه.

وقُمت ُ أَشكُو إلى مَولايَ ما أَجِد يا مَن عليهِ بكشف الضرِّ أعتَمِد ُ مَالي على حملها صبر ولا جلد ُ الله يا خير من مُدَّت ْ اليهِ يَدُره)

# -47 عبد الحق الاشبيـــــــلي (- 581هــ)

هو أبو محمد عبد الحق بن عبد الرحمن بن عبد الله بن حسني بن سعيد بن إبراهيم الأزدي الأشبيللي ، رحل إلى بجاية ....(6)

#### قال في الموت:

إِنّ في المّوت و الميعاد لشُغلا و أذكار لذي النَّهي وبَلغَا فاغتنِمْ خطّتينِ قبلَ المَنايَا صحّةُ الجسمِ يا أخي و الفراغا(7)

(1) المصدر السابق.

- (3) (4) المرجع نفسه ص 271.
- (5) رابح بونار . المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 271.
- (6) ينظر عنوان الدراية للغبريني ص 73 ، بغية الملتمس ج 2 ص 134
  - .193 فح الطيب المجلد 4 ص 328 ، الديباج المذهب ص 193. (7)

#### وقال أيضا:

قالوا صف الموت يا هذا وشدَّتَه فقلت وامتدَّ منّي عندها الصوت وللموت فقلت وامتدَّ منّي عندها الصوت في يكفيكُم منه أنّ النسّاس لو وصَفوا أمراً يُروَّعُهم قالوا هو الموتت (1)

#### 48- أبو الأصبع عبد العزير بن علي (-559هـ)

#### قال في الدنيا:

دَعِ الدُّنيا لع اشقها وعَادِ النَّفسَ مصطبراً هَلاكُ المرءِ أن يُضحي وذُوا التَّقوى يُذلله اللها

سيُصبِّح عن رشائقها ونكب عن خالئق ها مُجِدًا في عَلائق ها فَيَسْ لَم من بَوَائَقها (3)

49 إبراهيم بن خلف بن محمد بن الحبيب بن عبد الله بن عمر القرشي العامري (-572هـ)

قال في الزهد:

<sup>(2)</sup> رابح بونار . المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 269 . وينظر كذلك معجم مشاهير المغاربة د/عمران و فريق من الأساتذة -منشورات دحلب - الجزائر 2007 . ص 471.

أرقت دُموعي بالبُكا على ذنبي إذ هاج من قلب منيب إلى السرب فه فه بنني انسكاب الدَّمع من رقة القلب تعلق بالمظلوم في شدّه السركب لوجهك لم أطلب شواباً على الكتب فإنّك ذو الأفضال والمن والو هب إذا جئت مذعوراً من الهول والرعب (4)

ثمانين مع ست عمرت ولي تتي فالدَّمع في محو الخطيئة نعم في محو الخطيئة نعم في في الأصوات رحماك أرتجي وزك الذي تدريه مني شيم سيم ته وزك مقامي في العقود واكت بها ولا تحرمني أجر ما كن ت فاعلاً ولا تخزني يوم الحساب وه صوله

# -50 بن زهر الحفيد (-595هـ)

قال في القبور والموت:

تأمّ ل بفضاك يا واقب فأ

و لاحـــظ مكاناً دفعنا إليــه (5)

(1) الغبريني" عنوان الدراية " ص 84–85

(2) نفح الطيب ج 2 ص 634

(3) نفســه.

(4) الإحاطة ج 1 ص 223.

(5)الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية).

تــُرابُ الضّريحِ على صَفحتِي أُداوي الأنام َحذَارَ المنــُــون

#### 51- الأمير بن عبد المؤمـــن(-604هـ)

#### قال في الزهد:

إذا ما ذُكرت الموت فاضت مدامعي وأذكر يوم الحشر إن جيئت غدا ولكن أرجي الله في كل حسللة فيا خير من يُدّعى لكل مسلمة فيا خير من يُدّعى لكل مسلمة أقل عثرتي إن أتيتُك تَائيسبا

يا نَفسُ حَسبُكِ ما فَرَّطتِ فازدَجِرِي خافي الإله لِما قَدَّمـتِ منْ زلـلَ

على كلِّ ما فرَّطتُ فيضَ السَّحائِبِ وذَنبِي معي والذَّنبُ أخبَثُ صاحب وأخشى بما قدَّمتُ سوءَ العَواقب وأكرمَ من يُرجَى لنيلِ الرَّغائِبِ وليسَ مُقيمٌ في الذُّنوبِ كتَائِبِ (2)

عنِ الذُّنوبِ فإنَّ القَّبرَ مَثـواكِ واكِ واكِ واكِ واكِ واكِ فإنَّ اللهَ يرعَاكِ

إِنَّ الهَوى قلَّمَا تجدي هَ وَادتَه لِشدِّ ما تَعلم يِن الفَّرِق بَينهُما لِشدِّ ما تلهين ألفَّر رق بَينهُما للهي ما تلهين عن قولي مُغالطة أصنْغي إلى ما في الأرض من أحد تُوبي إلى ما في الله إِنّ الله يقبَلُها وقال أيضاً:

يا نائماً ليلة العمر ينْصر مُ كم ذا تتامُ وأقوامٌ قد اكتحسلوا باتُوا لربِّهم يَدعُونَه شُفعاً باعُوا الحياة التي ليست بدائمة واستنفَذُوا جُهدَهم فيما يخلصهم

وهو الذي عن سبيلِ الرُّشدِ أَقصاكِ ما كانَ أحراكِ بالأجدى وأو لاك وتوقنين بأني غير أفاك في القي اليه صريح النسسح الاك واشقي بجهدك في تحسين عُقباك (3)

مُستغرقاً في الكرى يلهُو به الحلمُ كُحلَ السُّهادِ أطارَ الخوفُ نومَهُمُ دُموعهُم من شديدِ السوقِ تتسجمُ لا موت فيها لقد فَازُوا وقد غنَمُوا فليُهنهم مَاهَهَمُو فيه ومالهُم (4)

- (1) المصدر السابق.
  - (2) نفســـه.
  - (3) نفســـه.
  - (4) نفســـه

فاعمل لأخراك ما ترجُو النَّجاة به وارغب إلى الله في الغُفران مُجتهداً وصلل صلاة على خير الورى حسبا صلَّ عليه كلَّما شرقت وقال أيضاً:

يا رَاقدًا ملء عَينيه يهدِّئه لو كنت تعلمْ فوز الغانمين غدًا وكيف ترقُد ليللاً أو تلذ به مهد لجنبك في التَّقوى بخشيت اليس ترحلْ عن حال وتتركها فسوف تجزي بما قدمت من عمل يا رُبَّ راقد نوم حشو مضجعه

ولتَغنَمِ العَمرَ أَنَّ العَمرَ يُغتنَمُ العَمرَ العَمرَ العَمرَ العَمرَ العَمرَ العَمرَ العَمرَ العَمرَمُ هذا الصّباحُ بَدَا و اللّيلُ مُنسجِمُ مُحمّد خيرُ من سَارت به قَدمُ شمسٌ ومَا أعقبَ أنْوارها الظلمُ (1)

لين الفراش وعينُ الله ترصدُ هُ يا راقدًا ليله ما كنتَ تَرفُدهُ وأنتَ تجهلْ ما ياتي به غده وأنتَ تجهلْ ما ياتي به غده فليسَ شيءٌ سوى التقوى تمهده فأجن لنفسك منها ما تزوده وزارع الخير في الدُنيا سيحصده شوك القير في الدُنيا سيحصده

أغْفَى على غير وعد من ملبهه يومُ الندامة لو تُغنِي نَدامتُهُ المرء من كثرة التسآل مُشتغل حتى يقولَ طويلُ العمر وافره قد كان أحمدٌ عُمرَ المرء أطولُهُ وقال أيضاً:

يا غافلاً عن ذكر مَــولاهُ
ورَاتعاً في غيـة لا هياً
كم تصحب الغفلة عن ذكره
يا عَجَباً تكثر عصياناً
فعُد عن ذكر الصبا جانباً
رب إذا ما شئت أن تهتدي

مع الصبّاحِ ويومَ الحَّشرِمَوعِدُهُ مبيضُ الموتِ فيه أو مسودُهُ بقيمة هَوْل ما يلقى و يعقدهُ يا ليتَه كان ذاك اليَّوم مَولِدُهُ فاليَّومَ أقصرُ عمرَ المرّء أحمَدُهُ (2)

وذاهالاً عن شكر نُعماه ُ قد كمّات بالنَّوم عيناه قد كمّات بالنَّوم عيناه وكسم يُراعيك وتنساه وتسدّعي أنَّك تخشاه وررْجُ الذي تأمل رحماه لقدره فاقراً هُو الله (3)

#### -52 علي بن عبد الله النميري الششتري (−608هـ)

هو أمير المتجردين أبو الحسن من أهل ششتر ... وذكره أبو العباس الغبريني قاضي بجاية في كتابه المسمّى "عنوان الدراية فيمن عرف في المائة السابعة بمدينة بجاية "(1) قال في الزهد:

لقد تُهتُ عجباً بالتّجردِ والفقرِ وجاءت لقلبِي نفحةً قدسيـــــةً طويتُ بِساطَ الكّونِ والطيّ نشرهُ

#### 53. أبو حفص السلمي\* (-604)

العِ لَمْ يَكْسُو الحُلَلَ الفَاخِرَة كَمْ ذَنْبٍ أَصْ لَكُلَ الفَاخِرَة كَمْ ذَنْبٍ أَصْ لَلْ اللهِ مَا شَرفُ النسسبة إلا التقى ما يطلب ب العزا بغير التقى

فلم أندرِجْ تحت الزّمانِ ولا الدَّهرِ فغبتُ بها عن عالمِ الخلقِ والأمررِ وما القصدُ إلاّ التركُ للطيِّ والنّشرِ(2)

> وَالعِلْمُ يُحْيِي الأَعْظُمَ النَاخِرَة وَ مَا خُنْبِ أَبْحُرُه زَاخِرَة أين تهيمُ الأنفسُ الفَاخرة ترجيعُ عنهُ نفسهُ دَاخِرة ترجيعُ عنهُ نفسهُ دَاخِرة

<sup>(1)</sup> نفسه.

<sup>(2)</sup> نفسه.

<sup>(3)</sup> نفسه.

أعرض عن الدّنيا تَكُن سيّدًا وقال: (الوافر)

و لا تتسبب اللي كبر فهذا و لا تصحب أخًا كبر وقدم و لا تحب محاباة تَمَدُحٍ جادر أن ترى في القوم رأسا ترابًا كن هنا فعساك أن لا قال: (المتقارب)

من لم يَبِت و البين يصدَع قلبه ُ

بل ملك ًا فيها وفي الآخرة (3)

أبــوك الترب يُخفضك انــتسابا على النفــس الأعادي والصُحَّابا كفى بالمرء حــوبا أن يُحابا ولا تــنسى الذّنوب وكن ذنّابا ولا تــنسى أن تكون غدًا تُرابا(٤)

لم يدر كيف تُقتت الأكباد (5)

- (3) المقري التلمساني "أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض " ج 2 ص 373
  - (4) الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث (قسم الدواوين الشعرية)
    - (5) نفســـه.

#### و قال:

بقلبك يا غافلاً فانطر ف الفُوادُ إِذَا أُرسل السطر ف هام الفُوادُ و آفة قطي عينه و قال (مخلع البسيط)

يا راكضًا في طلب دُنيا تتح يا عُرضة لرام تتح يا عُرضا هوى لظاها لم تخسش نارًا هوى لظاها أعذر منك الفّراش حالا وقال: (المديد)

وعي نُيك غمضهُما تَبَصرُ وعي البَصر وبعض المرائي عمى البَصر فإن ترعَى قلب كا تنظر (1)

لي س لمن تصدعْ انتعاشُ أس همُه بالردّى تُراشُ لم نحوها انحياشُ لم نحوها انحياشُ على مت ما يَجهلُ الفراشُ (2)

في هــــواه خالعُ الرسّـنِ فت نــنّ عمتك بالفتن

<sup>(1)</sup> الإحاطة ج 4 ص 220.

<sup>.</sup> نفسه (2)

<sup>\*</sup> كان من أهل الفتيا في مدينة فاس . ينظر " نفح الطيب " المجلد 3 . ص 209 .وينظر " أزهار الرياض" ج 2 ص 361

ظلّت والجالات شاهددة فاهجُرها إن زينت ها خدَعتك إنها قبدت حت ولتقدم ما تسسس به فكان أخراك ما برحت فكان أخراك ما برحت

ع اكفًا منها على وشنِ

زي نه "شانت ولم تزنِ
باط نًا في ظاهر حسن ِ
قبل طول ال بَثْ والحزن ِ
وكأنَّ دُني الله تكُن (3)

#### قال في الزهد:

و كمْ رامُوا الفرار من الرَّزَايا تدار عليهم حسمر المنايا إذا ما اللَّيْثُ أَصْبَحَ فِي مَحَلِ

ولَ كُنْ أَيْنَ مِنْ أَجَلِ فَرِارِ بِكَ أُسِ فيهِ عقر وَ لاَ عقار ِ فَمَا لِطَرِيدة في كَارِ (4)

#### 54.أبو العباس الجراوي\* (-609هـ)

كَانَت مَصَدُلُ أُنَّاسٍ قَبلَنَا فَخَلُوا تَالله لَوْ عَلِيصَمَت مِقْدَارُ وَارِثِهَا تَالله لَوْ عَلِيمِ (-614هـ)

#### قال في القناعة:

إِيَاكَ والشُه في مَلْبَسِ وَالْبِهِ تَوَاضُ والشُه في مَلْبَسِ وَالْبِهِ تَوَاضُ وَالْسِمَانِ فِي نَفسهِ أَشْم و قال أيضا في الدنيا و غفلة الإنسان: "البسيط" عَجبت للمَرء في دُني عَشْواء يَخبُطُها أَعْه يُمْسِي وَ يُصبِحُ فِي عَشْواء يَخبُطُها أَعْه وَقَل يَخبُطُها وَيَخبُطُها وَقَل وَقَل وَقرَ وَيَحبعُ المَالُ حرصًا لا يُف صارِقُهُ وق وَقرَاهُ يَجْمعُ المَالُ حرصًا لا يُف سارِقُهُ وق وَقرَاهُ يَشْ وَاءُ يَجْمعُ المَالُ حرصًا لا يُف سارِقُهُ وق وَقرَاهُ وقرَاهُ وقا وَقرَاهُ يَشْ وَقَلُ مَن تضييع درهمه ولِه وقر رَاهُ فَيْ مَن تضييع درهمه ولِهِ وَاللهِ عَنْ مَن تضييع درهمه ولِهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ عَنْ مَن تضييع درهمه والمِ

عَ نُهَا وَ آثَارِهِم فيهَا مُقيمَاتِ هبت إلي نُك رباها والقرارات(1)

وَ الْبِسْ مِنَ الْأَثْوَابِ أَسْمَ سَالِهَا أَشْرَفُ لَانفُ سُسِ وَأَسْمَى لَهَا (2)

في العَيشِ وَ الأَجَلُ المَحْتُومِ يَقْطَعُهُ أَعْمَى البَصِيرَةِ و الآمال تَخْدَعُهُ وَقَدْ تَيَقَن أَنَ الدَهْرَ يصصرَعُهُ وقد درى أنه للغصير يَجْمَعُهُ وليسس يشفق من دين يضيعه وليسس يشفق من دين يضيعه

<sup>(1)</sup> المقري التلمساني "أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض " ج 2 ص 366

<sup>(2)</sup> نفسه ص 360

<sup>(3)</sup> نفســـه.

<sup>(4)</sup> نفســـه.

و أسوأ الناب اس تدبير العاقبته و قال أيضا:

صبرت على غدر الزمان وحقده وجربت إخوان الزمان فلم أجد وكم صاحب عاشارته و ألفته وكم غرني تحساين ظني به فلم وأعرب من عنقاء في الدهر مغرب وشاهدت في الأسافار كل عجيبة فكن ذا اقتصاد في أمورك كالمها وما يحرم الإنسان رزقا لعجزه

من أنفق العمر فيها ليس ينفعه (3)

- (1) نفســـه
- (2) نفح الطيب المجلد 2 ص 485.
  - (3) نفسه ص 490.
    - (4) نفسه.

حظوظ الفتى من شــــقوة وسعادة وقال أيضا في الدعاء :

لع بد سي ما العصاة أيسم مس يئا ودان بكفر النعم ويا رب ع فوك عما اجترم(2)

جرت بقصاء لا سبيل لرده (١)

.56 سهل بن محمد بن مالك الأزدي (-636) يكنى أبا الحسن(.6) و له وفادة على مراكش(.4) قال في الزهد:

نه ارك في بحر السفاهة تسبح و في لفظك الدعوى و ليس إزاءها إذا لم تواف قولة منك فعلة تتح عن الغابات لست من أهلها إذا كنت في سن النهى غير صالح

وليلك عن قوم الرفاهة تصبح من العمل الزاكي دليل مصحح ففي كل جزء من حديثك تفضح طريق الهوينا في سلوكك أوضح ففي أي سن بعد ذلك تصلح ؟(5)

<sup>\*</sup> له مساجلات مع أبي حفص المذكور ...ينظر " أزهار الرياض " ج 2 ص 365

57.أحمد بن يزيد بن عبد الرحمن بن أحمد بن مخلد بن أحمد بقي بن يزيد الأمروي (-537)

قاضى قضاة المغرب من أهل قرطبة يكنى أبا القاسم (6)

قال في الزهد في الدنيا:

ألا إنما الدنيا كراح عنيفة أراد مديروها بها جلب الأنس فلما أداروا أثارت حقودهم فعاد الذي رامو من الأنس بالعكس (7)

58. عمر بن اليدوخ أبو جعفر القلعي (-575 أو 576). : كان خبيرا بمعرفة الأدوية و لـــه كتب منها . حواش على كتاب القانون لابن سينا (8).

#### قال في الموت:

يَا رَب سَهِلْ لِي الخَيْرَات أفعلها مَعَ الأَنَامِ بِمَوْجُودِي وَ إِمْكَانِي فَالْقَبْرُ بَابُ إِلَى دَارِ البَقَاءِ فَمَنْ لِلْخَيْرِ يَغْرِسُ أَثْمَارًا عَنِ الجَانِي وَ خَيْرُ أَنْسٍ الفَتَى تَقُورَى تُصَاحِبُهُ وَ الخَيْرِ يَفْعَلُهُ مَعَ كُلِ إِنْسَانِ (1)

537-أبو الحسن على بن محمد بن شعيب الأشوني الأندلسي (-537)

نزيل الجزائر ، و كان نحويا لغويا أدبيا حافظا تاريخيا (2)

قال في الزهد:

فَمَا الْفَوْزُ إِلاَ بِصَفْوِ الضَمِـــيرِ وَ تَقُوَى الْقُلُوبِ وَ رَفْضِ الذُنُوبِ

و قال في القناعة:

لاَ تَسْأَلْ النَاسَ حُبُ خَرْدَلَةِ فَرِرْدَلَةِ فَرِرْدُلَةٍ فَرِرْدُلَةٍ فَرِرْدُلَةً فَرِرْدُلَةً

وَ دِينٌ مَتِينٌ وَ تَرْكِ المَنَاهِي وَ دَينٌ مَتِينٌ وَ تَرْكِ المَنَاهِي (3)

وَ سَلْ إِلاَهًا يَرَاكَ مِنْ طينٍ لَيْسَ بِفَانٍ وَ لاَ بِمَمْنُونِ (4)

<sup>(1)</sup> نفســه.

<sup>(2)</sup> نفسه ص 491.

<sup>(3)</sup> الديباج المذهب ص 134 ، الإحاطة ج 4 ص 281.

<sup>(4)</sup> الإحاطة ج 4 ص 281.

<sup>(5)</sup> الديباج ص 134 ، الإحاطة ج 4 ص 281

<sup>(6)</sup> التكملة لكتاب الصلة ص 141.

<sup>(7)</sup> نفسه .

<sup>(8)</sup> رابح بونار ، المغرب العربي تاريخه و ثقافته ص 278.

و قال في الإفراز بالدنب و طلب الصفح:

لاَ قُوءَ لِي يَا رَبُ فَانْتَصِرِ وَ لاَ بَرَاءَةً مِنْ ذَنْبِي فَأَعْتَذِر فَإِنْ تُعَاقِبْ فَإِنِي مُذْنِبٌ نَطَف وَ إِنْ صَفَحْتَ فَمِنْكَ الصَفْحُ يُنْتَظَر فَإِنْ تُعَاقِبْ فَإِنِي مُذْنِبٌ نَطف عَن العَظيم فَمَنْ يَعْفُرو وَ يَقْتَدر (5)

60 .أبومروان عبد الملك بن زيادة الله الطبني (-427)

هو محدث شاعر أديب (6) و ذكر صاحب المطمح أنه محص ما قاله في صباه من غزل بما بما ينافيه من زهد (7):

قال في الزهد:

يَا قَادر لَيْسَ يَعْفُو حينَ يُقْتَدر

مَاذَا الذي بَعْدَ شَيْبِ الرَأْسِ تُتْتَظَّر (8)

#### (1) المرجع السابق

- (2) المرجع السابق ص 332.
  - (3) نفسه
  - (4) نفسه
  - (5) نفسه ص 333.
  - (6) نفسه ص 265.
- (7) "مطمع الأنفس" ص 268.
  - (8) نفسه ص 284.

عَايِنْ بِقَلْبِكَ إِن العَيْ نَ غَافِلَةً سَوْدَاءٌ تُرْفِرُ مِنْ غَيْظ إِذَا سَعِرَت لَوَ لَمَ يُكُنْ لَكَ غَيْرَ المَوْت مَوْعِظَةٌ لَوْنَ المَقُولُ لَهُ مَا قُلْت مُبْتَدئً

عَلَى الحَقِيقَةِ وَ اعْلَم أَنَهَ اللَّهُ اللَّوْرُ للْأَ تَالَّمُ اللَّالَمِ اللَّالَمِ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْم

#### 61 .بن حمد يس الصقلى (-527هـ)

هو أبو محمد عبد الجبار بن أبي بكر بن محمد بن حمديس الأزدي السرقوسي الصقلي ، نزيل إفريقية حين صاحب الأعراب في شمال إفريقية والصحراء سنة 471هـ، و ذهب إلى الأندلس ثم عاد إلى إفريقية فتردد على بجاية و بونة ...(2)

قال في الزهد:

يَا ذُنُوبِي ثَقَلْتِ وَ اللهِ ظَهْرِي كُلُمَا تَبْتُ سَاعَبَةً عدت أُخْرَى ثَقُلَت خُطُورَتي وَ فودي تقرى

بَانَ عُذْرِي فَكَ يُفَ يَقْبَلُ عُ ذُرِي؟ لِضرُوبِ مِنْ سُوءِ فِعْلِي وَ هَجْرِي غيهب اللَيْل في له عَنِ نُورِ فَجْرِ

دَبَ مَوْتُ السُكُونِ في حَرَكَاتي وَ أَنَا حَيْثُ سرْتُ آكُلُ رزْقـــي كُلُمَا مَرَ منْـــــهُ وَقْــــتَ بربْح يًا رَفيقًا بِعَبْدِه وَ مُحيطًا مل قَلْبي إلـــــ صلاح فسادي وَأَجِرْنِي مَمَـــا جَنَاهُ لِسَانِي

وَ خَبَا في رَمَاده حُمْ ري غيْرَ أَنَ الزَمَانَ أَكَلَكُ عُمْ ري منْ حَيَاتِ وَجَدْتُ في الربْح خُسْرِي علْمَهُ باخْت اللَّف سري وَ جَهْري منْهُ وَ اجْبِرْ برَأْفَة منْ كَ كَسْرِي وَ تَتَاجَت به وَ سَلوسَ فِكُرِي (3)

62. محى الدين بن عربى (-640): هو المتصوف الشهير ، دخل بجاية في رمضان سنة (4)(4)، قال في الصبر على العبادات:

قَدْ تَابَ قُدُمًا وَ الورَى نَوْمُ منْ تَوْبَــة الناس و لا يعلم (5)

مًا فَازَ بالتَوْبِكَ إلا الكلام فَمَ ن يَتُب أَدْرك مَطْلُوبَ لَهُ الْمُ

- (4) "نفح الطيب" المجلد 2 ص 174
  - (5) نفسه ص 175.

#### و قال أيضا في القناعة:

لاَ تَحْسَبُ المَالَ مَا تَرَاهُ بَلْ هُوَ مَا كُ نُتَ يَا بُنِّي فَـكُنْ برَبِ الــــــعُلاَ غَنيًا

منْ عَجْ سَد مَشْ رق لَرَاء به غُــنيًا عَن السَـــوَاء وَ عَلَامَلَ الخَلْق بالوَفَاء (1)

.63 أبو العباس الفضل بن نصر الباهي بن الرايس (-344) كان فقيها يميل إلى المذهب الشافعي ....سكن سوسة ثم القيروان ....(2)

قال:

مَاذَا تُريكَ حَوَادث الأَزْمَـــان وَ الجَارِيَاتِ السَبْعِ في الفُلْكِ الذي منْ خَفْض أَعْلاَم وَرَفْع مَعَــاشر

وَ صُرُوفها وَ طَوَارِقِ الحَدَثَانِ يَجْري بنَقْدير العَظيم الشَان وزَوَال سُلْطَان إلَى سُلْطَان (3)

64. القاضي أبو العباس ابن الغماز البلنسي (-؟) نزيل إفريقية (4) قال:

هُوَ المَوْتُ فَاحْذَر أَنْ يَجِيئَكَ بَغْتَةً وَ أُنْتُ عَلَى سُوء منْ الفعْل عَاكف

-145-

<sup>(1)</sup> نفسه ص 284.

<sup>(2)</sup> رابح بونار "المغرب العربي تاريخه و ثقافته " ص 265.

<sup>(3)</sup> عبد العزيز عتيق ."الأدب العربي في الأندلس" - دار النهضة العربية للطباعة و النشر - بيروت- ص -ب 749 سنة 1976

وَ إِيَاكَ أَنْ تَمْضِي مِنَ الدَهْرِ سَاعَةً وَ لاَ لَحْظَةً إِلاَ وَ قَلْبِكَ وَاجِفِ
فَبَادِرْ بِأَعْمَالِ يُسْرِكَ أَنْ تَرَى إِذَا طُويَتْ يَوْمِ الحِسَابِ الصَحَائِف وَ لاَ تَيْأَسَنَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ إِنِهُ لِرَبِ العِبَادِ بِالعِبَادِ العَبادِ لَطَائِفَ (5)

أَمَا آنَ لِلْنَفْسِ أَنْ تَخْسَشَعَا أَلَى الثَمَانِينَ قَدْ أَقْسَبَلْتِ الْقَصْلِي الْزَمَانِينَ قَدْ أَقْسَبِلْتِ تَقْضِي الزَمَانَ فَوَا حَسْسَرَتِي تَقْضِي الزَمَانَ فَوَا حَسْسَرَتِي تَقْضِي الزَمَانَ وَ لاَ مَطْمَع

أَمَا آنَ لِلْقَلْبِ أَنْ يُقْلِعَا فَكَ الْمَا قَدِهُ مَطْمَعَا فَكَ مَنْهُ وَ مَا ضَيَعَا لَمَا قَدْ مَضَى منْهُ أَنْ يَرْجِعًا (6)

وقال أيضا:

#### 65.أبو العلاء بن قاسم القيسى (-.؟.)

قال في التوكل على الله في طلب الرزق:

يَا وَاقِف البَابِ فِي رِزْقِ يؤمّلُهُ إِنْ قَدرَ الله رِزْقًا أَنْتَ طَالِبُهُ

# .66 أبو حفص عمر بن حسن (-603)

#### قال في الزهد :

سَيَلْقَى العَبْدَ مَا كَسَبَتْ يَدَاهُ
وَ يَسْالْفَاتِ
فَيَاذَا الجَاهِلُ مَالَكُ وَ التَّمَادِي
فَيَاذَا الجَاهِلُ مَالَكُ وَ التَّمَادِي
فَيَاذَا الْجَاهِلُ مَالَكُ وَ التَّمَادِي
فَيَاذَا الْجَاهِلُ مَالِكُ وَ التَّمَادِي
وَأَمُلُ عَسَفُوهُ وَ افْزَعْ إِلَيْهِ

#### 67.حماد بن على الملقب بالبين (-.؟)

قال في القناعة:

لاَ تَقْنَــطَنَ فَإِنَ اللهَ فَاتِحُهُ لاَ تَيْأَسَـنَ فَإِنَ الله مَانِحُهُ (1)

وَ يَقْرَأُ فِي الصَحِيفَةِ مَا جَنَاهُ فَيَدُّ فَي الصَحِيفَةِ مَا جَنَاهُ فَيَدُّ فَي حَائِرًا فِيمَا دَهَاهُ وَ نَارُ الله تَحْرِقُ مَنْ عَصَاهُ تُوحَدُ فِي الجَلاَلَةِ فِي عُلاَهُ وَلَيْسَ يَحْدِيبُ مَخْلُوقَ رَجَاهُ (2)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق ص 181.

<sup>(2)</sup> الدباغ." معالم الإيمان" ج 3 ص 55.

<sup>(3)</sup> نفسه.

<sup>(4)&</sup>quot; نفح الطيب" المجلد 4 ص 321.

<sup>(5)</sup> نفسه.

<sup>(6)</sup> نفسه المجلد 4 ص 316.

بِلُطْف لَعَلَ اليُسْر يَذْهَبُ بِالعُسْر كَأَنْ لَمْ يَكُنْ إِذْ ذَلكَ منْهُ عَلَى ذَكْر (3)

اقْتَنعْ وَ اقْنَصِع برزْق الله تَتَالُكُ وَ أَطْرِق إطْرَاقَ البِغَاثِ لَدَى الصَقر 68 .أبو بر المغيلي (-.؟)\*

قال:

تبين فَقَد وضَحَ المُعَلمُ هُوَ الدَهْرُ لَسْتَ لَهُ آمنًا وَ إِنْ أَخْطَ أَتْكَ لَهُ أَسْهُم لَيَاليكَ تَدْنَى إِلَكِيكَ الردَى فَأَيْنَ المُلُصِوكُ وَ أَشَيَاعُهُم

وَ بَانَ لَكَ الأَمْرُ لَوْ تَقْهَم وَ لاَ أَنْتَ منْ صَـرْفه تَـسْلَم أَصَابَتْكَ بَعْدَ لَهُ أَسْهُم دَوَ ائب في ذَاكَ مَا تَسْامً وَ دُنْيَاهُم أَدْبَرَت عَنْهُ مِ (4)

فَهَذي القُبُورُ عَمَرَت بهم وَ تلْكَ القُصُورُ خَلَت منْهُم (1) 69.أبو الحجاج يوسف المنصفى (-٠٠) الأنصاري البلنسي (2) زاهد مشور سكن سبتة . وقال عنه صاحب "المغرب في حلى المغرب" أدركه والدي (3). قال في الزهد:

قَالَتْ لَى النَّفْسُ أَتَاكَ السردَى وَ أَنْتَ فَي بَحْرِ الخَطَايَا مُقيم

هَلاَ اتَخَذَتَ الزَاد قُلْتَ اقْصُري هَلْ يَحْمل الزَادَ لدَار الكَريم(4)

70.أبو عبد الله بن محمد بن فرج الجياني (-؟.هـ)

قال في الزهد:

تَدَاركَتُ من خَطنى نَادمــــا فَلاَ رَفَعْتُ صَرَاْعَتِي أَنْ رَفَعْـــ أَمُوتُ وَ أَشْكُو إِلَى مَنْ يَمُــــ

أَأَرْجُو كَسُوى خَالقي رَاحمًا تُ يَدِي إِلَى غَيْرَ مَوْ لاَهُمَا وتُ بِمَاذَا أَكُفُر هَذَا بِمَا(5)

<sup>(1)</sup> نفسه ص 321.

<sup>(2) &</sup>quot; الخريدة "ج 2 ص 389

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه ص 429 ، "الجزائر في التاريخ ، العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني" ج 3 ص 253. \*عاش في القرن الرابع الهجري. ينظر " جذوة المقتبس " ص 392

<sup>(4)&</sup>quot; المغرب في حلى المغرب " ج 1 ص 188.

71. الفقيه خطاب التلمساني (-.؟): هو أبو الحسن الخطاب بن أحمد بن عدي بن الخطاب بن خليفة بن عبد الله بن أبي الوليد ، كان إماما فاضلا (6) من أهل المغرب و له في الزهد و محاربة النفس:

إِلَى أَنْ تَقَر النَفْسَ عَيْنًا بِمَا تَدْرِي حَرَامٌ عَلَى نَفْسى لَذَاذَة عَيْشهَا وَ تُؤْنسُهُمَا أَنْوَارُهُ في دُجَى القَبْرِ بعلْم يُزكى النَفْسَ عنْدَ مَليكهــَـــا وَ يَحْشُرُ إِنْ أَضْحَى الأَنَام بظلهَا لُوَاءَ عُلُوم يَوْمَ يُدْعَى إِلَى الْحَشْر وَ إِلاَّ فَنفْسي قَدْ أَقَمْت بِهَا عُذْري (7) فَإِنْ نلْت مَا أَملته أَبَت فَائــــزًا

#### 72.أبو عبدالله الحميدي (-488هــ)

هو أبو عبد الله محمد بن الفتوح بن عبد الله الأزدي صاحب" جذوة المقتبس في أخبار علماء الأندلس"(8).

#### قال في الزهد:

طَريق الزُهْد أَفْضَـل مَا طَريق فَثْقُ بِالله يَكْفيكَ وَاسْتَعنْكُ

قال في العلم:

صالحا (3) ، قال في الزهد:

مَنْ لَمْ يَكُنْ العلْمُ عنْدَ فَنَائِه بالعلْم يَحْيَ المَر ْءُ طُولَ حَيَاته

وتَ قُورَى الله تالية الحُقُوق يَعْنِكَ وَ دَع بنِ يَاتِ الطريق(1)

أرج فَ إِن بَقَائِهُ كَفَنَائِهِ فَإِذَا انْقَصَى أَحْيَاهُ حُسْنَ تَتَائه (2)

73. إبراهيم بن سلم الإفريقي الوراق(-.؟.)\* يكنى أبا إسحاق قدم قرطبة وكان شيخا

وَ تَأْنَسُ بِالبَلْوَى وَ تَقُورَى مَعَ الفَقْر تَزيدُ عَن الإقْــلاَل نَفْســي نَزَاهَةً فَمَنْ كَانَ يَخْشَى صَرَفَ دَهْر فَإنني

74.يونس بن عبد الله بن محمد بن مغيث. أبو الوليد (-429.)

أَمنْتُ بِفَضْلُ اللهِ مِنَ نُوبِ الدَّهْرِ (4)

<sup>(1)</sup> المصدر السابق.

<sup>(2) &</sup>quot; نفح الطيب" المجلد 4 ص 332.

<sup>(3)</sup> المصدر السابق ص 332 ، "المغرب في حلى المغرب"ج 2 ص 354.

<sup>(4)&</sup>quot; المغرب في حلى المغرب" ج 2 ص 354

<sup>(5) &</sup>quot;بغية الملتمس" ج 2 ص 59.

<sup>(6) &</sup>quot;الخريدة "ج 2 ص 697

<sup>(7)</sup> نفســه.

<sup>(8)</sup> نفسه المجلد 2 ص 113.

هو قاضى الجماعة بقرطبة ، يعرف بابن الصفار من أعيان أهل العلم .. كان زاهدا فاضلا (5) قال:

> فَرَرْتُ إليْكَ من ظُلْمي لنَفْسي رضَّاكَ هُوَ المُنَّى و بكَ افتخَاري قَصَدْتُ إليْكَ مُنْقَطعًا غَريبًا و للْعُظْمَى منْ الحَاجَــاتِ عِنْدِي

وَ أُوْحَشَني العبَاد فَأَنتَ أَنسي وَ ذَكْرَ اكَ في الدُجَى قَمَري وَ شَمْسي التَــوُّنسَ وَحــدَتِي فِي قَعْر رَمْسي فَصدَت ْ و أَنْتَ تَعْلَمُ سِرَ نَفْسِي (6)

75.أبو محمد الحجازي (-.?) يعرف باسم الأريولي ، فقيه مشهور ، عالم ، زاهد (7) قال الحميدي صاحب الجذوة بأنه هو إسماعيل بن أحمد الحجازي وأنه أخذ عن مشايخ القيروان \*. قال في الزهد:

أَلاَ أَيهَ العَاتب المُعْتَدي وَ مَن ْلَمْ يَ زَلْ في لفي أُودد مَسَاعِيكَ يَكْتُبُهَا الكَ البَان فَبيضُ كتَ ابكَ أَوْ سُود(1)

# 76.على بن القاسم بن عشرة القاضى أبو الحسن (-؟)

فقيه عالم ، أديب بليغ جده عشرة علي هشام المؤيد ، مجاهدا في حملة من أمراء المغرب (2) و من قوله في الزهد:

> تَـــغُيرَ حَالَى وَ حَالَتْ صفَاتى و مَا كُـــنْت أَخشَاه قيلَ المَمَات و قال أيضا في الاعتبار:

أَلاً رَحمَ اللَّكِهِ عَبْدًا أَحَبَ تَضَاءَلَ في نَفْسه فَاسْتَرَا وَ أَطْلُعَ منْ شَمْـــس أَفْكَارِه 

وَذَلَ كَ أَجْمَع منْ سَ يِئَاتِي فَ هَا أَنَا أَبْصَرَ ثُهُ فِي حَصَياتِي (3)

> وَ أَحْيَا الفُؤَادَ بدَمْ عِ هَمُولِ حَ و أَلْقَى عَلَيْه رداء الحُــمُول سَتَدْري الحَصِيقة عَمَا قَلِيلِ(4)

<sup>(1)</sup> نفسه.

<sup>(2)&</sup>quot; نفح الطيب" المجلد 4 ص 332.

<sup>\*</sup> كان معاصر الأبي بكر مجاهد الإلبيري. الذي ذكر صاحب النفح أنه توفي في سنة 366هـ ينظر " نفح الطيب" المجلد 2 ص 630

<sup>(3) &</sup>quot;التكملة لكتاب الصلة" ص 221.

<sup>(4)</sup> نفســه.

<sup>(5)&</sup>quot; بغية الملتمس" ج 2 ص 314.

<sup>(6)</sup> نفسه.

<sup>(7)</sup> نفســه ص 319.

<sup>\*</sup> ينظر بن بشكوال. "الصلة في تاريخ أئمة الأندلس" ص 198.

و قال أيضا في كثرة الذنوب و الوعيد و الموت:

ذُنُوبُكِ كُل يَــوْم في ازْديَاد تَمَنى النَفْس يَوْمًا بَعْدَ يَـــوْم تباكر ســوءة و تُظُل تَبْغـــــى سَتَعْلَمُ مَا أَقُولُ وَ سَوْفَ تَجْــزي

وقال أيضا في الاعتبار:

كَتَبْتُكَ يَا كَتَابِي وَ عَلْمُ قَلْبِي إلِّي رَب رَحِيم مَـنْ يُردْ هُ

إِلِّي كُمْ ذَا التَّمَادي في المَعَاصي أمًا تَخْشِّي هيات من القصـَاص تُسر بها و عمرها في انْتقاص وَ مَا بَعد المُنْية من من سلطا أَتَعْصى الله خَالَ قَ كُل شَيء و أَنْتَ نشر نَفْسكَ غَيْرَ عَاص قرى و حُمَى وَ تَطْمَعُ فِي الخَلاَصِ بفعْ الكَ يَوْم يوخذ بالنَّواص (5)

يَدُلُ عَلَى بَقَائِكَ وَ انقِلاَبِي يَفْرَ بِالنِّسْرِ فِي يَوْم الحسابِ (6)

<sup>(1)</sup> بغية الملتمس ج 2 ص 319.

<sup>(2)</sup> نفسه ص 171. وينظر "نفح الطيب "المجلد 3 ص 612

<sup>(3)</sup> نفســه.

<sup>(4)</sup> نفسه ص 181.

<sup>(5)</sup> بغية الملتمس" ج 2 ص 182.

<sup>(6)</sup> نفسه ص 181.



لقد أتممت بإذن الله هذا البحث الذي حاولت من خلاله أن أقرب بعضا من الموضوعات الأدبية في شكل عام . و ذلك في فترة من فترات كان مرت على المغرب العربي ، و لا ندعي أننا استوفيناها حقها . بل كثيرة هي الجوانب التي لم نطرقها و لم ندرجها في هذا البحث لسبب أو لآخر ، و منه يمكن القول أني لم أشبع فهمي و لم أشف غليلي من شعر الزهد المغربي ، و لعل تناثره في كتب التاريخ و كتب الأدب و تبعثره من الأسباب التي تجعل الباحث يتعب في جمع الأشعار و دراستها ، و لقد أصرينا على أن نجمع قدرا منها بشتى أفكاره . و نستكشفها مع القارئ . الذي هو جزء هام و عنصر رئيسي من عملته البحث و منه فهو المعني بهذه النتائج التي خلصنا إليها و رأيناها من خلال هذه المسيرة.

- 1. إن كل من أراد البحث في موضوع أدبي أو غير أدبي و لكنه مغربي أو حدث في منطقتنا هذه في فترة من الفترات إلا و اكتشف ذلك التشابك الواقع في أسماء الشعراء و تلك التشابهات الكثيرة التي رأيناها في أمهات الكتب المختلفة ، فهناك مثلا من كان يبدأ بالكنية في تسمية الشاعر و هناك من كان يؤخرها حتى آخر ترجمته و هناك من لم يذكرها.
- 2. لاحظنا أن شعراء المغرب العربي كان تشبعهم كبيرا بالثقافة الدينية المؤسسة على القرآن و السنة و اللذين حملها لهم أولئك الصحابة الذين تمكنوا من دخول هذه المنطقة و أولئك التابعين الذين جاؤوا إلى المغرب و غايتهم نشر هذا الدين الحنيف منضويين تحت راية الجهاد الذي إن دل على شيء فإنما يدل على ترك الدنيا و أهوائها و الزهد فيها و الانصراف إلى الآخرة و لصلاح نياتهم و إخلاصهم كان الانتماء اليهم ليس بالأمر العسير و التزود مما حملته صدورهم ، و منه فالقارئ لأي تأريخ يجد نفسه أمام تلك الألفاظ الدينية الكثيرة . كمحدث و فقيه و حافظ و عالم و الإمام و الزاهد و العابد و غيرها ، فنستشف من ذلك أن هؤلاء الشعراء إنما المتلأت صدورهم قرآنا قبل أن ننظف حناجرهم شعرا ، و لعلها خاصية اتصف بها المغرب الإسلامي أكثر من غيره.
- 3. إن الشعر الزهدي المغربي ليس منفصلا عن الشعر الزهدي المشرقي ، فإن سلمنا أن الزهد الذي ندرسه هو الزهد الإسلامي ليس غير فإن من أتى بتلك العقيدة إلى

المغرب العربي هم أولئك المشارقة من حفظه للقرآن و الحديث ، و منه فهناك صلة روحية تربط بين المغرب و المشرق لا يمكن فصلها . و إن من هـولاء الشـعراء المغاربة هو أبناء و أحفاد أولئك المشارقة من صحابة و تابعين أو يرجع نسبه إليهـم على الأقل .

- و ما كان التشبه بهم واستهواؤهم لحياة الصحابة و التابعين إلا عاملا في ذلك التقارب الشعري .
- 4. إن شعر الزهد المغربي القديم يمكن صبه في خانة التأريخ الفكري الروحي من جهة و الفني من جهة أخرى لا غير فشعر الزهد الحقيقي لا يمكن ربطه بوضع سياسي أو سلطوي إنما منبثق من أفكار تشبع بها هذا الشاعر أو ذاك فــوجب أن نفصله عــن زوال الدول أو نشوء دول أخرى.
- 5. إن فكرة الزمن هي الفكرة الأساسية لدى شعراء الزهد . و هي الطاغية على هذا النوع من الشعر . سواء أكانت ظاهرة في تسمياتها الشائعة مثل : الدهر و الدنيا و عناصرها كالليل و النهار ... أو مبطنة كذكر الموت أو الشيب و ذهاب الشباب أو مجاهدة النفس و لذاتها أو التفكر في القبور و ذهاب الأمم ، و منه فكان اللوم واقعاعلى الزمن من طرف هؤلاء الشعراء .
- 6. إن بنية الشكل لشعر الزهد المغربي ظلت بسيطة غير معقدة ، قريبة المعنى من ذهن السامع ووجدانه ، فلا نجد صورة و لا تركيبا بديعيا أو موسيقيا إلا و كان جليا لوجود تلك الألفاظ الفصيحة البعيدة عن الغريب لاعتماد هؤلاء الشعراء على أسلوب خطابي أحيانا سهل و مألوف للسامع.
- 7. يمكننا أن نقول أن شعر الزهد المغربي الذي وجدناه مبثوثا في تلك الكتب التاريخية لم يخرج عن القواعد الأصلية للشعر العربي أو القصيدة العربية كما عرفها أوائل الشعراء المشارقة أو من ارتبطت بهم هذه القصيدة العمودية من أمثال زهير بن أبي سلمي على سبيل المثال لا على سبيل الحصر و المقصود هنا الشكل الخارجي لها ، فالشاعر المغربي لم يخرج عن تلك الأدران الغالبة في الشعر العربي كالبحر الطويل و البحر الكامل و البحر البسيط...إلخ.
- 8. إن شعر الزهد الذي وجدناه تعددت مضامينه و توزعت مواضيعه بين الحكمة و الموعظة و النصيحة و شعر التأملات الذي هو جزء من شعر الزهد الذي يمكننا أن

نقول إنما الزهد قد يأتي بعد التأمل و التفكر في حال هذه الدنيا ، فتنبثق عنه تلك الهواجس الإنسانية و ذاك الهلع من الموت و الشيب و القبور و ذهاب الأمم فيعظ الإنسان نفسه و يعصيها و يحاربها في لذاتها و شهواتها ، و يجادلها فيما لها و مكايها. فيطوعها للتلذذ بالقناعة و إعداد الزاد ليوم الرحيل .

- 9. إن الشعر الزهد الذي طرقناه في هذا البحث كان مبثوثا في تلك المؤلفات على شكل مختلف و لم يستو على نمط معين فكنا نجد القصيدة الطويلة و نجد المقطوعة و نجد النتف و نجد حتى الأبيات المفردة ، و لعلها ضاعت من قصائد طويلة أو العكس ، و نشير هنا إلى أنه مازالت هناك أشعار كثيرة خفية و تراث كبير قصرنا في البحــــث عنه أوضاع منذ زمن لا يمكننا العثور عليه . و هي ذات قيمة حضارية و ثقافيــة و فكرية و جمالية متصلة بأدب النفوس . الروح و العقل و كم زاجر من هذا الفصيل لا يعلمه إلا من تبخر فيه .
- 10. و يمكننا أن نختم هذه النتائج التي توصلنا إليها بشيء هام رأينا أن نعلم به كل من قرأ هذا البحث و هو أن هؤ لاء الشعراء الزهاد و لا يهمنا إن كان زهدهم كان في فترة وجيزة من حياتهم بل ما يهمنا هو شعرهم الزهدي كان اعتمادهم المعجمي على القرآن و السنة و التراث العربي القديم و لا غريب في ذلك فنحن نطرق الزهد الإسلامي و ليس زهد الرهبان و الأحبار أو الزهد المتشبهين بهم و إن واضحا للقارئ أن معجمهم اللغوي قرآني و سني فكيف هو تراثي فذلك مثله مثل القرآن الكريم نفسه الذي حتى إعجازه كان مبينا بلغة عربية غرفها الأقدمون من العرب قبل الإسلام.

و نلخص في الأخير إلى أن الشعراء المغاربة من أمثال بكر بن حماد أو أبي عقال بن غليون أو داوود الصواف أو الحصري القيرواني أو أمية ابن أبي الصلت أو أبي مدين شعيب أو غيرهم ممن كان أصله من هذه البلاد من طرابلس الغرب إلى سبتة أو دخلها متعلما أو معلما أو غيرها حاجا فمكث بها و سكنها أو رحل عنها و عاد أو لم يعد . كل هؤلاء أثروا ساحة المؤلفات المغربية بشعر راق من حيث المستوى الفني و الفكري و الوحداني تخللته تلك التصويرات الموحية و الإبداعات و الإيقاعات الموسيقية المتجاوبة مع الأجواء النفسية المختلفة المشارب ، شعر عبر به أصحابه عن أحاسيسهم المختلفة بانفعالاتها أحيانا و هدوئها و سكونها أحيانا أخرى ،

و لعل المغزى من ذلك كله كان هو إيفاد النفس و تهذيبها ثم إيفاد المتلقي من خلال هذه التجارب الشعرية التي رأيناها و المستلهمة من عقولهم الراجحة. و يمكننا أن نشير إلى أن الدراسة في هذا المنحى يمكنها أن تكون موجودة من خلال عدة مواضيع قد يتناولها باحثون آخرون و هي تصب كما ذكرنا في هذا المنحى الذي تناولناه مثل:

- المعالجة اللغوية لشعر الزهد المغربي.
- معالجة موضوع يكون أكثر تحديد للشعر المغربي .
- معالجة شعر الزهد في عصور أخرى غير المتناولة في هذا البحث فالمغاربة لا بد أنهم أثروا الساحة الأدبية بالعديد من الأشعار الخالدة . ليس فقط في موضوع الزهد بل الزهد جزء صغير منها.

وفي الأخير نقول ، إن كل من بذل جهدا في عمل خير لابد أن يكون تـوفيقه من الله عز و جل أو عدم توفيقه تقصير منه و تهاون ، و للقارئ حق الحكـم على هذا البحث . مما كان يجدر بي القيام به ، فللمعرفة حق و للجامعة حق و لأساتذتي المناقشين حق. و أدعوا الله في خاتمة هذا البحث أن أكون أديته ولو النزر القليل منه على شكل مقبول . وما توفيقي إلا بالله.

# 

# المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- مسلم بن الحجاج النيسابوري. "صحيح مسلم". مؤسسة الرسالة ناشرون. دمشق. سوريا. 2009

#### المعاجم:

- 1. أبو الحسن على بن محمد الشريف. « التعريفات» .دار الشؤون الثقافية العامة- آفاق عربية. دت
  - 2. ابن الأثير « الكامل» . دار الكتاب العربي . ط 6 . بيروت . لبنان . دت .
- 3. ابن منظور « لسان العرب» تعليق علي شيري دار إحياء التراث العربي بيروت 1988.
- 4. الزبيدي «تاج العروس من جواهر القاموس». تحقيق عبد العزيز مطر .مطبة حكومة الكويت 1970.
  - 5. سعاد الحكيم «المعجم الصوفي».دار ندرة للطباعة و النشر 1981.

# الدواوين:

- 1. أبو العتاهية . «الديوان» . دار الكتب المصرية . دت.
- 2. ديوان ابن هانئ- تقديم كرم البستاني. دار بيروت للطباعة والنشر. 1980
  - 3. ديوان عنترة . تقديم كرم البستاني . دار صادر بيروت. لبنان .د ت.
- 4. شرح ديوان لبيد . مهدي محمد ناصر الدين . دار الكتب العلمية. بيروت لبنان ط  $_3$   $_3$
- 5. ديوان الحكيم أبي الصلت أمية بن عبد العزيز الداني (460-529هـ). جمع وتحقيق محمد المرزوقي . دار بوسلامة للطباعة والنشر والتوزيع-تونس .1974.

#### المصادر:

- 1. أبو العرب محمد بن أحمد بن تميم «طبقات علماء إفريقية و تونس» . تقديم و تحقيق: علي الشاذلي و نعيم حسن اليافي المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر . ط د . 1985.
  - 2. أبو الفرج الأصفهاني « الأغاني».تحقيق سمير جابر. دار الفكر. بيروت ط $_2$ . ج $_{14}$ 
    - 3. العماد الأصفهاني -« خريدة القصر و جريدة العصر».
- 4. الأعلم الشنتمري . «شعر زهير بن أبي سلمي ». تحقيق فخر الدين قياوة دار الأفاق القاهرة مصر . د ت
  - 5. أحمد بن عثمان المزيد « تلبيس إبليس» .دار الوطن للنشر ط 1 2002.
- 6. ابن الأبار " تحفة القادم " أعاد بناءه وعلق عليه د. إحسان عباس -دار الغرب الإسلامي.بيروت لبنان.ط 1. 1986
- 7. ابن الأبار « التكملة لكتاب الصلة ».عني بطبعه الشيخان الفريد بل مدير مدرسة تلمسان و ابن أبني شنب مدرسة الجزائر الجزائر .1919.
  - 8. ابن حنبل «كتاب الزهد».تحقيق محمد جلال شرف دار النهضة العربية بيروت لبنان 1981.

- 9. ابن خافان «مطمع الأنفس ومسرح التأنس في ملح أهل الأندلس» تحقيق محمد علي شوابكة . دار عمار . مؤسسة الرسالة مصر دت.
  - 10. ابن خلدون «العبر». دار إحياء التراث العربي بيروت لبنان.
  - 11 بن خلكان. «وفيات الأعيان و أبناء أبناء الريان». تحقيق احسان عباس.دار صادر بيروت.ابنان.د ت.
- 12. ابن دحية الكلبي « المطرب من أشعار أهل المغرب» .تحقيق .د. ابر اهيم الأبياري و .د. حامد عبد المجيد و د. أحمد حمد بدوي راجعه د. طه حسين دار العلم للجميع للطباعة و النشر و التوزيع بيروت لبنان.
- 13. أبو علي الحسن ابن رشيق « العمدة في محاسن الشعر و آدابه». تحقيق محمد قرقزان.دار المعرفة- بيروت- لبنان 1988.
- 14. ابن فرحون « الديباج المذهب في معلافة أعيان علماء المذهب». تحقيق محمد الأحمدي. دار التراث القاهرة .مصر . د ت.
  - 15. ابن قنفذ القسنطيني ."الوفيات" تحقيق عادل نويهض -دار الأفاق الجديدة -بيروت لبنان ط 4 1983
- 16. ابن سعيد المغربي « المغرب في حلي المغرب».تحقيق شوقي ضيف- دار المعارف- القاهرة. مصر ط 4. دت.
  - 17. ابن عذارى « البيان المغرب في أخبار الأندلس و المغرب» . تحقيق ج . س كو لان /إليقي بروقنسال. دار الثقافة. بيروت. ط 3. 1983
    - 18. ابن عسكر و أبي بكر بن خميس « أعلام مالقة». تقديم و تخريج و تعليق. الدكتور عبد الله المرابط الترغى. دار الغرب الإسلامي للنشر و التوزيع- دار صاد بيروت 1999.
      - 19. ابن كثير. « تفسير القرآن العظيم » . دار الغد الجديد القاهرة مصر 2007.
    - 20. ابن مريم التلمساني. " البستان في ذكر الأولياء والعلماء في تلمسان " -اعتنى به محمد بن أبي شنب المطبعة الثعالبية .الجزائر. 1908.
      - 21. الحصري «زهر الآداب و ثمر الألباب» دار الجيل. بيروت. لبنان ط 4. د ت.
  - 22. الحميدي « جدوة المقتبس في تاريخ علماء الأندلس». تحقيق ابراهيم الأبياري- دار الكتاب المصري. دار الكتاب اللبناني-1989.ط 3
    - $_{2}$  الدباغ  $_{-}$  معالم الإيمان في معرفة أهل القيروان». تحقيق محمد ماضور. المكتبة العتيقة بتونس ط  $_{2}$  . 1963.
  - 24. الرفيق القيرواني «تاريخ إفريقية و المغرب».تحقيق المنحى الكعبي و توفيق السقطي. تونس 1968.
    - 25. محمد بن رمضان شاوش . «الدر الوقاد من شعر بكر بن حماد التاهرتي» . صدر عن وزارة الثقافة بمناسبة الجزائر عاصمة الثقافة العربية 2007.
    - 26. الضبي «بغية الملتمس في تاريخ رجال الأندلس ». تحقيق ابراهيم الأبياري دار الكتاب المصري (القاهرة) دار الكتاب اللبناني (بيروت) ط  $_1$  1989.

- 27. الغبريني « عنوان الدراية في من عرف بالمائة السابعة من مدينة بجاية» .تحقيق رابح بونار .الشركة الوطنية للنشرو التوزيع بالجزائر 1970.
  - 28. الغز الى « إحياء علوم الدين ».دار المعرفة بيروت لبنان . دت.
  - 29. القاضى عياض -« ترتيب المدارك لمعرفة أعلام مذهب مالك» ، دار مكتبة الحياة بيروت ،د.ت.
    - 30. قدامة بن جعفر نقد الشعر. تحقيق كمال مصطفى- القاهرة ط و 1978.
    - 31. القشيري « الرسالة القشيرية» . دار الكتاب العربي . بيروت- لبنان .د ت.
- 32. لسان الدين بن الخطيب « الإحاطة في أخبار غرناطة ».حققه محمد عبد الله عنان -مكتبة الخاشـجي للطبع و التوزيع القاهرة مصر 1977 ط $_1$ .
  - 33. لسان الدين بن الخطيب « نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب. » . تحقيق إحسان عباس دار صادر بيروت . لبنان 1988
  - 34. المالكي أبي بكر بن محمد «رياض النفوس في طبقات علماء القيروان و إفريقية ». تحقيق بشير بكوش و راجعه محمد العروسي المطوي. دار الغرب الإسلامي- بيروت لبنان 1994.ط 2
  - 35. محمد بن محمد مخلوف -« شجرة النور الزكية في طبقات المالكية». المطبعة السلفية و مكتبتها القاهرة مصر 1349.هـ.
- 36. المقري التلمساني -« أزهار الرياض في أخبار القاضي عياض».ضبطه و حققه و علق عليه ، مصطفى السقا ، ابراهيم الأبياري عبد الحفيظ شلبي-مطبعة التأليف و الترجمة و النشر القاهرة مصر 1940.
- 37. الناصري أبو العباس أحمد بن خالد « الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى». تحقيق جعفر الناصري و محمد الناصري- دار الكتاب. بدار البيضاء- المغرب 1955.
  - 38. يحي بن شرف الدين النووي -« شرح متن الأربعين النووية في الأحاديث الصحيحة النبوية» منشورات المكتبة العصرية صيدا . لبنان ط $_2$  1982.

# المراجع:

- 1. أبو عمران و فريق من الأساتذة -« معجم مشاهير المغاربة».منشورات دحلب- الجزئر .2007.
  - 2. ابراهيم أنيس «موسيقى الشعر» .مكتبة الأنجلو المصرية ط 6. 1988.
  - 3. ابراهيم بسيوني «نشأة التصوف الإسلامي».دار المعارف بمصر 1961.
- 4. ابر اهيم الدسوقي . جاد الرب -« شعر المغرب حتى خلافة المعز». دار الثقافة للنشر و التوزيع 1991.
- 5. ابن صغير « أخبار الأئمة الرستميين في القرن الثالث الهجري» . تحقيق محمد ناصر . و ابر اهيم بحاز .دار الغرب الإسلامي . بيروت لبنان .1986 .

- عبد القادر السائحي بكر بن حماد شاعر المغرب العربي في ق 3.دار النشر وزارة الثقافة الجــزائر.
   2007
  - 8. أحمد إلياس حسين « الإباضية في المغرب» .كتيب منزل من منتدى الشبكة المزابية غلى الإنترنيت
  - 9. أندري يونيان « الجزائر بين الماضي و الحاضر ».ترجمة اسطنبولي رابح منصف عاشور ديوان المطبوعات الجامعية الجزائر 1984.
    - 10. إميل ناصف « أروع ما قيل في الزهد و التصوف» . دار الجيل- بيروت- لبنان .دت
- 11. حامد حفني داود . " تاريخ الأدب العربي في العصر العباسي الأول " .ديوان المطبوعات الجامعية . بن عكنون . الجزائر .1993.
  - 12.رابح بونار « المغرب العربي تاريخه و ثقافته ». الشركة الوطنية للنشر و التوزيع الجزائر 1981
- 13. رشيد بورويبة ، موسى لقبال ، عبد الحميد حاجيات ، عطاء الله دهينة ، محمد بلقراد « الجزائر في 1984. التاريخ العهد الإسلامي من الفتح إلى بداية العهد العثماني » المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1984.
  - 14. زكي مبارك «التصوف الإسلامي في الأدب و الأخلاق».المكتبة العصرية.
  - 15. صبحى البستاني « الصورة الشعرية في الكتابة الفنية ».دار الفكر العربي .مصر .1986.
- 16. شريفي عبد اللطيف و زبير دراقي « الإحاطة في علوم البلاغة». ديوان المطبوعات الجامعية. بن عكنون الجزائر -2004.
  - 17. شوقى ضيف « التطور و التجديد في الشعر الأموي».دار المعارف ط م 1971.
  - 18. عبد الحليم حسان « التصوف في الشعر العربي .نشأته تطوره حتى آخر القرن الثالث الهجري»- مطبعة الرسالة مصر 1955.
- 19.2عبد العزيز عتيق «الأدب العربي في الأندلس».دار النهضة العربية للطباعة و النشر. بيروت 1976.
- 20.عبد العزيز نبوي «محاضرات في الشعر المغربي القديم».الشركة الوطنية للنشر و التوزيع الجزائر .1983
  - 21. عبد القادر الرباعي -« الصورة الفنية في شعر أبي تمام» . جامعة اليرموك الأردن 1980.
  - 22. عبد القادر المازني -« الشعر غاياته ووسائطه ».تحقيق فايز ترحيني. دار الفكر اللبناني ط 2. 1990
- - 24. عبد الله شريط «شخصيات أدبية من المشرق و المغرب» . دار مكتبة الحياة ، بيروت ط $_2$ .  $_2$
- 25. عبد الله كنون "سابق البربري شاعر من المغرب" . مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق-سـوريا . 1969.
  - 26. عبد الله كنون. « النبوغ المغربي» .دار الكتاب اللبناني- بيروت . ط 2 . 1961
- 27. عبد المالك مرتاض « الأدب الجزائري القديم» . (دراسة في الجذور). دار هومة للطباعة و النشر و التوزيع الجزائر 2005.

- 28. العربي دحو « الأدب العربي في المغرب العربي من النشأة إلى قيام الدولة الفاطمية ».دار الكتاب العربي .القبة-الجزائر 2007
- 29. العربي دحو « الشعر المغربي من الفتح إلى نهاية الإمارات الأعلبنية و الرستمية و الإدريسية ». ديوان المطبوعات الجزائرية 1994.
- 30. عفت الشرقاوي -« دروس و نصوص في قضايا الأدب الجاهلي».دار النهضة العربية للطباعة و النشر بيروت 1979.
  - 31. فايز ترحيني « الإسلام و الشعر » . دار الفكر اللبناني لبنان 1990.
- 32. مبارك الميلي . « تاريخ الجزائر في القديم و الحديث ». تحقيق محمد الميلي . دار الكتاب العربي للطباعة. النشر و التوزيع و الترجمة الجزائر 2007.
- 33. محمد بن عميرة « دور زناتة في الحركة المذهبية بالمغرب الإسلامي» . المؤسسة الوطنية للكتاب الجز ائر 1984.
- 34. محمد الطاهر العدواني «الجزائر في التاريخ (الجزائر منذ نشأة الحضارة) عصور ما قبل التاريــخ و فجر التاريخ»- المؤسسة الوطنية للكتاب الجزائر 1984.
  - 35.محمد الطالبي . "تراجم أغلبية، مستخرجة من مدارك القاضي عياض" تونس .الجامعة التونسية. 1968
    - 36. محمد الطمار «تاريخ الأدب الجزائري ». الشركة الوطنية للنشر و التوزيع الجزائر 1981.
- 37. محمد عبد الغني الشيخ « النثر الفني في العصر العباسي الأول اتجاهاته و تطوره». ديوان المطبوعات الجامعية 1983.
  - 38. محمد علي ديوز «تاريخ المغرب الكبير». دار إحياء الكتب العربية. القاهرة.مصر 1973.
  - 39. محمد مرتاض-« من أعلام تلمسان . مقاربة تاريخية فنية »- دار الغرب للنشر و التوزيع وهران .2004
- 40.محمد مرتاض -« النقد الأدبي القديم . نشأته و تطوره . دراسة و تطبيق » . مكتبة الأسد الوطنية. دمشق. سوريا. 2000
- 41. يحى بوعزيز « أعلام الفكر و الثقافة في الجزائر المحروسة». دار الغرب الإسلامي بيروت 1995.
- 42. يحي بوعزيز « الموجز في تاريخ الجزائر».ديوان المطبوعات الجامعية وهران- الجزائر ط 2 1995.

#### المجلات و الموسوعات:

مجلة الفضاء المغاربي . مجلة دورية محكمة يصدرها مخبر الدراسات الأدبية و النقدية و أعلامها في المغرب العربي – جامعة أبي بكر بلقايد – تلمسان.

#### الرسائل:

• محمد لمين بلغيث - رسالة ماجستير: " الربط بالمغرب الإسلامي وورودها في عصري المرابطين و الموحدين ". رسالة ماجيستر في التاريخ الإسلامي .إشراف عبد الحميد حاجيات 1987.

# المواقع على الأنترنت:

• موقع العلامة الشيخ عبد الكريم آل شمس الدين Info@islamicbrain <u>www.cultural.org.ae</u> المجمع الثقافي.أبو ظبي الإمارات العربية المتحدة. (الموسوعة الشعرية الإصدار الثالث)

# الفهرس

| <b>j</b> | مقدمة                                               |
|----------|-----------------------------------------------------|
| 1        | المدخل                                              |
|          | 1 الحيز الجغرافي للمغرب العربي                      |
|          | 2. السياق المعرفي                                   |
|          | <ol> <li>المفهوم الإسلامي للزهد</li> </ol>          |
| 7        | ً • في القر آن                                      |
| 8        | • في السنة                                          |
|          | • عند السلف الصالح                                  |
|          | 4. عوامل الزهد و أسبابه                             |
|          | الفصلُ الأول                                        |
|          | • شعر الزهد عند المشارقة                            |
|          | • شعر الزهد عند الأندلوسيين                         |
|          | • الحياة الثقافية في المغرب قبل القرن الثالث الهجري |
|          | • بعض المصادر المعتمدة في البحث                     |
| 38       | الفصل الثانى                                        |
| 39       | • موضوعات شعر الزهد عند المغاربة                    |
| 39       | <b>.</b>                                            |
| 47       | 2. فكرتا الزمان و الدنيا                            |
| 53       | ج فكرتا الاعتبار و الاتعاظ                          |
| 58       | د. فكرتا القبور و ذهاب الأمم السابقة                |
| 59       | هـ. فكرة تزكية النفس                                |
| 62       | و فكرتا الندم و طلب الصفح                           |
| 66       | ز فكرتا الشباب و الشيب                              |
| 69       | ح. فكرة القناعة                                     |
| 71       | الفصل الثالث                                        |
|          | <ol> <li>هواجس خالجت شعراء الزهد</li> </ol>         |
|          | أالغفلة                                             |
|          | ب الخوف من كثرة الذنوب                              |
|          | ج. الدعوة للتزود بالتقوى أو الشكوى من قلة الزاد     |
|          | د. الصبر على الملذات                                |
| 76       | هـ الحث على العلم                                   |

| 78  | 2 مصادر المعجم الشعري           |
|-----|---------------------------------|
|     | أ القرآن الكريم                 |
|     | ب التراث العربي القديم          |
| 81  | . '                             |
| 81  | 1 اللغة و الأسلوب               |
|     | 2 الصورة                        |
|     | ج الموسيقي الشعرية              |
|     | أ التضاد أو الطباق              |
|     | 2. الايقاع في شعر الزهد المغربي |
|     | 3 الوزن و القافية و الروي       |
|     | 4. التصريع                      |
| 104 | - المدونة الشعرية               |
|     | ـ الخاتمة                       |
|     | ـ المصادر و المراجع             |
|     | - الفهرس                        |

#### ملخص:

تتضمن هذه المذكرة موضوع شعر الزهد المغربي من القرن الثالث الهجري إلى نهاية القرن السادس الهجري . حاولت فيها توضيح تلك الهواجس و الموضوعات التي خالجت أولئك الشعراء – الذين ولدوا أو سكنوا أو عبروا بلاد المغرب العربي لسبب أو لآخر أو مكثوا مدة من الزمن – وعبروا عنها في نزعة زهدية .

يجد القارئ في هذه المذكرة تحليلا بسيطا لهذه الأشعار ذات النزعة الزهدية و يجد كذلك مدونة الأشعار التي استطعنا أن نجدها و لا نظنها اكتملت...

الكلمات المفتاحية : المغرب ، الزهد ، الشعر ، هو اجس الشعراء .

#### : Résumé

La présente note contient l'objet de l'ascétisme maghrébin poésie de siècle de l'hégire tiers à la fin du siècle de l'hégire sixième. Essayé de clarifier ces préoccupations et questions qui générée ces poètes- qui sont nés ou ont vécu ou traversé le Maghreb, pour une raison ou une autre, ou sont restés dans ce pays une période de temps- et entre eux ont exprimé dans la tendance ascétique.

Le lecteur trouvera dans la présente note une simple analyse de ces poèmes à tendance ascétique et trouver un blog ainsi que des poèmes que nous avons pu trouver ne pense pas que qui a été accompli...

<u>Mots clés</u>: Maghreb, l'ascèse, la poésie, les préoccupations des poètes.

#### Abstract:

This note contains the subject of asceticism maghrebain poetry of the third century AH to the end of the sixth century AH .Tried to clarify those concerns and issues that generated those poets - who were born or lived or crossed the Maghreb, for one reason or another, or stayed in this country a period of time – and expressed them in the ascetic tendency.

The reader finds in this note a simple analysis of these poems with ascetic tendency and find a blog as well as poems that we were able to find do not think that has been completed...

**<u>Keywords</u>**: Maghreb, asceticism, poetry, poets concerns.